Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Lektion 27, Hebraer
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag
Nummer 27 tber das Buch Hebraer.

Gut, nur eine Anklindigung, bevor es losgeht, eigentlich zwei Ankiindigungen, die
miteinander in Verbindung stehen.

Eine davon ist Freitag, es gibt eine Priifung, deine dritte Prifung, die die
Informationen abdeckt, die durch Titus gehen. Also, ich denke Epheser durch Titus.
Und heute fangen wir mit dem Buch Hebraer an, aber das wird nicht in der dritten
Prifung sein.

Also, Prifung Nummer drei steht am Freitag an. Das bedeutet zweitens auch, dass es
eine zusatzliche Kreditprifungssitzung gibt, die im Moment so aussieht, als ob sie
Mittwochabend sein wird, moéglicherweise Donnerstag, aber entweder Mittwoch
oder Donnerstag planen. Und ich werde Sie wissen lassen, hoffentlich bis zum Ende
des Tages, ich werde allen eine E-Mail senden und Sie genau wissen lassen, wann das
sein wird, aber eine weitere zusatzliche Kreditprifungssitzung.

Das ist also Mittwoch oder Donnerstag und dann die Priifung am Freitag. Habe ich
gesehen, wie jemand die Hand gehoben hat? Ich bin nicht sicher. Oh ja. Ja. Gut. Alles
klar.

Alles klar. Beginnen wir mit dem Gebet. Vater, wir danken dir flir den schénen Tag,
den du uns wieder geschenkt hast.

Danke fur deine Treue zu uns, deine Liebe zu uns und vor allem die Liebe, die du
gezeigt hast, indem du dein lebendiges Wort, deinen Sohn Jesus Christus, gesandt
hast, aber auch das geschriebene Wort, das von ihm zeugt und davon, was es
bedeutet, im Gehorsam gegentliber Jesus Christus zu leben und was es bedeutet, dein
Volk zu sein. Deshalb bete ich, dass wir diese Offenbarung durch unsere Studien
ernst nehmen, unseren Wunsch, dein Wort besser zu kennen, die Welt, die du
erschaffen hast, und die verschiedenen Wissensbereiche, die du uns gnadigerweise
mitgeteilt und uns die Verantwortung Gbertragen hast, es zu wissen. Im Namen Jesu
beten wir.

Amen.

Heute bewegen wir uns tatsachlich in den letzten Abschnitt des Neuen Testaments,
obwohl man argumentieren kénnte, dass das Buch der Offenbarung in gewisser
Weise eine ganz andere Art von Buch ist. Aber wir bewegen uns in einen Abschnitt



des Neuen Testaments, der aus Hebrder und Jakobus und 1 und 2 und 3 Johannes
und 1 und 2 Petrus besteht, die normalerweise als allgemeine Briefe oder katholische
Briefe bezeichnet werden.

Mit katholisch oder allgemein meinen wir einfach, dass diese Briefe an ein ziemlich
breites Publikum gerichtet zu sein scheinen. Das merkt man besonders, wenn man
Jakobus und 1. Petrus liest, die Einleitungen zu diesen Briefen. Der Autor
unterscheidet sich von einigen Briefen des Paulus, in denen Paulus sich an bestimmte
Gemeinden an bestimmten Orten wendet oder in einigen Fallen an bestimmte
Personen spricht.

Bei vielen dieser Briefe, vom Hebraerbrief bis hin zum Judasbrief, bei allen Blichern
auller der Offenbarung, liest man sie und bei vielen von ihnen bekommt man das
Geflihl, dass sie an Christen gerichtet sind, die in einem ziemlich weiten
geografischen Gebiet leben. Oder zumindest im Fall des Hebraerbriefes gibt es weder
im Brief selbst noch im Werk selbst einen Hinweis auf eine bestimmte Zuhorerschaft,
so dass er wiederum gewohnlich als einer dieser allgemeinen Briefe bezeichnet wird.
Wir haben uns also mehrere Blicher angesehen, die man als Gruppen betrachten
konnte, wie zum Beispiel Paulus, die Gefangnisbriefe, weil er im Gefangnis schrieb,
Epheser, Kolosser, Philemon und Philipper.

Wir haben uns die Abschnitte angesehen, die oft als Pastoralbriefe bezeichnet
werden, obwohl das wahrscheinlich nicht die beste Bezeichnung fiir sie ist. Aber jetzt
schauen wir uns einen Abschnitt an, der oft als allgemeiner oder katholischer Brief
bezeichnet wird. Und nochmals, weil sie an Christen gerichtet zu sein scheinen, die in
einem groReren geografischen Gebiet leben und nicht an einem bestimmten Ort,
zumindest die meisten von ihnen.

Abgesehen von einem Buch wie dem Hebraerbrief kdnnen wir nicht ganz sicher sein,
ob es an ein sehr spezifisches Publikum gerichtet war oder nicht, obwohl ich
vermute, dass es so war. Aber der Brief selbst sagt es uns nicht. Nun, im Buch
Hebraer, ist eine der Fragen, die Menschen, die den Hebraerbrief studieren, verwirrt
hat, herauszufinden, wer ihn geschrieben haben kdnnte.

Denn wenn wir den Hebraerbrief einen Buchstaben nennen, bezeichnen wir ihn oft
als den Brief an die Hebrder, und wir werden auch ein wenig liber diesen Titel
sprechen. Aber indem wir es in gewisser Weise einen Brief nennen, werden unsere
Erwartungen an die Lektire dieses Werks enttauscht, weil es nicht mit einem
Buchstaben beginnt. Alle anderen Briefe, die wir uns von Paulus angesehen haben,
und einige der Briefe, die wir uns ansehen werden, werden eine ldentifizierung des
Autors enthalten, also Paulus, ein Apostel Jesu Christi, und dann einen Hinweis
darauf, an wen er schreibt, an die Heiligen in Kolossae oder an Timotheus, meinen
geliebten Bruder, oder so dhnlich.



Das fehlt im Hebraderbrief. Und so wird es problematisch, herauszufinden, wer das
geschrieben haben kénnte? Man steht vor dem gleichen Problem wie in den
Evangelien, ndamlich dass Matthaus, Markus, Lukas und Johannes den Autor nicht
nennen, was fur eine Erzahlung normal ist. Man beginnt eine Erzahlung nicht damit,
dass man angibt, wer sie schreibt, zumindest im ersten Jahrhundert, also ist das
normal.

Aber diese Arbeit ist ein bisschen schwieriger, denn obwohl es manchmal wie ein
Brief klingt, und wir nennen es oft einen Brief, gibt es Gberhaupt keinen Hinweis
darauf, wer es geschrieben hat. Und wir haben keine Beweise dafiir, dass es jemals
eine Einfihrung dazu gab, die irgendwie verloren gegangen ist oder weggelassen
wurde. Stattdessen beginnt der Hebrderbrief einfach in Kapitel 1, und Vers 1 beginnt:
"Vor langer Zeit sprach Gott durch die Propheten auf viele und verschiedene Arten zu
unseren Vorfahren, aber in diesen letzten Tagen hat er zu uns gesprochen durch
seinen Sohn, den er zum Erben aller Dinge ernannt hat, durch den er die Welten
erschaffen hat.

Und dann beginnt er mit einer ziemlich detaillierten Beschreibung, wer Christus ist
und was das fiir seine Leser bedeutet, aber es gibt keinen Hinweis auf eine
Autorschaft. Interessanterweise hat die Kirche, die Kirche im Laufe der Geschichte,
tatsachlich eine Reihe moglicher Vorschlage gemacht. Schon sehr frith war es lblich
zu glauben, dass Paulus der Autor des Hebraerbriefes war.

Tatsachlich war einer der Griinde, warum der Hebréaerbrief in der friihen Kirche im 2.
Jahrhundert und danach an Popularitat gewonnen haben kdnnte, dass viele
Menschen dachten, dass Paulus der Autor des Schreibens war. Dennoch denke ich,
dass der allgemeine Konsens heute wahrscheinlich ist, dass Paulus es nicht
geschrieben hat. Aber selbst dann kénnen wir nicht ganz sicher sein, also haben
einige vorgeschlagen, nun, Apollos kdnnte es geschrieben haben, oder sogar
Barnabas, zwei bekannte christliche Fihrer im 1. Jahrhundert, die sehr wohl das Buch
Hebraer geschrieben haben kdnnten, Lukas, es gibt tatsachlich eine Monographie,
ein Buch, das erst vor kurzem veroffentlicht wurde, das argumentiert, dass es eine
Reihe von Ahnlichkeiten zwischen dem Lukasevangelium und dem Hebr&erbrief gibt.

Einige glauben, Lukas habe es geschrieben. Andere haben andere Méglichkeiten
aufgelistet. Sogar Maria, die Mutter Jesu, bekommt eine Stimme dariiber, wer der
Autor des Hebraerbriefes war.

Wahrscheinlich kénnen wir es nicht viel besser machen als Origenes, der sagte: Gott
allein weil3, wer das Buch Hebraer geschrieben hat. Wir kénnen also eine ziemlich
gute Vermutung dartber anstellen, wer der Autor gewesen sein kdnnte, soweit es
sich um den implizierten Autor handelt, wie er sich im Text offenbart, was der Autor
gedacht haben mag, vielleicht etwas liber seinen Hintergrund und die Quellen seines
Denkens und was er zu erreichen versuchte usw. Aber wenn man versucht, ihm



einen genauen Namen und eine genaue Identitat dem Autor oder ihr anzuhangen,
wenn jemand glaubt, dass Maria, die Mutter Jesu, eine Kandidatin war, dann hat
man das zwar nicht wirklich verstanden, aber wir miissen uns wahrscheinlich wieder
mit der Schlussfolgerung des Origenes begniigen, aber nur Gott weil}, wer den Brief
an die Hebrder geschrieben hat. Weil wir einfach nicht genug Informationen haben
und der Autor sich in dem Brief nicht zu erkennen gibt.

Nun, warum wurde der Hebraderbrief geschrieben? Die andere Schwierigkeit besteht
wiederum darin, dass der Hebraerbrief die Leserschaft nicht genau darin identifiziert,
wer sie ist und wo sie sich befindet, so wie Paulus seine Leserschaft identifiziert.
Auch hier wird es ein wenig knifflig, obwohl interessanterweise eine frihe kirchliche
Tradition den Hebrderbrief in der Stadt Rom identifiziert oder verortet. Einige haben
also vorgeschlagen, dass der Hebraerbrief sich an Personen gewandt haben kdnnte,
und wir werden darliber sprechen, wer es konkret sein konnte, aber vielleicht an
eine Gruppe gerichtet, die in Rom lebt.

Das ist eine Mdglichkeit, aber auch hier missen wir uns einfach auf den Hebraerbrief
verlassen, um uns alles zu sagen, was wir Uber die Leser wissen kdnnen. Nun zuriick
zu diesem ersten Punkt, zu den Hebraern. Nochmals, die meisten eurer Bibeln
werden so etwas wie den Brief an die Hebraer haben, oder nur den Hebraerbrief,
oder so etwas in der Art.

Auch das ist nicht originell. Als der Autor, wer auch immer er war, sich hinsetzte und
das Buch Hebraer schrieb, begann er nicht damit, in der obersten Zeile an die
Hebrder zu schreiben und dann seinen Brief zu beginnen. Das ist ein Etikett, das von
der spateren Kirche hinzugefiigt wurde, und einige haben dartber diskutiert, ob es
korrekt ist oder nicht.

Was es tun soll, ist zu versuchen, das zu erfassen, was der Inhalt und das primare
Publikum beim Lesen des Hebraerbriefes selbst zu sein scheint. Also noch einmal:
Wir verlassen uns ausschlief3lich auf das Buch Hebrader, um herauszufinden, wer die
Leser sein konnten. Aber der Grund fiir den Titel des Hebraerbriefes ergibt sich aus
ein paar Dingen.

Nummer eins ist, dass der Autor des Hebrderbriefes, wer auch immer er ist, davon
auszugehen scheint, dass seine Leser mit dem Alten Testament und dem
alttestamentlichen Opfersystem sehr vertraut sind. Und deshalb kann man
verstehen, warum jemand dieses Buch den Hebraern zuschreibt. Sie denken, dass die
Hauptleser Juden sind, und das kann man irgendwie sehen, wenn man das Buch liest.

Wieder ist es fast so, als ob die gesamte Argumentation des Autors wiederum die
Kenntnis des Alten Testaments, das Wissen Uber das jludische Opfersystem und sogar
den jludischen Tabernakel- und Tempelgottesdienst voraussetzt. Und die Vermutung
ist dann, oder die nachste Frage ist, nun, welche Leser wiirden das



hochstwahrscheinlich kennen? Konnte der Autor diese Art von Wissen voraussetzen?
Und einige wiirden vermuten, dass es sich um das Alte Testament handeln muss oder
um Menschen, die vom Alten Testament durchdrungen sind, d.h. um eine jidische
Leserschaft. Eigentlich gehe ich davon aus, dass die Leser des Hebraerbriefes
hochstwahrscheinlich Juden sind.

Jetzt missen wir weitermachen, und wir missen ein bisschen konkreter werden.
Sind sie nichtchristliche Juden? Sind sie eine Art Irrlehrer? Ist das das Problem? Sind
es christliche Juden, Juden, die zum Christentum konvertiert sind? Wer genau sind
diese Leser? Eine der dominanten, wenn man an den Gesamtzweck von Hebraer 2
oder auch von Hebraer denkt, ist, dass die primare Art und Weise, wie Jesus
dargestellt wird, und das war tatsachlich auch eine der Fragen in deinem Quiz heute,
aus deiner Lehrbuchlektiire, die primare Art und Weise, wie Jesus im Buch Hebraer
dargestellt wird, als Hohepriester in Erflllung des Alten Testaments ist. Und der
Leser, der Autor, ist stark auf Psalm 110 angewiesen.

Ich wiirde sogar behaupten, dass Psalm 110 hinter einem GroRteil des gesamten
Buches Hebraer steckt. Interessanterweise verbindet der Autor von Psalm 110 in
Psalm 110 sowohl die Idee eines Messiaskonigs als auch eines Hohepriesters. Horen
Sie sich an, was... Wir haben das tatsachlich schon einmal gelesen.

Wir haben diesen Text sogar schon einmal gesehen. Psalm 110 spielte eine wichtige
Rolle in Paulus' Verstandnis von Jesus als dem kosmischen Herrn des Universums im
Epheserbrief, zusammen mit anderen Psalmen. Aber Psalm 110, hort euch das an,
die ersten Verse.

Der Herr sprach zu meinem Herrn: Setze dich zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde
zu deinem Schemel mache. Der Herr sendet von Zion aus dein machtiges Zepter, das
machtige Zepter des Konigs. Herrsche inmitten deiner Feinde.

Euer Volk wird sich bereitwillig anbieten an dem Tag, an dem ihr eure Truppen auf
die heiligen Berge flihrt. Aus dem Schol8 des Morgens wird deine Jugend wie Tau zu
dir kommen. Der Herr hat geschworen und wird seine Meinung nicht andern.

Du, der du dich auf diesen Konig beziehst, bist fliir immer Priester nach dem Befehl
Melchisedeks. Der Herr ist zu deiner Rechten. Interessanterweise nimmt Psalm 110
dieses Bild von jemandem vorweg und schildert ihn, der sowohl eine messianische
Gestalt als auch eine konigliche Gestalt ist, der aber auch jetzt ein Konig ist, aber
nicht so, wie man annehmen wiirde.

Und darauf kommen wir zurtick. Ich mdchte auf diese Frage zurlickkommen. Oder ein
Priester, tut mir leid, nicht Konig.



Diese konigliche Figur ist auch Priester, aber nicht ganz so, wie man es erwarten
wirde. Und dariber werden wir noch sprechen. Meine Schlussfolgerung ist also,
dass ich vorschlagen wiirde, dass die Leser des Hebraerbriefs angesichts all dieses
alttestamentlichen Hintergrunds und der offensichtlichen Annahme, dass sie mit
dem Alten Testament und einigen der Feinheiten des Opfersystems sehr vertraut
sind, davon ausgehe, dass das Hauptpublikum des Autors Juden sind.

Und das mochte ich spater noch etwas ausfihrlicher beweisen, aber viel besser als
das Zitat, das in Ihren Notizen zu finden ist, kann ich wahrscheinlich nicht besser.
Dies ist ein Zitat von F.F. Bruce. Und so fasste er in seinem Kommentar zum
Hebraerbrief die Leser zusammen.

Er sagt: Die Adressaten des Hebraerbriefes scheinen damals eine Gruppe von
Judenchristen gewesen zu sein, die Jesus nie personlich gesehen oder gehort hatten.
Mit anderen Worten, sie sind eine Art Christen der zweiten Generation. Sie sind nicht
wie die Apostel und diejenigen, die Augenzeugen Jesu waren.

Aber sie haben Jesus nie persdnlich gehort oder gesehen, aber sie haben von ihm
von einigen erfahren, die selbst Jesus gehort und ihm zugehort haben. Seit ihrer
Bekehrung waren sie der Verfolgung ausgesetzt, aber obwohl sie 6ffentliche
Misshandlungen, Gefangnisse und die Pliinderung ihres Eigentums ertragen mussten,
waren sie noch nicht dazu aufgerufen worden, fir ihren Glauben zu sterben. Sie
hatten ihren Glauben konkret unter Beweis gestellt, indem sie anderen Mitchristen
dienten, vor allem indem sie sich um diejenigen unter ihnen kiimmerten, die in der
Zeit der Verfolgung am meisten gelitten hatten, doch ihre christliche Entwicklung war
aufgehalten oder irgendwie gestoppt und verlangsamt worden.

Anstatt voranzuschreiten, neigten sie dazu, in ihrem geistlichen Fortschritt zum
Stillstand zu kommen. Wenn nicht, dann schliipfen sie zurlick auf die Bihne, die sie
verlassen hatten. Sehr wahrscheinlich zégerten sie, ihre Verbindungen zu der durch
das romische Recht geschuitzten Religion, d.h. dem Judentum, abzubrechen und das
Risiko einer unwiderruflichen Verpflichtung auf den christlichen Weg auf sich zu
nehmen.

Der Verfasser, der sie kennt oder schon seit geraumer Zeit von ihnen kennt und sich
pastoral um ihr Wohlergehen sorgt, warnt sie davor, zurlckzufallen, denn das kann
dazu flihren, dass sie ganz von ihrem christlichen Glauben abfallen. Er ermutigt sie
mit der Gewissheit, dass sie alles zu verlieren haben, wenn sie zurlickfallen, aber sie
haben alles zu gewinnen, wenn sie weitermachen. Und es ist diese letzte Zeile, denke
ich, die die Hauptbotschaft des Hebraerbriefs bewundernswert zusammenfasst,
namlich dass der Autor versucht, seine Leser davon zu liberzeugen, dass sie alles zu
gewinnen haben, wenn sie Christus annehmen, aber dass sie alles zu verlieren
haben, wenn sie ihm den Riicken kehren.



Es ist fast so, als befanden sie sich in einer Ubergangsphase, in der sie entweder
voranschreiten und Christus voll und ganz im Glauben annehmen oder sich zu ihrer
angestammten Religion bekehren, d.h. sich wieder dem Judentum zuwenden. Darauf
kommen wir gleich zuriick. Ich mdchte noch einmal die Frage aufwerfen, wer sind die
Leser im Einzelnen? Aber nochmals, es scheint mir, dass die Absicht des Autors darin
besteht, zu versuchen, diese Leser zu liberzeugen, wer auch immer sie konkret sind,
wahrscheinlich jidisch und mit jidischem Hintergrund, die Leser davon zu
Uberzeugen, dass sie alles zu verlieren haben, wenn sie Christus den Riicken kehren,
aber sie haben alles zu gewinnen.

Ungeachtet dessen, was sie dabei erleiden und erleben missen, haben sie alles zu
gewinnen, wenn sie voranschreiten und Christus treu annehmen. Nun, wie ich schon
sagte, besteht eine der Schwierigkeiten mit dem Hebraerbrief darin, wie man
einordnen kann, um welche Art von Literatur es sich handelt, denn in mancher
Hinsicht erinnert es einen beim Lesen eines Briefes oder eines Briefes, weil es eine
theologische Argumentation hat, wie man es in den Briefen des Paulus findet, aber
es hat auch Ermahnungsmaterial und Gebote. und wir werden sehen, dass der
Hebraerbrief daflir bekannt ist, eine Reihe von ziemlich strengen Warnungen zu
haben, die der Autor an seine Leser richtet, und wir werden versuchen, all dies
zusammenzufassen. Aber der nachste Anhaltspunkt, den wir haben, um was fiir ein
Buch es sich handelt, findet sich in Kapitel 13 und Vers 22, wo der Autor sagt, dass er
ein Wort der Ermahnung schreibt.

Mit anderen Worten, ich denke, eine der besten Maoglichkeiten, dies zu klassifizieren,
ist, dass es sich um eine Predigt in schriftlicher Form handelt, die wie ein Brief
abgeschickt wird. Mit anderen Worten, es hat alle Merkmale einer Predigt oder
Predigt, aber jetzt in schriftlicher Form. Und er endet tatsachlich wie ein Brief und
wird wahrscheinlich abgeschickt.

Es ware so, als wiirde jemand eine Predigt niederschreiben und dann einen Brief mit
dem Ende anhangen und ihn auf diese Weise abschicken. Wahrscheinlich sollten wir
so Uber den Hebraerbrief denken, und wahrscheinlich ist er der Grund, warum er
nicht wie ein Brief beginnt und nicht all die anderen Dinge enthilt, die man vielleicht
in den Briefen des Paulus erwarten wiirde. Es ist eher wie eine Predigt, etwas, das
jemand predigen wiirde, aber dem Schreiben verpflichtet, in schriftlicher Form
niedergelegt und abgeschickt wie ein Brief.

Und wir werden sehen, dass dies sehr gut zum Zweck des Autors passt. Nun noch
einmal, genauer gesagt, wer waren die Leser des Hebraerbriefes? Ich habe lhnen
vorgeschlagen, dass sie hochstwahrscheinlich einen jidischen Hintergrund haben.
Und lassen Sie mich das ein bisschen mehr ausfiillen.

Ich denke, was da vor sich geht, ist folgendes. Hochstwahrscheinlich kamen die Leser
des Hebraerbriefes aus einem jludischen Hintergrund. Sie beteten unter dem Alten



Testament und gehorten irgendeiner Form des Judentums an, so wie wir es damals
bei den Pharisdern, Sadduzdern und Essenern gesehen haben, dass sie zu irgendeiner
Form des Judentums gehort hatten.

Und sie hatten das Evangelium predigen héren und darauf geantwortet, und sie
hatten nun, sie hatten jetzt begonnen, sich mit der jlidischen Synagoge zu treffen,
vielleicht hatten sie die Verbindung mit der jlidischen Synagoge noch nicht véllig
abgebrochen, sondern sie begannen mit dieser neu gegriindeten Kirche und dieser
neumodischen Religion, die wir Christentum nennen, zusammenzutreffen. Und jetzt
passierte eine Reihe von Dingen. Viele dieser Menschen, die den Ubergang vom
Judentum zum Christentum vollzogen hatten, erlebten nun einige der Kampfe, die
damit einhergingen.

Und einer von ihnen, frage ich mich, ich wiirde vermuten, dass einer von ihnen
wahrscheinlich war, dass sie wahrscheinlich von ihren eigenen Familienmitgliedern
gedchtet und sehr schlecht behandelt wurden, weil sie das Judentum verlieRen und
nun anscheinend zu dieser neu entdeckten Religion namens Christentum
konvertierten. Was, wie das Zitat von F.F. Bruce lautete, eine Religion war, die unter
romischer Herrschaft die meiste Zeit keinen Schutz genoss, wie es fiir das Judentum
galt. Sie haben also diese Gruppe von denen, die im Judentum aufgewachsen sind
und dort gelebt haben, jetzt haben sie von dieser neu entdeckten Religion und von
dieser Person, Jesus Christus, gehort, sie haben das Evangelium gepredigt, und jetzt
haben sie auf irgendeine Weise reagiert und begonnen, sich mit dieser Kirche zu
verbinden, aber jetzt sind sie vielleicht mit der Verfolgung und Achtung und den
Problemen konfrontiert. Sogar von ihren eigenen Freunden und ihrer Familie und
von der Synagoge, zum Verlassen.

Dariliber hinaus kdnnte ein weiterer Faktor sein, dass sie eine Religion verlassen
haben, die in gewisser Weise wirklich die Sinne physisch ansprach. Sie haben eine
Religion verlassen, die sich nicht nur in einer Synagoge traf, sondern sich um Opfer
drehte und sich um Feste und Feste und das Passahmahl drehte usw. usw. Und nun
verliel3en sie das, um einen Jesus anzubeten, den sie nie gesehen hatten, der
unsichtbar war, und sie sollten in einem Tempel anbeten, der jetzt ein himmlischer
Tempel ist.

Vielleicht hatte das Judentum also eine gewisse Anziehungskraft, weil es greifbar und
physisch war, etwas, das sie berthren, fliihlen und tatsachlich sehen konnten. Im
Austausch fur ein Christentum, das sich um die Anbetung eines Jesus drehte, der
unsichtbar war, oder zumindest nicht sichtbar anwesend war, sondern im Himmel
war, und einen Tempel, der ebenfalls himmlisch war. Und das kdnnte ein Grund
daflir gewesen sein, dass sie zum Judentum zuriickkehren wollten.

Um es noch einmal zusammenzufassen: Neben einigen der Verfolgungen und
Achtungen, die sie von jiidischen Familienangehérigen und Freunden erlitten haben



mogen, weil sie nun auf diese neue Religion reagiert hatten, und vielleicht aus dem
Verlangen heraus, zu einer Religion zurlickzukehren, die greifbar, sichtbar und
physisch war, haben viele der Leser, diese judischen Christen, waren nun versucht,
umzukehren und zu ihrer eigenen Religion zurlickzukehren. Und der Autor wird dann
schreiben und alles in seiner Macht Stehende tun, um sie von der Gefahr zu
Uberzeugen, die damit verbunden ist. Meiner Meinung nach fragt man sich vielleicht,
waren diese Leser tatsachlich Christen oder waren sie es nicht? Meiner Meinung
nach, der Autor, denke ich, dass der Autor den Verdacht hat, dass die meisten seiner
Leser Christus noch nicht vollstandig angenommen haben.

Sie hatten noch nicht den vollstindigen Ubergang vom Judentum zum Christentum
vollzogen und sie hatten Jesus Christus noch nicht vollstandig angenommen. Ich
frage mich, ob er dachte, dass sie an einem Wendepunkt standen, an dem sie in
beide Richtungen hatten gehen kdnnen. Und jetzt scheint es, dass sie Gefahr laufen,
umzukippen und zum Judentum zurtickzukehren.

Der Autor schreibt dann, um sie zu warnen, wenn ihr alles zu verlieren habt, wenn ihr
euch umdreht und Jesus Christus den Riicken kehrt, der so weit gekommen ist und
das Evangelium gehort hat und jetzt sogar mit der Kirche verbunden ist, das
abzulehnen und zu eurer fritheren Religion zurlickzukehren. Du hast alles zu
verlieren, wenn du das tust, und du hast stattdessen alles zu gewinnen, wenn du
weitermachst und voranschreitest und Jesus Christus treu umarmst. Ich gehe also
von dieser Annahme aus.

Dies sind Juden, die einen Ubergang zum Christentum vollzogen haben oder sich in
einem Ubergang befinden, um Jesus Christus und dieses Evangelium im Glauben
anzunehmen und Teil dieser Kirche zu sein, aber der Leser vermutet, dass sie das
wahrscheinlich noch nicht vollstandig getan haben und sie diesen zusatzlichen
AnstoR brauchen, damit sie nicht umkehren und alles vernachlassigen und ablehnen,
dem sie ausgesetzt waren. Gut, es gibt zwei Arten, den Hebraerbrief zu betrachten,
wenn wir dartiber nachdenken, wie er sich zusammensetzt, wie er umreiflt und was
der Hauptplan des Hebraerbriefes ist. Es gibt zwei Moglichkeiten, es zu unterteilen.

Eine davon ist eher strukturell. Das heif3t, wenn man den Hebraerbrief durchliest, ist
eines der Dinge, die einem auffallen, wie der Autor zwischen Exposition und
Ermahnung hin und her springt. Es ware fast so ahnlich wie der indikative Imperativ
des Paulus.

Wahrend Paulus normalerweise fast die Halfte seines Briefes dem Indikativ widmet
und dann gegen Ende zum Imperativ kommt, wechselt der Autor des Hebraerbriefes
immer wieder hin und her. Der Expositionsteil ist in der Regel ein Abschnitt, in dem
der Autor zeigt, dass Jesus Christus liber etwas im Alten Testament steht. Dann
lautet die Ermahnung an die Leser, das nicht zu Gbersehen und im Gehorsam und
Glauben an Jesus Christus weiterzumachen.



10

Also vergleicht der Autor Jesus Christus in allen Expositionsabschnitten mit etwas aus
dem Alten Testament. Jesus wird mit den Engeln verglichen, er wird mit Mose
verglichen, er wird mit Josua verglichen, er wird mit der Ruhe verglichen, die die
Menschen genossen, als sie das Land betraten, er wird mit dem Tabernakel und dem
Tempel verglichen, er wird mit den Opfern verglichen, den Tieropfern, er wird mit
dem Alten Bund verglichen. Eben alle herausragenden Merkmale des Alten
Testaments wird Jesus in diesen Expositionsabschnitten verglichen, um zu zeigen,
dass Jesus Uberlegen ist.

Sobald der Autor das demonstriert, wird er zu einer Ermahnung tbergehen, um zu
sagen: Wenn das wahr ist, dann solltest du Folgendes besser tun. Gehen Sie nicht
zurtick. Warum solltest du zu deiner angestammten Religion, zum Judentum,
zuriickkehren wollen, wenn etwas weit Hoheres direkt vor dir liegt? Warum sollten
Sie zurtickgehen wollen? Du hast alles zu verlieren, wenn du riickwarts gehst, und du
hast alles zu gewinnen, wenn du vorwarts gehst und Christus umarmst, der hoher ist,
ist die Uberlegene Offenbarung Gottes.

In den Versen, die ich gerade in den Kapiteln 1 und 2 gelesen habe, hat Gott in der
Vergangenheit auf verschiedene Weise zu den Propheten gesprochen, aber in den
letzten Tagen hat er durch seinen Sohn gesprochen. Und wenn der Autor versucht,
seinen Leser dazu zu bringen, zu sagen, verpassen Sie das nicht. Lass Gottes letzte

Offenbarung in seinem Sohn Jesus Christus nicht auRer Gehor.

Also versucht er leidenschaftlich, sie dazu zu bringen, wenn man sie fast wie auf
einer Wippe sehen kann, und es kdnnte in beide Richtungen gehen, er mochte ihnen
ein Trinkgeld geben, damit sie Christus voll und ganz annehmen, anstatt den anderen
Weg zu gehen, um zu ihrem Leben unter dem Judentum zurlickzukehren. Eine
andere Art, den Buchstaben zu teilen und zu betrachten, ist dreigeteilt. Sie sehen
dies oben auf Seite 50 in Ihren Notizen.

In den ersten vier Kapiteln wird Jesus als Gottes wahre Offenbarung, als Gottes
wahrer Bote dargestellt. Nochmals, Jesus ist die letzte Offenbarung Gottes. Jesus ist
die letzte Rede Gottes.

Also horen sie besser auf ihn. Der zweite Abschnitt handelt von Jesus als unserem
Hohepriester. Jesus wird in diesem groRen Abschnitt als der obere Hohepriester
dargestellt.

Also sollten sie besser auf ihn héren und ihn im Glauben umarmen. Und schlieRlich
unsere Partnerschaft mit Jesus, was es dann bedeutet, im Gehorsam gegeniber
diesem Jesus zu wandeln, der Gottes letzter Bote und unser Hohepriester ist. Nun,
ihr werdet aus der Gliederung, die ich euch gegeben habe, bemerken, dass die
Kapitel- und Versreferenzen in dieser Gliederung nicht aufeinander folgen.



11

Das liegt daran, dass der Hebraerbrief wirklich ziemlich schwer zu umreif3en ist, weil
Abschnitte manchmal als Ubergang fungieren, wie ein Abschluss zu dem, was vorher
kommt, aber gleichzeitig auch eine Einfihrung in das, was als nachstes kommt. Wenn
man sich also das Kapitel und die Verse Uiber diese dreifache Einteilung genau
ansieht, stimmen sie nicht ganz Gberein. Das liegt daran, dass einige dieser
Abschnitte sowohl als Abschluss als auch als Einleitung fiir den nachsten Abschnitt
dienen.

Ein Teil dessen, was der Autor im Hebraerbrief tut, besteht darin, die Leser zum
Verstandnis zu bringen. Nochmals, wenn er sie davon iberzeugen will, nicht zum
Alten Bund und ihrer jliidischen Religion zuriickzukehren, muss er sie davon
Uberzeugen, dass sie etwas viel Hoheres haben, an das sie sich wenden kénnen, und
das ist Jesus Christus und die Erlésung durch den Neuen Bund, die er bringt.
Manchmal, wenn man das Buch Hebraer liest, konnte man jedoch leicht erkennen
oder denken, dass der Autor das Alte Testament ziemlich abfallig betrachtet.

Ich meine, wenn er davon spricht, dass Jesus Uberlegen ist und wir einen hoheren
Priester und einen hoheren Bund haben, und er sagt Dinge wie die Opfer des Alten
Testaments konnten niemals retten, sie konnten niemals Vollkommenheit
herbeiflihren, aber Jesus und der Neue Bund tun es. Der Autor sagt Dinge, die fast
dazu fihren konnten, dass man denkt, er sei fast antisemitisch oder anti-
alttestamentlich und habe das Neue Testament als etwas Hoheres und den Alten
Bund und das Alte Testament als etwas Minderwertiges gesehen, auf das seine Leser
verzichten kdnnten und das sie gar nicht mehr brauchten. Die Frage ist also, was
findet der Autor dann falsch am Alten Bund? Mit dem Alten Bund meine ich einfach
die Vereinbarung oder den Bund, den Gott mit Israel unter Mose geschlossen hat.

Das Leben Israels und ihr Gehorsam gegeniiber dem Gesetz wurden durch den Alten
Bund geregelt. Aber wie wir gesehen haben, geht das Alte Testament davon aus, dass
es eines Tages einen neuen Bund geben wird, eine neue Art und Weise, wie Gott
seinem Volk Segnungen gewahrt, eine neue Art und Weise, wie Gott mit seinem Volk
umgeht, die nicht vom Alten Bund und dem Gesetz abhangt. Aber was ist falsch am
Alten Bund? Warum ist der Autor davon Uberzeugt, dass sich die Leser nicht wieder
dem Alten Bund zuwenden sollten? Was ist flr ihn falsch daran? Warum ist der Neue
Bund so Uberlegen? Was ist seiner Meinung nach falsch am Alten Bund, wenn
Uberhaupt etwas falsch ist? Zunachst einmal missen wir Missverstandnisse
vermeiden.

Und das heif3t, ich nehme es so an, wie ich den Hebraerbrief lese, ich nehme an, dass
der Autor nicht sagt, dass der Alte Bund selbst fehlerhaft war oder dass Gott es
vermasselt und den Alten Bund gegeben hat, den er nicht hatte haben sollen, und
dass er nicht funktioniert hat, also musste er jetzt zu Plan B gehen, der ein neuer
Bund ist. oder dass der Alte Bund schlecht oder Schlimmeres bedeutet, dass er bose



12

bedeutet und dass der Neue Bund bedeutet, dass alles gut und schon ist. Sicherlich
ist das nicht der Fall. Stattdessen mochte ich Ihnen vorschlagen, dass der
Hauptmangel des Alten Bundes laut dem Autor des Hebrderbriefes darin besteht,
dass er das Problem der Siinde nie vollstandig auf eine Weise 16sen konnte, die es
dem Anbetenden, dem Volk Gottes erlaubte, in Gottes Gegenwart einzutreten.

Das Problem mit dem Alten Bund ist also, dass der Autor davon Uberzeugt ist, dass er
nicht in der Lage war, sich endgliltig und endgtiltig mit der Stinde
auseinanderzusetzen, so dass der Anbetende in die Gegenwart Gottes eintreten
konnte. Nun aber ist der Autor liberzeugt, dass es das ist, was der Neue Bund durch
Jesus Christus nun anbietet. Und Sie kdnnen sehen, wie das in seine Argumentation
passt.

Nochmals, warum sollten die Leser zum Judentum zurlickkehren wollen, wenn sie
etwas haben, das sich letztendlich mit der Slinde befasst, sie von der Stinde reinigt
und ihnen erlaubt, in die Gegenwart Gottes einzutreten, was sie unter dem Alten
Bund nicht tun konnten? Warum sollten sie dem den Riicken kehren und zum Alten
Bund zuriickkehren wollen? Nochmals, der Autor hat kein Problem mit dem Alten
Bund, das einzige ist, dass er in Christus erflllt wurde. Das, worauf der Alte Bund
hinwies und was er voraussah, ist nun in der Person Christi im Neuen Bund
angekommen, warum also wollen sie zurlickgehen, wenn das, worauf der Alte Bund
zeigte, jetzt angekommen ist? Und so Gberzeugt der Autor sie, ich werde diesen Satz
immer und immer wieder verwenden, dass sie alles zu verlieren haben, wenn sie
Christus den Riicken kehren, aber sie haben alles zu gewinnen, wenn sie |hn im
Glauben umarmen, egal was es sie kostet. Der Alte Bund ist also nicht minderwertig,
er ist nicht veraltet, er ist nicht schlecht, er konnte nur keine Perfektion
hervorbringen.

Vollkommenheit ist das Wort, das der Autor im Hebraerbrief verwendet, im Grunde
genommen um sich auf die Tatsache zu beziehen, dass der Neue Bund nun
gekommen ist und die Sinde endlich durch Jesus Christus bewaltigt hat, und dass wir
nun in Gottes Gegenwart im Gottesdienst eintreten kdnnen, was man unter dem
System des Alten Bundes nicht tun konnte. Tatsachlich wird der Autor auch
argumentieren, dass das Tabernakel und der Tempel des Alten Testaments genauso
dazu dienen, Gottes Gegenwart einzuschranken, wie sie es taten, um Gottes
Gegenwart unter die Menschen zu bringen. Und wir werden uns das noch ein
bisschen genauer ansehen.

Haben Sie Fragen, wie der Autor den Alten Bund versteht? Nochmals, wir sollen es
hauptsachlich nicht im Sinne von etwas Schlechtem oder Zweitklassigem oder
Minderwertigem oder Nutzlosem verstehen, das nun endgtiltig durch etwas Gutes
ersetzt wird, sondern im Sinne des Alten Bundes gesehen, der auf etwas GroReres
hinweisen und es vorwegnehmen sollte. Jetzt, wo das wieder da ist, warum wollen
sie zu etwas anderem zurlickkehren? Warum sollten sie Jesus Christus ablehnen und



13

zuriickgehen und etwas annehmen wollen, das sich in Jesus Christus und dem Neuen
Bund auf viel grolRere Weise erfiillt hat? Schone Frage. Okay.

Haben Sie noch Fragen? Das liegt hinter einem Grof3teil der Kapitel 3 bis 12 und
vielem, was der Autor mit dem Alten Bund macht. Immer und immer wieder wird er
Dinge sagen, die dich denken lassen konnten, dass der Neue Bund nicht gut oder der
Alte Bund nutzlos ist, dass er nicht gut ist, dass er schlecht ist, dass er fehlerhaft und
zutiefst fehlerhaft ist, aber das ist nicht sein Punkt. Ich denke nochmals, dass die
Sicht des Autors auf den Alten Bund in Bezug auf den Neuen Bund in den ersten
beiden Versen, die ich gelesen habe, wieder zusammengefasst ist.

Vor langer Zeit sprach Gott durch die Propheten auf viele und unterschiedliche Arten
zu unseren Vorfahren. Das ist das Alte Testament. Aber in diesen letzten Tagen, das
heillt in der Zeit der Erflillung, hat Er durch Seinen Sohn zu uns gesprochen.

Das Neue Testament also, dass Gott, der durch seinen Sohn in dieser Erlosung des
Neuen Bundes spricht, genau die Erfullung dessen ist, worauf der Alte Bund und das
Alte Testament hingewiesen und was er vorweggenommen hat. Jetzt, wo das wieder
da ist, sind sie in grolRer Gefahr, das zu verpassen und zu vernachldssigen, indem sie
wieder dorthin zurtickkehren, sei es aus dem Druck der Familie oder vielleicht, weil
der Alte Bund aus irgendeinem Grund einfach greifbarer und sichtbarer war, der
Autor mochte nicht, dass sie den Fehler begehen, diesen Neuen zu verpassen. Gott
hat endlich gesprochen.

Ja, Gott sprach in der Vergangenheit zum Alten Bund, aber jetzt hat Gott endlich in
der Zeit der Erflllung gesprochen, die das Alte Testament voraussah. Jetzt hat Gott
durch Seinen Sohn gesprochen und Er versucht, Seine Leser zu gewinnen, verpassen
Sie das nicht. Eine der Arten, wie der Autor dies argumentiert, wir sprechen immer
noch Uber den Alten Bund, ist eine der Arten, wie der Autor diesen Punkt
argumentiert, ist das, was ich das historische Argument nenne.

Der Autor argumentiert nicht nur von der Tatsache aus, dass Christus die Erflllung
ist, sondern der Autor geht zurtick und argumentiert aus dem Alten Testament
selbst. Und seine Argumentation sieht so aus. Wenn du zu den Bichern Exodus und
Levitikus zuriickgehst und Uber den Priester des Alten Testaments liest, werden wir
hier ein wenig iber den Priester des Alten Testaments sprechen.

Nochmals, Jesus als Priester, Jesus als Hohepriester, ist die vorherrschende Art, wie
der Autor des Hebraerbriefes Christus darstellt. Aber wenn du zurilickgehst und tber
den Hohepriester in Exodus und Levitikus liest, wer sollte in welcher Linie stehen?
Mit anderen Worten, man kann nicht eines Morgens aufwachen und entscheiden:
Ich glaube, ich werde heute im Alten Testament Priester sein. Was war die
Voraussetzung, um Priester zu werden? Ja, man war ein Nachkomme von Aaron oder
dem Stamm Levi, man musste dazugehdren, sonst hatte man Pech.



14

Du hattest Pech, wenn du Priester werden wolltest, wenn du nicht in der Linie von
Levi warst. Nun, so funktioniert es fiir den Autor des Hebraerbriefes. Er sagt, wenn
dies dazu bestimmt war, der letzte Priester zu sein, mit anderen Worten, wenn dies
Gottes Plan fiir den Ultimativen war, wenn dies Gottes ultimativer Priester sein
sollte, ein Priester in der Linie Levis, warum haben Sie dann historisch, warum Jahre
spater Psalm 110 das Kommen eines anderen Priesters vorwegnehmend? Erinnerst
du dich an den Vers, den ich gerade aus Psalm 10 gelesen habe? Er sagte: Der Herr
hat fiir immer geschworen, du bist Priester im Orden Melchisedeks.

Warum ist das da drin? Warum wird in Psalm 110, Jahre spater, das Kommen eines
weiteren Priesters vorweggenommen, wenn der Priester des Alten Testaments alles
war, was es in Exodus und Levitikus gab? Oder ein anderes Beispiel: Der Autor spricht
von Ruhe. Erinnert euch an die Art und Weise, wie er beschreibt, als Israel, erinnert
euch an Israel, als sie aus Agypten durch die Wiiste gefiihrt wurden, in das
verheilene Land hinaufgebracht wurden, und durch Josua brachte Josua sie in das
verheiflene Land. Du erinnerst dich an deinen Unterricht mit den Professoren Wilson,
Hildebrandt oder Phillips, in dem du Uber die Eroberung und den Einzug in das Land
Kanaan sprachst.

Der Autor bezieht sich darauf, den Israeliten Ruhe zu geben, die Ruhe von ihren
Feinden, sich im Land niederzulassen. Nun, was der Autor wieder tut, ist, dass er
sagt, dass man im Alten Testament nicht einmal zum Neuen Testament gehen muss,
im Alten Testament, wenn Josua den Israeliten die letzte Ruhe gab, wenn das alles
war, warum gibt es dann Jahre spater Psalm 95, der eine Pause anbietet? Es gibt
noch eine Pause. Also versucht er wieder, sie dazu zu bringen, zu sehen, ob Josua
oder die Israeliten in das Land Kanaan gehen, wenn das alles ist, was es gab, und ja,
das war eine Erflillung, aber wenn das alles ist, was es gab, warum habt ihr dann
immer noch einen Psalm wie 95 in der Erwartung, dass es noch eine Pause gibt? Und
schlieRlich der Bund.

Wenn der Bund, den Gott im Buch Exodus mit Israel geschlossen hat, den er durch
Mose mit Israel geschlossen hat, wenn dieser Bund historisch gesehen der letzte
Bund war, warum nimmt dann Jeremia 31 Jahre spater einen weiteren Bund vorweg?
Siehst du, was der Autor tut? Er argumentiert aus dem Alten Testament selbst, dass
das Alte Testament sogar auf die voriibergehende Natur des Alten Bundes hinweist.
Wenn die Leser ihr Altes Testament sorgfaltig lesen, wiirden sie sehen, dass das
Priestertum und der Rest im Land und der Bund, der Alte Bund, und mit dem Alten
Bund, dem Tabernakel und dem Tempel und den Opfern, sie wiirden sehen kénnen,
dass das alles nur voribergehend war, weil das Alte Testament selbst in Texten wie
Psalm 110 und Psalm 95 und Jeremia Kapitel 31 etwas GroReres vorwegnimmt.
Dann, um noch weiter zu gehen, sagt der Autor dann, dass dieses GroRere, als das
Alte Testament selbst vorausgesehen hat, sich nun in Jesus Christus erfillt hat.



15

Also, noch einmal, warum wollen sie zuriick zum Alten Bund? Warum wollen sie
darauf zuriickkommen, wenn das, worauf das Alte Testament selbst hinwies, nun in
der Person Jesu Christi angekommen ist? Ubrigens, ich méchte ein paar Dinge sagen,
vor allem Gber den ersten, den Priester. Und ich hatte Ted kommen lassen und lber
die Schriftrollen vom Toten Meer sprechen sollen und {iber ihre Sichtweise, ob es
zwei Messias gibt, einen priesterlichen Messias und einen kdniglichen Messias. Aber
wie auch immer, das Problem ist folgendes.

Aus dem Alten Testament wissen wir, dass der Messias, der Konig, in welcher Linie
kommen wird? In der Linie Davids. Aber wir haben gerade gesagt, der Priester
kommt in welcher Reihe? Die Linie von Levi. Sie haben also ein Problem.

Wenn ihr einen Messias habt, der auch Priester sein soll, wie kann das sein? Denn sie
stammen aus vollig getrennten Linien. Man kann nicht jemanden haben, der aus der
Linie von Juda und Levi kommt, anscheinend zur gleichen Zeit. Was der Autor des
Hebréaerbriefes also tut, ist interessanterweise: Ja, Jesus stammt aus der Linie Davids,
aber er findet seine Losung in Psalm 110.

Jesus ist Priester, aber nicht nach der Linie Levis. Erinnern Sie sich an Psalm 110, den
wir gerade gelesen haben? Psalm 110. Der Herr sprach zu meinem Herrn: Setze dich
zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde zu deinem Fullschemel mache.

Das ist das Versprechen, das David gegeben wurde. Aber dann hat der Herr
geschworen und wird seine Meinung nicht andern, du, das bist dieser Messias, du
bist Priester flir immer, nach der Ordnung Melchisedeks. Anscheinend gibt es also
noch einen anderen Priesterorden, und ich mochte nicht auf alle Details darliber
eingehen, wer Melchisedek ist.

Ich habe selbst Fragen. Aber der Autor sagt im Grunde, dass Jesus ein Priester ist,
aber nicht in der Linie von Levi. Er ist Priester nach einem anderen Orden, dem Orden
Melchisedeks.

Daher kann Jesus ein Messias in der Linie Davids sein, und er kann immer noch
Priester sein. Er kann immer noch unser Hohepriester sein, ohne durch die Linie Levis
zu kommen. Er kommt durch eine andere Linie.

Er gehort einem vollig anderen Priesterorden an, von dem Psalm 110 sagt, dass er
der Priester Melchisedeks ist. Wenn man in die Genesis zurlickgeht, dort liest man
die Geschichte von Melchisedek, und das Problem ist, dass sie uns nicht viel Gber ihn
sagt oder wer in aller Welt er war und was er tat. Es sagt nichts lGber seine
Abstammung aus, wer seine Eltern waren oder ob er gestorben ist.

Es sagt einfach nichts Giber ihn aus. Aber irgendwie greift der Psalm das auf und
versteht, dass es eine andere Priesterschaft gibt, dass es einen anderen



16

Priesterorden im Orden Melchisedeks gibt, und Jesus gehoért dazu. So kann Jesus also
ein Messias in der Linie Davids sein, und er kann immer noch Priester sein, ohne
durch die Linie Levis zu kommen.

Er gehort zu jener anderen Ordnung, die der Verfasser des Hebraerbriefes im Alten
Testament findet, dieser Ordnung Melchisedeks. Und so ist es ein Schliisselthema im
Hebréaerbrief, dass der Name Melchisedek mehrmals im Hebraerbrief auftaucht. Wie
der Autor argumentieren wird, ist Jesus in der Tat ein Hohepriester.

Er erflillt alle Voraussetzungen eines Hohepriesters. Auch wenn er nicht aus der Linie
Levis kommt, so steht er doch im Orden Melchisedeks. Und deshalb kann er sowohl
Messias als auch Kénig sein, aber er kann auch unser Hohepriester sein.

Die andere Sache, die man sieht, ist im Hebraerbrief, wenn der Autor davon spricht,
wenn er den Gottesdienst vergleichen will, an dem der jlidische Christ teilnehmen
und an dem er teilhaben sollte, das heildt, er spricht und er bezieht sich auf Jesus in
einem physischen Tempel oder einem himmlischen Tempel, er vergleicht das
interessanterweise nicht mit dem Tempel in Jerusalem. aber er vergleicht es mit
dem Tabernakel des Alten Testaments. Interessanterweise bezieht sich der Autor
immer dann, wenn er Gber das Allerheiligste und die Opfer, die dargebracht wurden,
und das Heiligtum und den Tisch mit Schaubrot und die Bundeslade, all diese Dinge,
die in den Tempel gehorten, aber wenn der Autor des Hebrderbriefes das beschreibt,
bezieht er sich auf die Stiftshiitte aus dem Alten Testament: Nicht der Tempel. Der
Grund, warum er das tut, ist ein Beweis daflir, dass der Tempel zerstort wurde, also
muss der Hebraerbrief ziemlich spat im ersten Jahrhundert geschrieben worden sein,
irgendwann nach 70 n. Chr., als der Tempel zerstort wurde.

Ich denke jedoch, dass es eine bessere Erklarung gibt, und die ist, dass der Autor des
Hebraerbriefes seine Leser immer wieder mit den Israeliten vergleicht, die im Buch
Exodus in der Wiiste umherirrten. Denkt daran, dass sie diejenigen sind, die in der
Wildnis umherirrten, bis sie das gelobte Land erreichten, in das Josua sie schlieflich
fiihrte. Als sie Agypten verlieRen und sich auf den Weg durch die Wiiste machten,
errichteten sie ein Tabernakel.

Ein Tabernakel ist nur eine Art tragbarer Tempel. Also errichteten sie ein Tabernakel,
und wenn sich dann die Feuersdule bewegte oder die Wolke sich bewegte, bewegten
sie sich auch, und wo immer sie landeten, errichteten sie dieses Tabernakel, und dort
wohnte Gott, und sie rissen es nieder, so dass es irgendwie tragbar war. Der Autor
beruft sich immer darauf, und ich denke, der Grund dafiir ist nicht, weil der Tempel
zerstort wurde, sondern weil der Autor seine Leser mit den Leuten des Alten
Testaments vergleichen will, als sie in der Wiiste umherirrten, und wir werden sehen,
warum er das tut.



17

Am Mittwoch werden wir mehr darliber sprechen, warum der Autor seine Leser mit

den Israeliten vergleicht, als sie von Agypten durch die Wiiste bis in das Land Kanaan
wanderten.

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag
Nummer 27 Uber das Buch Hebraer.



