Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Lektion 24, Philemon und Thessalonicher
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Lektion 24
Uber Philemon und Thessalonicher.

In Ordnung, lasst uns weitermachen und anfangen, und lasst uns mit dem Gebet
beginnen.

Vater, wir danken dir noch einmal, dass du uns liebst und uns rufst, dein Volk zu sein.
Und ich bete, dass wir zu einem besseren Verstandnis dessen kommen, was das
bedeutet und wie wir auf diese Realitat reagieren kdnnen, nachdem wir uns die
Dokumente, die diese Berufung und die Identitat dessen, was wir als euer Volk sind,
vermitteln und verkdrpern, genauer angesehen haben. Deshalb beten wir um lhre
Gegenwart und lhre Befahigung, wahrend wir weiterhin dariber nachdenken, das
Neue Testament analysieren und studieren, um die Menschen zu werden, die Sie sich
wiinschen, dass wir sind. Im Namen Jesu beten wir, Amen.

Gut, in der letzten Unterrichtsstunde haben wir das Buch Kolosser und Philemon
beendet, zwei Biicher, die wir aus offensichtlichen Griinden von der kanonischen
Ordnung des neutestamentlichen Textes abwichen und sie zusammen behandelten.
Aber eine der Fragen, die vor allem das Buch Philemon aufwirft, aber auch in einigen
Abschnitten des Neuen Testaments, bezieht sich auf das Hauptthema des Buches
Philemon.

Und das ist, warum tritt Paulus nicht offen heraus und verurteilt die Sklaverei direkt?
Wenn man sich zum Beispiel das Buch Kolosser anschaut, spricht Paulus das Thema
der Sklaverei an, aber er tut dies immer in Bezug darauf, wie sie zu regulieren ist, wie
Sklaven sind, wie Herren auf ihre Sklaven reagieren sollen und umgekehrt. Aber
Paulus kommt nie offen heraus und verurteilt die Sklaverei, sagt, dass sie falsch ist,
oder fordert die Herren auf, ihre Sklaven freizulassen. Und das hat oft die Frage
aufgeworfen, warum Paulus das nicht tut? Warum entscheidet er sich dafiir, die
Sklaverei zu regulieren, anstatt sie direkt zu verurteilen oder sich gegen sie
auszusprechen? Warum ist er nicht einfach herausgekommen und hat Philemon und
allen anderen Sklavenhaltern, besonders den christlichen Sklavenhaltern, gesagt,
dass sie ihre Sklaven freilassen sollen? Auch hier weiR ich nicht, ob ich eine Antwort
auf diese Frage geben kann oder will.

Ich glaube nicht, dass die Antwort auf diese Frage einfach ist. Stattdessen moéchte ich
nur eine Reihe von Parametern oder eine Reihe von Dingen nennen, Uber die man
nachdenken sollte, wenn man diese Frage anspricht oder dariiber nachdenkt. Und



die erste hat damit zu tun, wie wir die Sklaverei in der griechisch-rémischen Welt
verstehen.

Das erste, was Sie erkennen miissen, ist, dass unsere Erfahrungen mit Sklaverei,
zumindest in den Vereinigten Staaten, in einem nordamerikanischen Kontext, im
Gegensatz zu unseren Beitragen in der Regel nach dem Birgerkrieg gemacht sind
und wo wir Sklaverei als etwas betrachten, das rassistisch motiviert ist. Das war im
ersten Jahrhundert jedoch nicht der Fall. Sklaverei war keine Rassenfrage.

Man ist nicht wegen seiner Rasse oder so etwas zum Sklaven geworden.
Normalerweise wurde man ein Sklave, weil man Teil einer Nation oder eines
Territoriums war, das erobert worden war, und man wurde der Sklave der
erobernden Nation, oder man wurde ein Sklave, weil man sich fiir finanzielle Mittel
in die Sklaverei verkaufen musste. Es hatte also nichts mit rassistischer Motivation zu
tun.

Die zweite Sache, die man sich auch vor Augen fiihren muss, ist, dass die Sklaverei
zumindest im ersten Jahrhundert die ganze Skala zwischen Sklaven umfasste, die
unter sehr grausamen Bedingungen arbeiteten, wie z.B. denen, die zum Dienst in
Bergwerken eingezogen wurden, die in den Bergwerken in Rom arbeiteten, auf der
einen Seite, die wiederum unter sehr armen Umstanden sehr grausam behandelt
wurden. Auf der anderen Seite gab es einige Sklaven, die fiir wohlhabende Herren
arbeiteten, die sehr gut behandelt wurden und denen es in gewisser Weise besser
ging als vor ihrer Sklavenzeit, besonders wenn sie in extremer Armut lebten oder so
etwas. Vielleicht arbeiten sie jetzt flir einen Herrn, und sie haben vielleicht besseres
Essen und eine bessere Unterkunft und oft auch ein Mittel, um ihre eigene Freiheit
zu erlangen. So waren auch die Umstande fir die Sklaverei im griechisch-romischen
Reich ganz anders als das, was wir heute oft denken.

Die dritte Sache in Bezug auf die Sklaverei in der griechisch-rémischen Welt ist, dass
es aufgrund der allgegenwartigen Natur der Sklaverei, der Tatsache, dass sie liberall
war, fast so ist, als ob die Stabilitat, in gewissem Sinne, die Stabilitdt in der Wirtschaft
der romischen Regierung, davon abhing, dass ich mich frage, ob Paulus dachte, dass
es sinnlos und vielleicht schadlicher fir das Christentum gewesen ware, zu
versuchen, sich dagegen auszusprechen. Tatsachlich ist es interessant, dass Paulus
anscheinend keinen Prazedenzfall dafiir hat, sich gegen die Sklaverei auszusprechen.
Wenn man sich andere jlidische Schriften usw. ansieht, ware Paulus wirklich ein
Einzelganger gewesen, als er versuchte, das Problem anzugehen, das Problem der
Sklaverei im Romischen Reich, aufgrund ihrer Natur und der Tatsache, dass sie so tief
verwurzelt und weit verbreitet war.

Und nochmals, es ist moglich, dass, wenn er es versucht hatte und wenn Christen
versucht hatten, das Problem der Sklaverei zu |6sen, es moglich ware, dass dies
wiederum mehr Schaden angerichtet und sogar die Existenz des Christentums



bedroht hatte, zumindest haben einige spekuliert. Das erste, was wichtig ist zu
erkennen, ist, dass die Sklaverei in der griechisch-romischen Welt ganz anders war
als das, was wir manchmal denken oder was wir vielleicht erlebt haben, diejenigen
von lhnen, die aus anderen Kulturen oder Landern stammen, in denen Sklaverei ein
Teil des Lebens ist. Aber in den Vereinigten Staaten denken wir oft an die Sklaverei,
wiederum in Bezug auf die Zeit nach dem Biirgerkrieg, wo es in gewisser Weise eine
ganz andere Erfahrung war.

Das erste, was wir tun mussen, ist, diese drei Dinge zu erkennen. Die Sklaverei war
nicht rassistisch motiviert. Man wurde auf verschiedene Weise zum Sklaven, die
nichts mit dem eigenen zu tun hatten, im Allgemeinen ohne Bezug zu seiner Herkunft
oder seiner Nationalitat.

Und dann zweitens, die Tatsache, dass Sklaverei nicht immer grausam oder
unmenschlich war, sondern dass man sich manchmal in einer besseren Situation
befand als zuvor, wenn man Sklave war. Und drittens eben die Tatsache, dass sie so
tief in der griechisch-réomischen Kultur verwurzelt war, dass Paulus es vielleicht
wieder sah oder dachte, es ware kontraproduktiv gewesen, zu versuchen, sie zu
untergraben und sich dagegen auszusprechen. Stattdessen frage ich mich, ob Paulus
vielleicht beschlossen hat, einen anderen Takt zu wahlen, und dass er das
Evangelium selbst fir das hielt, und das scheint es zu sein, was seiner Argumentation
in Philemon zugrunde liegt, das Evangelium, das einen gleichen Anteil an der Person
Jesu Christi oder ein gleiches Erbe oder gleichen Anteil am Evangelium verkiindet.

Das, und denken Sie daran, dass Paulus im Galaterbrief sagte, dass es in Christus
keinen Mann oder keine Frau, keinen Sklaven oder Freien gibt. Ich frage mich also,
ob Paulus vielleicht dachte, dass die Verkiindigung des Evangeliums selbst, zumindest
bei Christen, schlieBlich das Verderben und die Entwirrung der Sklaverei bedeuten
wirde. Es war der ehemalige Neutestamentler F.F. Bruce, der lange Zeit an britischen
Universitaten lehrte.

F.F. Bruce sagte etwas in der Art, dass er glaubte, Paulus sei Uiberzeugt gewesen, dass
die Verkiindigung des Evangeliums durch das Evangelium die Einheit in Christus und
die Gleichheit in Christus hervorhebt, die soziale Unterschiede tiberwindet. Bruce
sagte, dass dieses Evangelium ein Umfeld geschaffen hatte, in dem die Sklaverei nur
verwelken und schlieflich sterben konnte. Und vielleicht hat er Recht.

Vielleicht dachte Paulus also, dass die Verklindigung des Evangeliums selbst die
endglltige Abschaffung der Sklaverei bedeuten wirde. Zu anderen Zeiten war Paulus
bereit, bestimmte Themen direkt anzusprechen, aber vielleicht ist diese Anzahl von
Kommentaren, die ich gemacht habe, zumindest der Anfang, sich damit
auseinanderzusetzen, warum Paulus sich vielleicht nicht ausdriicklich gegen die
Sklaverei ausgesprochen oder sie direkt verurteilt hat. Ja.



Wenn er vollige Freiheit hatte? Mit anderen Worten, wenn er ohne irgendetwas
damit hatte durchkommen koénnen... Ja, ich wiirde vermuten, dass er das in unserer
Gesellschaft wahrscheinlich tun wiirde. Ich vermute nur, dass er sich in unserer
Gesellschaft, in der er in dieser Hinsicht mehr Redefreiheit hatte und vielleicht nicht
in einigen der politischen Verstrickungen, die er vielleicht hatte, heute direkter
dagegen ausgesprochen hatte. Ja, es scheint.

Nochmals, die Art und Weise, wie er sich an ... Ich bin liberzeugt von dem, was er in
Philemon tut, und gerade seine Betonung, besonders in einem Buch wie dem
Galaterbrief, dass es in Christus weder Sklaven noch Freier gibt. Und die Vorstellung,
dass er im gesamten Neuen Testament zu betonen scheint, dass soziale Klassen in
Christus keine Rolle spielen und keine Ursache fiir die Spaltung innerhalb der Kirche
sein sollten, ist ein Bereich, gegen den er sich ausgesprochen hatte. Und noch
einmal, ich denke, er tut dies implizit in einem Buch wie Philemon.

Das ist eine sehr gute Frage. Ich denke, es gibt noch viel zu tun, und ich bin
Uberhaupt kein Experte flir Paulus' Gedanken Uber die Sklaverei, aber es gibt
wahrscheinlich viel zu tun in diesem Bereich. Das ist eine sehr gute Frage.

Gut. Nun, lassen Sie uns weitermachen und ein weiteres Stlick der Post der friihen
Kirche 6ffnen. Und so greifen wir in den Briefkasten und ziehen einen Brief heraus.

Oder eigentlich zwei Briefe, die an eine Gemeinde in Thessalonich oder Thessalonich
adressiert sind. Ich habe mit einer Person aus Griechenland gesprochen, die sagt,
nein, es ist Thessaloniki. Also, wie auch immer Sie es nennen wollen.

Ich nenne es eine Art Thessaloniki. Ich weild nicht warum, aber es gibt eine Vielzahl
von Moglichkeiten, es auszusprechen. Aber wir werden Uiber zwei Briefe sprechen,
Brief Nummer eins und Brief Nummer zwei, die Paulus an die Gemeinde in
Thessalonich richtete.

Wir miissen uns noch einmal fragen, warum zwei Buchstaben? Wieder schauten wir
uns 1. und 2. Korinther an und sahen, dass diese beiden Briefe eigentlich nur ein Teil
der Korrespondenz des Paulus mit der Gemeinde in Korinth waren. Wir wissen von
mindestens vier Briefen, die Paulus an Korinth schrieb, von denen zwei in dem
Uberliefert sind, was wir 1. und 2. Korinther nennen. Jetzt haben wir also zwei Briefe,
die an die Gemeinde in Thessalonich gerichtet sind.

Wir missen uns also fragen, warum zwei Buchstaben? Welche Situation veranlalt
das Verfassen dieser Briefe? Also, zunachst einmal Buchstabe Nummer eins. Warum
schrieb Paulus diesen Brief, den wir den ersten Brief an die Thessalonicher nennen?
Wie ihr sehen kénnt, habt ihr schon einmal eine Karte gesehen, die dieser ahnelt,
aber das ist eine Karte und ihr konnt alle moglichen Variationen finden, aber diese
war schon bunt und Ubersichtlich. Also beschloss ich, es aufzuhangen.



Das ist offensichtlich das heutige Griechenland und die moderne Tiirkei oder das alte
Kleinasien. Und diese verschiedenfarbigen Linien stellen einfach die Missionsreisen
des Paulus aus der Apostelgeschichte dar. Wir haben uns die drei primaren
Missionsreisen angesehen, seine letzte, die rote Linie zeigt oder reprasentiert die
letzte Reise des Paulus nach Rom beendet die Apostelgeschichte in Kapitel 28.

Aber Sie werden feststellen, dass hier oben Thessaloniki ist. Es ist dieser Paulus,
besonders in Apostelgeschichte Kapitel 17. Der wichtigste Hintergrund, den wir fir
das Buch 1. Thessalonicher haben, ist Apostelgeschichte Kapitel 17, wo Paulus nur
wenige Monate in Thessalonich verbrachte.

Er verlieB das Land unter ziemlich feindseligen Umstanden. Sein Empfang in
Thessalonich war nicht von allen Gberwaltigend. Er war also nur fiir ein paar Monate
in Thessalonich, das, wie Sie sich erinnern, in der Antike Griechenland in zwei Reiche
aufgeteilt war, Makedonien im Norden und Achaia im Stden.

Thessaloniki lag im nordlichen Teil Makedoniens, dem nordlichen Teil des heutigen
griechischen Reiches. Und hier unten ist Korinth. Wir haben ein bisschen dariiber
gesprochen, dass Korinth in Achaia, dem sudlichen Teil, liegt, aber da ist auch
Thessalonich.

Paulus besuchte sie auf einer seiner Missionsreisen, die wir in Apostelgeschichte,
Kapitel 17 finden. Und so hatte Paulus nach ein paar Monaten dort tatsachlich eine
Gemeinde gegrindet. Und dann hort er Neuigkeiten tiber die Gemeinde in
Thessalonich Uber ein paar Probleme, die er angehen muss.

Das ist im Grunde der Grund, warum 1. Thessalonicher geschrieben wird. Ahnlich wie
im 1. Korintherbrief bekommt Paulus Wind von ein paar Problemen. Anscheinend
waren die Probleme in Korinth etwas ernster und es gab mehr davon, aber dennoch
gab es ein paar Probleme, die Paulus fir notwendig hielt, um sich
zusammenzusetzen und sie zu klaren und mit den Thessalonichern zu besprechen.

Nun, was waren diese Probleme? Eigentlich sind das hier ein paar, das ist die
moderne Stadt Thessalonich. Paulus wohnte in diesem oberen Stockwerk, als er in
Thessalonich war. Einige der antiken Ruinen von Thessalonich aus dem ersten
Jahrhundert.

Noch ein Bild. Interessanterweise werden Sie den Kontrast zwischen einigen der
archaologischen Arbeiten, die in der antiken Stadt geleistet wurden, und der
modernen Struktur direkt dahinter bemerken. Ich habe festgestellt, dass es sich nicht
um Bilder handelt, die ich gemacht habe.



Sie wurden mir Gbergeben. Aber es ist ein interessanter Kontrast zwischen der
antiken Stadt oder den Uberresten und der modernen Struktur, die gebaut wurde.
Der Brief teilt sich eigentlich ganz einfach in zwei Teile.

Die ersten drei Kapitel mogen uns etwas Uber die Beziehung des Paulus zur
Gemeinde in Thessalonicher und die Art der Probleme erzdhlen. Auch hier scheinen
sie, zumindest im Vergleich zu einigen seiner anderen Briefe, nicht ganz so streng zu
sein oder Paulus ebenso aufzuregen. Aber in den ersten drei Kapiteln lobt Paulus die
Leser im Grunde, weil die Nachricht, die er von ihren Fortschritten im Evangelium
gehort hat, nichts als Gutes war.

Einer Ublichen Konvention in einigen Briefen folgend, nimmt Paulus seine Leser im
Grunde auf seine Seite, damit sie, wenn er konkrete Anweisungen fiir sie hat,
hoffentlich eher empfanglich dafir sind und sie befolgen. Die ersten drei Kapitel sind
also eine Art langes Thanksgiving. Denken Sie daran, dass die meisten Briefe des
Paulus mit einer Danksagung beginnen.

In gewisser Weise erstreckt sich die Danksagung liber die ersten drei Kapitel, wenn
Paulus die Leser fir die Fortschritte lobt, die sie im Evangelium gemacht haben, das
er ihnen zum ersten Mal in Apostelgeschichte Kapitel 17 predigte. Aber auch hier hat
Paulus in den Kapiteln 4 und 5 weitere Anweisungen fiir sie. Und die beiden Themen,
die er anspricht, eines davon ist die sexuelle Reinheit.

Wenn Sie sich erinnern, waren in den meisten griechisch-rémischen Stadten sexuelle
Unsittlichkeit oder lockerere Sitten der Standard der Zeit, oft in Verbindung mit
bestimmten religiosen Beobachtungen und bestimmten Verehrungen in Tempeln bei
den griechisch-romischen Gottern. Aber noch allgemeiner dariiber hinaus ist es
moglich, dass einige der Thessalonicher, die sich unter dem Dienst des Paulus zum
Christentum bekehrt hatten, es immer noch verlockend fanden, zu ihrem formellen
Lebensstil zuriickzukehren. Paulus unterweist nun die Korinther, ahnlich wie er es im
1. Korintherbrief getan hat, in Bezug auf die sexuelle Reinheit, die er in die Kategorie
ihrer Heiligung und Heiligkeit einordnet.

Laut Paulus kannten Heiligkeit und Heiligung also keine Grenzen. Sie umfasste das
ganze Leben eines Menschen. Aber ein anderes Thema, mit dem sich Paulus
beschaftigt, ist die Wiederkunft Christi.

Das ware das Noch-nicht. Erinnern Sie sich, wir haben Uber die bereits
eschatologische Spannung gesprochen, Gber die Tatsache, dass die Zukunft bereits
gekommen ist. Zum Beispiel war in Jesu Lehre vom Reich Gottes das Reich bereits
gegenwartig, aber es war noch nicht in seiner Fiille angekommen.

Paulus spricht nun das Noch-nicht an, das heilt, er spricht von der Wiederkunft
Christi am Ende der Geschichte, um Heil und Gericht zu bringen. Und eine



interessante Sache ist, wenn man liest, fast um das vorwegzunehmen, wenn man 1.
Korinther liest, wird man feststellen, dass es am Ende jedes Kapitels einen wichtigen
Hinweis auf das Kommen Christi gibt, auf das zukiinftige Kommen Christi. Und dann,
wenn man zu Kapitel 4 kommt, geht Paulus endlich ausfihrlicher darauf ein.

In Kapitel 4 sagt Paulus folgendes. Und sehen Sie, zumindest kann ich mich nicht
erinnern, wann ich diesen Text das letzte Mal gepredigt gehort habe, aulSer bei einer
Beerdigung. Es ist also wahrscheinlich, dass Sie diesen Text hier gehort haben.

Aber er beginnt mit "Ich bin unten", beginnend mit Vers 13 von Kapitel 4. Aber wir
wollen nicht, dass ihr, Briider und Schwestern, tber die Verstorbenen uninformiert
seid, damit ihr nicht trauert wie andere, die keine Hoffnung haben. Denn da wir
glauben, dass Jesus gestorben und auferstanden ist, so auch durch Jesus, wird Gott
die Gestorbenen mit sich bringen. Denn das verkinden wir euch durch das Wort des
Herrn.

Ich mochte auf diesen Satz zuriickkommen, durch das Wort des Herrn. Was ist das?
Dass wir, die wir leben, die wir bis zum Kommen des Herrn Ubrig bleiben, keineswegs
denen vorausgehen werden, die gestorben sind. Denn der Herr selbst wird mit dem
Ruf des Befehls, mit dem Ruf eines Erzengels und mit dem Klang der Posaune Gottes
vom Himmel herabsteigen, und die Toten in Christus werden zuerst auferstehen.

Dann werden wir, die wir leben, die librig geblieben sind, mit ihnen in den Wolken
entriickt werden, um dem Herrn in der Luft zu begegnen. Und so werden wir fiir
immer beim Herrn sein. Ermutigt euch daher gegenseitig mit diesen Worten.

Und Vers 18 ist der Schliissel. Das soll offensichtlich die belagerten Thessalonicher
ermutigen wegen dem, was sie erlebt haben. Wir werden dartber sprechen, was das
Problem war, das Paulus ansprach und das diese Art von langem Abschnitt
erforderte, in dem die Auferstehung der Toten in Christus und die Riickkehr Christi
auf die Erde behandelt wird und alle versammelt werden, um ihm in der Luft zu
begegnen.

Worauf bezieht sich das und warum musste Paulus darliber sprechen? Aber lassen
Sie mich zunachst nur eine Sache sagen, um aus dem Weg zu gehen. Eines der Dinge,
die die meisten Menschen interessiert haben, ist, wie 1. Thessalonicher in die
allgemeine Lehre der Bibel Gber Eschatologie und Endzeitdinge passt. Und eines
meiner Hobbys ist, dass ich, wenn ich in Kirchen gehe, gerne ihre Lehraussagen lese.
Und du denkst, was ist das fiir ein Freak? Da ich keine Lehraussagen in Kirchen lese,
aber das ist es, was ich gerne tue.

Hauptsachlich mag ich es einfach zu sehen, was sie beinhalten und wie spezifisch sie
bekommen moéchten und welche Arten von Dingen sie ausschlieBen, welche Arten
von Dingen sie beinhalten. Eine Lehraussage ist einfach die Aussage dariiber, was das



Besondere an dem ist, was diese Kirche glaubt, soweit sie glaubt, was die Bibel lehrt.
Was identifiziert diejenigen, die dieser Kirche angehdéren, in Bezug auf ihr
Glaubenssystem in Bezug darauf, wer Gott ist, wer Jesus Christus ist, was sie Uiber die
Bibel denken, was sie liber den Heiligen Geist denken, was sie tiber die Kirche
denken?

Und normalerweise gibt es eine Art Aussage darliber, was sie tGber die Zukunft
denken. Und so gibt es Interesse daran, was 1. Thessalonicher 4 Gber die Zukunft
sagt. Und das heiRRt, wie wird Gott diese Welt zu einem Ende bringen? Und eine
Reihe von Kirchen konstruieren gerne ziemlich ausgekligelte Plane, bei denen viele
Details passen.

Kénnen wir eine Art detaillierte Zeitleiste erstellen oder zumindest eine allgemeine
Zeitleiste, die beschreibt, wie sich die Dinge entwickeln werden, wenn Jesus Christus
zurlickkehrt? Interessanterweise hat die Kirche, wenn man den ganzen Weg zurlick
zu den friihen Glaubensbekenntnissen geht, wie wir ab und zu das
Glaubensbekenntnis der Apostel zitieren oder einige der frihen
Glaubensbekenntnisse, das Glaubensbekenntnis von Nizda, und wieder durch die
Geschichte zu unseren heutigen Lehraussagen lesen, die Kirche immer geglaubt, dass
Jesus wiederkommen und die Geschichte zu einem Abschluss bringen und dann
einen neuen Himmel und eine neue Erde einweihen wird. worlber wir spater in der
Offenbarung sprechen werden. Aber die Kirchen unterscheiden sich darin, wie wir
die Details rund um dieses sehr allgemeine Schema ausfillen. In der jlidischen
Eschatologie, die auf das Alte Testament zurlickgeht, und auch auf einen Teil der
judischen Literatur, die vor und wahrend der Zeit des Neuen Testaments geschrieben
wurde, ist eine Moglichkeit, die jlidische Eschatologie zu charakterisieren, ihr
Verstandnis des Endes der Geschichte und der Wiederkunft Gottes, um Gottes Volk
zu rechtfertigen, um die Dinge in Ordnung zu bringen. um die Erde zu erneuern und
sein Reich wiederherzustellen und zu errichten.

Das ist der noch nicht Teil der Dinge. Die jlidische Eschatologie hatte verstanden,
dass sie in der Gegenwart lebten, in einer Zeit, die vom Bésen und der Siinde
beherrscht wurde. Obwohl Gott immer noch aktiv war, war es ein Zeitalter, in dem
Satan wieder der Herrscher dieser Welt war und das Bése immer noch herrschte.

Aber eines Tages, eines Tages, wiirde Gott eingreifen und das kommende Zeitalter
oder das neue Zeitalter wirde kommen. Damit meine ich nicht die New-Age-
Bewegung. Ich meine das neue Zeitalter, das sich auf Gottes Heilsversprechen
bezieht, das Reich Gottes, das Jesus versprochen hat, das noch nicht dazugehorte,
die neue Schopfung, die Gott eines Tages einweihen wiirde, wirde stattfinden, wenn
Gott zuriickkehrt und alles wiederherstellt und die Erde richtet, aber sein treues Volk
rechtfertigt und belohnt.



Nun, bis zu dieser Zeit malte sich ein Grol3teil der jidischen Literatur auch das aus,
was oft als eschatologische Leiden oder Geburtswehen bezeichnet wird. Mit anderen
Worten, sie verglichen oft eine Zeit intensiven Leidens, die dem Kommen Gottes
vorausgehen wiirde, um alles zu erneuern, eine neue Schépfung zu errichten und
sein Reich aufzurichten. Dieser Periode in der Zukunft wiirde eine Periode dieser
eschatologischen Leiden vorausgehen, oder manche haben sie Geburtswehen
genannt.

So wie eine Frau weil3, dass sie gebaren wird, wenn die Schmerzen immer starker
werden, als Auftakt zur Geburt, so verstanden die Juden diese Leiden oder diese
Drangsal, die stattfinden wiirde. Es ware eine Art Auftakt und Einweihung des
erneuten Kommens der Heimsuchung Gottes, um sein Reich zu errichten, alles zu
erneuern und eine neue Schopfung zu errichten. Das bildet also den Hintergrund fir
das, was wir in Bichern wie dem 1. Thessalonicher und dem Buch der Offenbarung
finden.

Die Frage ist, wo ist 1. Thessalonicher und diese Lehre, diese Vorstellung, auferweckt
zu werden, um Christus in der Luft zu begegnen, und die Vorstellung, entriickt zu
werden, um ihm zu begegnen und fiir immer bei ihm zu sein und ihm in den Wolken
zu begegnen, wo passt all das in dieses Verstandnis dieser zukiinftigen Zeit, dieser
noch nicht, wenn Christus kommen und sein Reich aufrichten und eine neue
Schopfung einweihen und alles herrschen wird die Welt zu richten, aber die Treue zu
rechtfertigen und zu belohnen? Wo fallt 1. Thessalonicher da hinein? Nun, die
Hauptsache, an der die Leute interessiert sind, und ich zogere, das anzusprechen,
weil ich nicht glaube, dass es personlich ein groRes Problem ist, aber so viele Christen
sind immer noch dariiber aufgeregt, und das meiste davon hat mit dieser Zeit hier zu
tun, den eschatologischen Leiden oder der Zeit der Drangsal. Und so lesen wir in 1.
Thessalonicher 4 diesen Satz in Vers 17: Wir, die wir leben, die ibrig bleiben, werden
in den Wolken entriickt werden. Dieser aufgefangene Satz wird mit dem Lateinischen
Ubersetzt, in der lateinischen Version der Bibel wird er mit einem lateinischen Wort
Ubersetzt, von dem wir das Wort Entriickung ableiten.

Interessanterweise findet man in einer Reihe von kirchlichen Lehraussagen, dass sie
Uber die Entriickung der Heiligen sprechen. Das ist eine Zeit, in der wir uns
entriicken, um dem Herrn in der Luft zu begegnen, was wir in 1. Thessalonicher 4
finden. Die Frage ist, wann passiert das in diesem Schema? Wann findet dieses
Entriicken statt, um dem Herrn in der Luft zu begegnen? Und das Problem ist, dass 1.
Thessalonicher 4 uns nicht alles sagt, was es tiber die Eschatologie zu wissen gibt,
denn nochmals, Paulus' Hauptanliegen ist nur, in Vers 18 genug zu sagen, damit sie
sich gegenseitig mit diesen Worten trosten konnen, um das Problem anzusprechen,
das er anspricht. Wir kdnnen also nicht erwarten, dass Paulus alles sagt, was es Uber
die Eschatologie zu sagen gibt oder (iber das Noch-nicht, Gber die Wiederkunft
Christi.



10

Aber wann findet dieses Aufholen statt? Vielleicht habt ihr schon von dieser Sprache
gehort, von der Drangsal, das steht flr die eschatologischen Leiden. In der letzten
Grafik geht es um die judische Vorstellung von eschatologischen Leiden oder
Geburtswehen oder Leiden und Drangsal und Bedrangnis, die der Wiederkunft Christi
unmittelbar vorausgehen werden. Der Schliissel ist, wann findet dieses
Gefangensein, das wir die Entriickung nennen, wann geschieht es in Beziehung zu
diesen messianischen oder eschatologischen Leiden oder dieser Drangsal, diesen
Geburtswehen? Wenn du Aussagen Uber die Lehre der Kirche liest, wirst du diese
beiden wahrscheinlich nicht so oft finden, aber du wirst oft dieses eine finden.

Und das ist die Sichtweise, die man als Vortriibsal kennt, namlich dass diese
Entriickung, um dem Herrn in der Luft zu begegnen, in 1. Thessalonicher 4 vor oder
vor jenen eschatologischen Leiden geschieht, die wir als die groBen kennen, die
Paulus oder andere, nicht Paulus, sondern andere Autoren die groRe Triibsal nennen,
oder wiederum, die jadische Literatur nannte es die eschatologischen Leiden oder
Geburtswehen. Die Vortribsal sagt also, dass Jesus uns in 1. Thessalonicher 4
einholen wird. Jesus holt uns ein, bevor das Giberhaupt geschieht. Eine andere
Ansicht, es gibt tatsachlich eine Reihe von Ansichten.

Ich bin wirklich etwas vereinfachend und bertihre nur die vorherrschenden Ansichten
in der Kirchengeschichte. Eine andere Ansicht, die es nicht ist, hore ich nicht mehr,
dass daflr gestritten wird. Es gibt eine Art Version davon, aber man hort sie nicht.

Das ist die Verzickung in der Mitte des Stammes. Ich glaube, sie konnten sich nicht
entscheiden. Sie sagten also, es sei eine Art Zwischenlésung.

Das ist nicht der Grund. Aber das ist irgendwann mitten in diesen eschatologischen
Leiden, in dieser Zeit der Drangsal, die auf der vorhergehenden Folie kurz vor dem
Kommen Christi kommt, dass in der Mitte, bevor es wirklich schlimm wird und in
Gang kommt, die Gemeinde eingeholt wird. Wenn Paulus also sagt, dass wir in Vers
18 entrlickt werden, um dem Herrn in der Luft zu begegnen, bezieht er sich auf eine
Zeit inmitten dieser eschatologischen Leiden, dieser Zeit der Bedrangnis und
Bedrangnis.

Schliel3lich ist das, was als die Entriickung nach der Tribsal bekannt ist. Das
bedeutet, eingeholt zu werden, um dem Herrn in der Luft zu begegnen, die
sogenannte Entriickung in 1. Thessalonicher 4 kommt nach diesen Leiden oder der
Zeit der Drangsal. Diese Entriickung, die sogenannte Entriickung, und die
Wiederkunft Jesu sind also dasselbe Ereignis.

Diese beiden anderen Ansichten besagen, dass die Entriickung, das Einfangen in 1.
Thessalonicher 4, und die Wiederkunft Christi, um sein Reich aufzurichten, zur neuen
Schopfung und zur Erneuerung aller Dinge zwei verschiedene Ereignisse sind. Dieser



11

hier sagt nein, sie sind dasselbe. Wenn Jesus zuriickkommt, um uns einzuholen, um
bei ihm zu sein, dann wird er die Geschichte beenden und sein Reich aufrichten.

Die Idee ist also, dass Gottes Volk diese eschatologischen Leiden, diese
Geburtswehen, diese Drangsal erleben wird. Aber am Ende dieser Zeit, am Ende der
Geschichte, wird Gott kommen und sein Volk um sich versammeln und dann die
ganze Welt neu erschaffen, die Welt richten, sein treues Volk belohnen und sein
Reich aufrichten, das ewig dauern wird. Also, wenn Sie diese Terminologie horen,
und das ist diejenige, die Sie hochstwahrscheinlich sehen werden, wenn die Leute
darliber sprechen, aber wenn Sie diese Terminologie horen, dann ist es das, worauf
sie sich bezieht.

Wo passt 1. Thessalonicher 4, dieser Hinweis in Vers 17 darauf, dass man entrickt
wird, um dem Herrn in der Luft zu begegnen, in dieses Schema dieser Leiden oder
dieser Drangsal, die zur Wiederkunft Christi fihrt und ihr vorausgeht, um sein Reich
und seine neue Schopfung aufzurichten? Ja, das stimmt. Das setzt wohl beides
voraus, aber vor allem setzt es voraus, dass wir wohl im Himmel sind und mit
Christus auf diese Zeit warten, auf diese Situation, die sich von selbst abspielt, und
dann wiirden wir mit ihm auf die Erde zuriickkehren, um sein Reich aufzurichten.
Jetzt kannst du nachts schlafen, du weildt genau, was das ist, all diese Positionen, vor
dem Trib, in der Mitte, nach dem Trib.

Aber ich erwdahne das noch einmal, weil es heute Teil der Sprache unserer Kirche ist
und historisch gesehen war. Aber lassen Sie mich nur eines sagen. Soweit ich das
beurteilen kann, hat die Kirche, soweit ich das beurteilen kann, immer eine
Abwechslung in dieser Frage toleriert.

Leider wurde dieses Thema oft benutzt, um Spaltung und Trennung zwischen Kirchen
und anderen Christen zu verursachen, die eigentlich die Tatsache feiern sollten, dass
sie beide glauben, dass Jesus wiederkommen wird, definitiv in der Geschichte, und
dass er sein Reich aufrichten und die Geschichte zu einem Ende bringen wird. Das
war schon immer das, was die Kirche geglaubt hat. Nochmals, gehen Sie zurtick und
lesen Sie das Glaubensbekenntnis der Apostel.

Gehen Sie zurilick und lesen Sie einige der friihen Glaubensbekenntnisse, in denen sie
sich einfach auf die Tatsache beziehen, dass Jesus tatsachlich wiederkommen wird,
um zu richten, aber auch, um sein Volk zu retten und zu belohnen. Jesus wird
wiederkommen, um sein Reich aufzurichten und die Geschichte zu beenden. Alle
Details dazu stehen meiner Meinung nach zur Verfligung.

Das Hauptproblem ist, dass wir uns nicht zu sehr darin verfangen, dies zu benutzen,
um zu spalten und, noch schlimmer, diejenigen zu etikettieren, die spirituell sind
oder nicht oder einen gesunden Menschenverstand haben oder nicht. Die Kirche hat
eine Vielzahl davon immer toleriert. Interessanterweise gab es, um dies zu



12

demonstrieren, ein Buch, ich glaube, es wurde tatsachlich Gberarbeitet, aber es gab
ein Buch, das vor einigen Jahren produziert wurde und den Titel "The Tribulation Pre-
, Mid- oder Post-" trug.

Und sie hatten drei Personen, die fiir jede Position stritten, und sie waren alle von
der gleichen Schule, genau dem gleichen Seminar. Und sie vertraten ihre Position. Sie
interagierten miteinander.

Es ist also eines der Probleme, mit denen Sie konfrontiert sein kénnen oder auch
nicht, aber sicherlich eines der Themen, die letztendlich mit einem gewissen MaR an
Demut angegangen werden sollten. Stattdessen sollten wir uns auf das
konzentrieren, worlber wir uns sicher sein kdnnen und worauf wir uns einigen
kénnen, wenn es darum geht, die Eschatologie des Alten und des Neuen Testaments
zu verstehen. Alles klar.

Du willst wahrscheinlich wissen, unter welche ich falle. Ich werde es Ihnen nicht
verraten. Ein paar andere Dinge.

Okay, ich bin beim letzten. Aber nochmal, es ist mir eigentlich egal. Ein paar Dinge.

Nummer eins, in Bezug darauf besteht ein Teil des Problems darin, sich den nachsten
Vers, Kapitel 5 und Vers 1, anzuhoren. Paulus sagt, was nun die Zeiten und
Jahreszeiten betrifft, Briider und Schwestern, ihr miisst euch nichts schreiben lassen.
Dies ist ein klarer Hinweis darauf, dass wir die Telefonmetapher verwendet haben,
um die Buchstaben zu verstehen, dass wir an einem Ende des Telefongesprachs
mithoren. Und anscheinend, sagt Paulus, habe ich dir schon davon erzahlt.

Er sieht also keine Notwendigkeit, alle Details noch einmal zu proben. In Kapitel 4
erzahlt uns Paulus also nicht alles, was er weil, und alles, was er den Thessalonichern
bereits gesagt hat. Das hat er ihnen bereits gesagt.

Und so, sagt er, haben Sie es nicht noétig, dass ich Thnen darliber ausfiihrlicher
schreibe. Ich habe es dir schon erzahlt, wahrscheinlich als er damals in
Apostelgeschichte Kapitel 17 bei ihnen war. Und jetzt fasst er nur zusammen.

In gewisser Weise sind wir also ein bisschen verarmt. Wir kommen mit einem sehr
unvollstandigen Wissen an die Sache. Um eine Metapher des Paulus zu verwenden:
Wir sehen durch ein Glas oder einen Spiegel schemenhaft, wenn es darum geht, 1.
Thessalonicher 4 zu lesen. Ein Teil des Problems besteht also darin, dass wir einfach
nicht alle Informationen haben, weil Paulus sie bereits erzahlt hat und nicht die
Notwendigkeit sieht, alle Details noch einmal zu wiederholen.

Die andere Sache ist, dass ich eine Bemerkung machen méchte, zurlick zu Vers 15.
Paulus sagt: Das verkiinden wir euch durch das Wort des Herrn. Nun, was ist das



13

Wort des Herrn, auf das sich Paulus bezieht? Einige sind lGiberzeugt, dass er eine
prophetische Botschaft von Jesus Christus selbst erhalten hat.

Dass Christus vielleicht durch seinen Geist hérbar zu Paulus gesprochen hat, was er
auch behauptet. Erinnern Sie sich, dass er in 1. Korinther Giber die Gabe der
Prophezeiung spricht. Vielleicht hat Paulus also eine Offenbarung von Jesus Christus
erhalten in Bezug auf das, was er gleich lehren wird.

Was konnte lhrer Meinung nach eine weitere Option sein? Wenn Paulus sagt: "Was
ich sage, ist das Wort des Herrn", was konnte dann eine andere Option sein? Ich
meine, das ist eine Moglichkeit, dass er eine Offenbarung erhalten hat, eine gottliche
Offenbarung von Gott selbst, von Jesus selbst Gber das, was er in Kapitel 4 sagt. Was
sonst? Wie sonst kdnnten wir erklaren, dass Kapitel 4 das Wort des Herrn ist? Es
bezieht sich wahrscheinlich auf einen vergangenen Abschnitt der Schrift, entweder
das Alte Testament oder vielleicht etwas, das Jesus selbst gelehrt hat, oder vielleicht
eine Kombination aus beidem. Aber in Ihren Notizen werden Sie bemerken, dass ich
eine kleine Tabelle mit Parallelen zwischen 1. Thessalonicher 4 und 5 und Matthaus
24 habe. Matthaus 24 ist der langste Abschnitt der Lehre Jesu (iber seine
Wiederkunft, Gber die Wiederkunft.

Und wenn Paulus sagt, was ich sage, ist das Wort des Herrn, dann fasst er im Grunde
zusammen, was Jesus in Matthaus, Kapitel 24 gelehrt hat. Nicht, dass Paulus
Matthaus gehabt hatte, aber er kdnnte einen schriftlichen Bericht gehabt haben oder
wiederum, viele der Ausspriiche Jesu waren mindlich im Umlauf. Aber ich denke,
was Paulus meint, wenn er sagt, was ich euch in Vers 15 sage, ist ein Wort des Herrn,
das heilt, Kapitel 4 ist das Wort des Herrn, weil es auf Jesu Lehre in einem Abschnitt
wie Matthaus, Kapitel 24 und 25 basiert.

Wenn du also zu Matthadus 24 und 25 zurlickgehst, wirst du eine ziemlich detaillierte
Lehre Jesu Uiber das Kommen Christi lesen. Ich werde nicht alle darauf eingehen, aber
es ist interessant, dass es so viele Parallelen zwischen dem, was Paulus in 1.
Korinther 4 und 5 sagt, und dem, was Jesus in Matthaus 24 sagt, gibt, dass man nur
denkt, dass Paulus direkt von Jesus abhangig ist. Welches Problem sprach Paulus an?
Und dann moéchte ich sehr, sehr schnell durch 2. Thessalonicher gehen, als ob wir
nicht schnell durch 1. Thessalonicher gegangen waren.

Aber welches Problem kdnnte Paulus ansprechen? Nun, mit anderen Worten, warum
musste er sie noch einmal daran erinnern? Auch hier ist es nicht das erste Mal, dass
er das lehrt. Er scheint sie nur an das zu erinnern, was er ihnen zuvor beigebracht
hat. Warum muss er das einstudieren und daran erinnern? Naja, vielleicht ein
Szenario wie dieses.

Ist es moglich, dass Paulus, als er in Apostelgeschichte Kapitel 17 bei den
Thessalonichern war, aus irgendeinem Grund wichtig war, tGber die Wiederkunft



14

Christi zu lehren, und er verbrachte einige Zeit damit, sie tiber die Wiederkunft
Christi und tGber sein Kommen und lGber die messianischen Leiden usw. und das
Kommen Christi, den Tag des Herrn, zu lehren? worauf wir zurickkommen werden
auf den Ausdruck "Tag des Herrn" in 2. Thessalonicher. Aber vielleicht hat Paulus
einige Zeit damit verbracht, darliber zu sprechen. Zwischen der Zeit, als Paulus in
Thessalonich war, und der Zeit, in der er den Brief schreibt, scheinen mehrere
Menschen gestorben zu sein, vielleicht in der Gemeinde, in der Gemeinde in
Thessalonich.

Und nun fragten sich einige der Christen, die damals noch lebten, ob sie bei der
Wiederkunft Jesu Christi etwas verpassen wiirden oder ob sie im Nachteil sein
wirden. Also, siehst du das, Paul? Wiederum hatte Paulus sie gelehrt, als er in
Thessalonich war, Apostelgeschichte 17, er lehrte sie tGber die Wiederkunft Christi.
Und dann ist er gegangen, und vielleicht sind ein paar oder ein paar der Mitglieder
gestorben, und einige der Mitglieder in der Gemeinde machen sich dann Sorgen,
dass ihre Lieben, die gestorben sind, bei der Wiederkunft Jesu etwas verpassen
werden. Werden sie diese Veranstaltungen verpassen? Oder werden sie im Nachteil
sein? Und Paulus antwortet: Nein, das werden sie nicht.

Deshalb glaube ich, dass er sagt, dass die Toten in Christus zuerst auferstehen
werden, und dann werden wir, die Ubrig bleiben, ihnen in der Luft begegnen. Das ist
eine Art von Paulus zu sagen, nein, sie werden nicht im Nachteil sein. Sie werden in
vollem Umfang an den Ereignissen teilnehmen, die stattfinden, wenn Jesus Christus
wiederkommt.

Seien Sie daher nicht verargert. Verlieren Sie nicht die Hoffnung. Ermutigt euch
stattdessen gegenseitig mit diesen Worten.

Eure Lieben werden voll und ganz an den Ereignissen teilnehmen, die sich ereignen,
wenn das Noch-nicht kommt, wenn Jesus zurlickkehrt. Obwohl er nicht viel dartiber
sagt, warum sie dachten, dass sie etwas verpassen kdnnten, scheint mir das eine
wahrscheinliche Erklarung zu sein.

Gut, Paulus hat die Gemeinde in Thessalonicher in zwei Fragen unterwiesen: sexuelle
Unmoral, aber jetzt das Kommen Christi.

Vielleicht, weil sich einige der Christen in Thessalonich fragten, ob diejenigen, die
gestorben waren und Christen waren, bei der Wiederkunft Jesu etwas verpassen
wirden, und Paulus ihnen versicherte, nein, sie werden voll und ganz daran
teilnehmen. Aber schauen wir uns nun das nachste Stiick Post an, den zweiten Brief
an die Thessalonicher. Ich gehe davon aus, dass der Erste und der Zweite
Thessalonicher in dieser Reihenfolge geschrieben wurden.



15

Das muss nicht so sein. Denken Sie noch einmal daran, dass die Briefe des Paulus im
Allgemeinen in der Reihenfolge ihrer Lange angeordnet sind, nicht in der
Reihenfolge, in der sie geschrieben sind. Der zweite Thessalonicher hatte also zuerst
geschrieben werden kdnnen, aber ich behaupte, dass es sinnvoller ist, den ersten
Thessalonicher und dann den zweiten Thessalonicher geschrieben zu sehen.

Warum also noch ein Brief an die Thessalonicher? Nun, anscheinend haben die
Thessalonicher reagiert, das ist nicht das ganze Problem oder die ganze
Angelegenheit, aber anscheinend haben sie Giberreagiert und ein bisschen zu gut auf
die Lehre des Paulus im ersten Thessalonicherbrief reagiert. Das heil3t, hort darauf
wie auf das Kommen unseres Herrn Jesus Christus und darauf, dass wir mit ihm
versammelt sind. Das ist die Anspielung in Kapitel 4, wie man sich entriickt, um dem
Herrn in der Luft zu begegnen.

Nun sagt Paulus, was das Kommen des Herrn und das Sammeln betrifft, so bitten wir
euch, Brider und Schwestern, euch nicht vorschnell erschittern zu lassen oder zu
erschrecken, weder durch den Geist, noch durch Wort oder Brief, als ob es von uns
kame, dass der Tag des Herrn schon da sei. Anscheinend haben die Thessalonicher,
nachdem Paulus den ersten Thessalonicherbrief geschrieben hat, jetzt die ersten
Thessalonicher, mit dem entgegengesetzten Extrem reagiert und denken, dass sie
bereits am Tag des Herrn sind. Sie denken, dass sie im Begriff sind, Zeugen der
Wiederkunft Christi zu sein, der Wiederkunft, der Wiederkunft, der noch nicht, um
die Geschichte abzuschliel3en.

Das mag geschehen sein, wie Paulus sagt, weil jemand einen Brief an sie geschrieben
hat, in dem er ihnen das sagt, als ob Paulus es geschrieben hatte. Auch das war
vielleicht eine Uberreaktion. Beachtet ferner, wie Paulus im ersten
Thessalonicherbrief, Kapitel 4, sprach. Du kannst sehen, wo die Thessalonicher neben
einer Reihe anderer Dinge Uberreagiert haben kdnnten, als Paulus sagte, dass wir,
die wir leben, bis zum Kommen des Herrn Ubrig bleiben.

Ich meine, kdnnte das nicht von einigen so verstanden werden, dass wir am Leben
sein werden, wenn Jesus Christus zurlickkehrt? Deshalb befinden wir uns bereits am
Tag des Herrn. Wie auch immer, sie haben es geschafft, das Hauptproblem mit dem
Zweiten Thessalonicher ist, dass die Christen in Thessalonicher jetzt denken, dass sie
bereits am Tag des Herrn sind. Der Tag des Herrn war ein Begriff, der sich im Grunde
auf das Ende, die Zeit bezog.

Es war nicht unbedingt ein buchstablicher Tag, ein Zeitraum von 24 Stunden. Es
bezog sich nur auf die Zeit, in der Gott wiederkommen und sein Reich und die neue
Schopfung aufrichten wiirde. Er wiirde das Bose richten und sein Volk belohnen.



16

Das wurde im Alten Testament als der Tag des Herrn bezeichnet. Nun glaubten einige
in der Gemeinde von Thessalonich, sie seien schon da, dass der Tag des Herrn schon
gekommen sei. Nun, hier ist also die Antwort des Paulus.

Um es zusammenzufassen: Er sagt im Grunde: Der Tag des Herrn ist noch nicht
gekommen. Also, Thessalonicher, ihr seid nicht am Tag des Herrn, denn es gibt
bestimmte Dinge, die geschehen mussen, die noch nicht geschehen sind. Das ist im
Grunde eine Zusammenfassung des Briefes des Paulus an den zweiten
Thessalonicherbrief, an den zweiten Thessalonicher, denn ihr seid nicht am Tag des
Herrn, denn bevor der Tag des Herrn kommen kann, miissen bestimmte Dinge
geschehen, und sie sind noch nicht geschehen.

Deshalb seid ihr nicht am Tag des Herrn. Das Problem ist nun, der Schlisselabschnitt
ist Kapitel 2:2-11. Das Problem ist, dass die Dinge, die Paulus aufzahlt, die Dinge, die
er sagt, noch nicht geschehen sind, und solange sie nicht geschehen sind, kann der
Tag des Herrn nicht kommen.

Also, Thessalonicher, lasst euch nicht tauschen und denkt, dass ihr bereits am Ende
seid, dass das Kommen Christi, um die Geschichte zu beenden, gleich um die Ecke ist.
Lassen Sie sich nicht tduschen, wenn Sie dartiber nachdenken. Paulus sollte
zuriickkommen und diese Dinge heute sagen.

Das Letzte, ich habe neulich mit einigen Leuten gesprochen, und die letzte
Vorhersage ist, dass Jesus am 12. Mai zurickkommen wird. Also, tut mir leid, du
musst das Finale ablegen, es tut mir leid, oder vielleicht auch nicht, nein. Vielleicht
verpassen Sie nur einige lhrer Abschlusspriifungen.

Also, wie auch immer, aber so haben die Thessalonicher, das war eine Art Version
davon, dass sie dachten, sie waren bereits am Tag des Herrn und die Geschichte
wirde zu Ende gehen. Paulus sagt also, nein, nein, es gibt bestimmte Dinge, die nicht
geschehen sind, aber das Problem sind die Dinge, die Paulus aufzahlt. Er zahlt drei
Dinge auf.

Er zahlt drei Dinge auf. Nummer eins, die Rebellion. Er sagt, der Aufstand habe noch
nicht stattgefunden, der Mann der Gesetzlosigkeit sei noch nicht gekommen, und der
Schrank, der weggenommen werden misse, sei noch nicht entfernt worden.

Hilft Ihnen das weiter? Nun, das Problem ist, was ist diese Rebellion? Ich meine, die
Idee hier ist eine Art Abfall vom Glauben oder die Abkehr von Gott. Aber Paulus ist
nicht wirklich genau dariiber, was das ist oder wie es aussehen wird. In welchem
Umfang wird das stattfinden? Und was ist mit dem Mann der Gesetzlosigkeit? Einige
haben versucht, dies als eine bestimmte Figur zu identifizieren, wie eine
antichristliche Figur.



17

Bezieht sich Paulus auf eine bestimmte Figur? Meint er damit eher eine Art Geist
oder eine Haltung der Rebellion, die die Gesellschaft durchdringt? Paulus sagt es
nicht. Was ist mit dem Riickhaltesystem? Es gab alle moglichen Vorschlage. Paulus
sagt, dass der Ziigel jetzt das Bose zuriickhalt, und erst wenn der Ziigel entfernt wird,
wird das Bose seinen Lauf nehmen und dann wird das Ende kommen.

Aber was um alles in der Welt ist ein Zurlickhaltesystem? Einige haben
vorgeschlagen, dass der Zurlickhaltende Gott selbst ist. Einige haben vorgeschlagen,
dass es der Heilige Geist ist. Einige haben vorgeschlagen, dass es die Kirche ist.

Einige haben vorgeschlagen, es sei das Evangelium, die Predigt des Evangeliums.
Einige haben vorgeschlagen, dass es das Romische Reich im ersten Jahrhundert war.
Es gab alle moglichen Vorschlage.

Aber das Problem ist, dass wir nicht genau wissen kdnnen, was all diese Dinge sind.
Ob vielleicht wieder das Problem darin besteht, dass Paulus sagt, erinnerst du dich
nicht daran, als ich dir von diesen Dingen erzahlt habe? Ich brauche euch nicht von
den Tagen und Zeiten zu erzahlen, denn ich habe es euch schon gesagt. Vielleicht
wissen die Thessalonicher und Paulus genau, wovon gesprochen wird, und wir sind
diejenigen, die im Dunkeln gelassen werden, was genau das ist.

Aber ich denke, der Punkt ist zumindest, dass Paulus sagen kann, dass es bestimmte
Dinge gibt, die nicht geschehen sind, die geschehen miissen, und bis dahin regt euch
nicht so auf und denkt nicht, dass ihr bereits am Rande des Endes steht. Denke nicht,
dass du schon am Tag des Herrn bist. Das ist im Grunde das, worum es in 2.
Thessalonicher geht.

Nun, ich denke, wenn wir 1. und 2. Thessalonicher zusammenbringen, vermittelt das
eine tiefgriindige Botschaft dartiber, wie ... Thessalonicher.

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Lektion 24
Uber Philemon und Thessalonicher.



