Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Lektion 23, Kolosser
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag
Nummer 23 Uber das Buch Kolosser und Philemon.

In Ordnung, lass uns weitermachen und anfangen.

Heute werden wir versuchen, den Kolosserbrief, den wir am Mittwoch begonnen
haben, zu Ende zu lesen, und dann gibt es noch ein anderes kleines Buch, und das ist
das einzige Mal, dass wir die Reihenfolge verlieren. Ich denke, es wird noch ein
anderes Mal geben. Ich kann mich nicht aus dem Stegreif erinnern, aber das ist so
ziemlich das einzige Mal, dass wir nicht in der richtigen Reihenfolge sind, und ich
werde gleich nach Kolosser ein anderes Buch behandeln, und das ist das Buch
Philemon.

Obwohl Philemon ganz am Ende der Briefe des Paulus steht, der Sammlung der
Briefe des Paulus, denn wie wir sagten, sind die Briefe des Paulus im Allgemeinen
nach der Lange des Briefes geordnet, nicht nach der Reihenfolge, in der sie
geschrieben sind. Aber der Grund dafiir wird sich zeigen, und zwar deshalb, weil
Kolosser und Philemon tatsachlich eine sehr enge Beziehung zueinander haben und
hochstwahrscheinlich zur gleichen Zeit geschrieben und zur gleichen Zeit abgeschickt
wurden. Also, wie gesagt, wir werden die Reihenfolge, der wir folgen, brechen, und
ich werde Philemon direkt nach Kolossern behandeln, weil sie irgendwie
zusammengehoren.

In Ordnung, beginnen wir mit dem Gebet, und dann werden wir den Kolosserbrief
zum Schluss betrachten, und dann, wenn wir Zeit haben, gehen wir zu Philemon
Uber, dem kiirzesten Buch, das Paulus geschrieben hat.

Vater, ich danke dir nochmals, dass du uns dein Wort so gnadig mitgeteilt hast, und
danke fir diejenigen, die das aufbewahrt und schriftlich festgehalten haben, Herr, ich
bete, dass wir diese Sammlung von Dokumenten, die wir dein Wort nennen, ernst
nehmen, und wenn wir bekennen, dass sie tatsachlich dein Wort sind, dass wir
helfen kdbnnen, nicht zu helfen, sondern unser Leben ihnen anzupassen, und den
Wunsch und das Bemiihen zu haben, im Gehorsam gegentliber dem zu leben, was
nichts Geringeres ist als dein offenbarter Wille an dein Volk. Und hilf uns, ein
bisschen mehr davon zu verstehen und ein bisschen mehr davon zu verstehen, wie
wir deine Offenbarung lesen und uns aneignen kénnen. Im Namen Jesu beten wir,
Amen.



Gut, mit dem Buch Kolosser habe ich Ihnen am Mittwoch vorgeschlagen, dass der
Kolosserbrief ein Buch ist, das von Paulus geschrieben wurde, um die Lehre
anzusprechen, dass er vielleicht besorgt war, einige der Christen in der Stadt Kolossa
in die Irre zu flihren, und ich schlug Ihnen vor, dass trotz der Tatsache, dass die
meisten Menschen Kolosser lesen, wenn Sie Kolosser lesen, Sie irgendwie gemischte
Signale erhalten, da Was war diese Lehre, die Paulus so beunruhigte und verargerte?
Das ist es, was Gelehrte Spiegellesen nennen.

Indem man einen Brief liest, versucht man herauszufinden, was der Anlass oder das
Problem oder die Frage war, so dass wir in gewisser Weise den Kolosserbrief
spiegeln, oder wie das Bild, das ich zuvor verwendet habe, wir héren einem Ende
eines Telefongesprachs zu, wir héren nur, was Paulus sagt, und wir versuchen
herauszufinden, was am anderen Ende der Leitung vor sich ging. was mit den
Kolossern vorging, das Paulus Gberhaupt dazu veranlasste, diesen Brief zu schreiben?
Und ich habe euch vorgeschlagen, dass Paulus héchstwahrscheinlich eine Art
abweichende oder falsche Lehre anspricht, die vielleicht nicht ganz so streng ist oder
noch nicht ihren Weg in die Gemeinde gefunden hat, im Gegensatz zum Galaterbrief.
Wir haben im Galaterbrief gesehen, dass Paulus so verargert war, dass er den
Danksagungsteil des Briefes tibersprang und sich direkt in das vorliegende Problem
sturzte.

Wo man im Kolosserbrief, wie wir am Mittwoch gesehen haben, wirklich keinen
Hinweis darauf bekommt, dass etwas nicht stimmt, bis man zu Kapitel 2 kommt.
Wenn Paulus also eine abweichende oder falsche Lehre anspricht, die das
Evangelium untergrabt, wie ich denke, dann ist das wahrscheinlich nicht ganz so
ernst, oder sie ist vielleicht noch nicht in die Gemeinde eingedrungen. Ich meine
nicht, dass der Unterricht nicht so ernst ist, ich meine, dass die Situation nicht ganz
so schlimm ist. Das heift, vielleicht gab es noch nicht eine groRe Anzahl oder gar
keine, die sich dieser Lehre hingegeben haben, was auch immer es ist, und vielleicht
versuchen diese Lehrer nicht einmal, die Christen zu bekehren oder fir sich zu
gewinnen.

Es ist eher so, dass die Christen von dieser Lehre, die in ihrer Kultur prasent ist,
angezogen werden. Und ich habe euch auch darauf hingewiesen, dass, obwohl die
meisten denken, dass, weil es gemischte Signale gibt, es in gewisser Weise ein
starkes judisches Element zu geben scheint, aber es scheint auch eine starke Askese
zu geben. Nicht anfassen, nicht schmecken, nicht anfassen.

Und es scheint auch ein mystisches Element zu geben. Mit dieser Betonung der
Anbetung von Engeln und dem Eingehen auf Dinge, die man gesehen hat, scheint es
ein visiondres oder mystisches Element zu geben, und einige haben auf einen
Synkretismus geschaut, der eine Art Verschmelzung von jidischen und anderen
heidnischen religiosen Elementen ist und sie alle in eine falsche Lehre verpackt. Aber
ich habe lhnen vorgeschlagen, dass es besser ist, zu behaupten, dass dies einfach



judisch ist, und dass es nicht nétig ist, auRerhalb des Judentums des ersten
Jahrhunderts nach dieser falschen Lehre zu suchen.

Und noch genauer gesagt, ahnelt es flir mich die Art von Judentum, die man in
apokalyptischen Bewegungen sieht, die Blicher wie Daniel hervorbringen, oder die
Art von Blchern, wie wir sie in der Offenbarung finden, den Bericht Giber eine Vision,
eine Vision, eine Auffahrt zum Himmel in einer Vision des himmlischen Reiches, oder
entweder das apokalyptische Judentum, oder vielleicht war dies eine Gruppe, die
den Essenern dhnelte oder mit ihnen identifiziert werden konnte. Wir sprachen tiber
die Essener, von denen wahrscheinlich die Qumran-Gemeinschaft stammte, und
Uber die Schriftrollen vom Toten Meer. Wir haben schon zu Beginn des Unterrichts
darliber gesprochen.

Sie schienen auch asketische Neigungen zu haben und strebten nach ritueller
Reinheit. Sie scheinen auch daran interessiert zu sein, es scheint eine Reihe von
mystischen Elementen in der Essener Lehre und den Qumran-Dokumenten zu geben.
Ich glaube also nicht, dass es irgendeinen Grund gibt, auBerhalb einer Art von
Judentum zu schauen, das Paulus beunruhigt.

Und so schreibt er nun diesen Brief, um seine Leser davon zu iberzeugen, diesem
mystischen Judentum, das apokalyptisch oder esseneisch oder Qumran war, nicht
nachzugeben und sich von ihm tauschen zu lassen, sondern um sie daran zu
erinnern, dass sie alles, was sie brauchen, in Christus haben, und dass sie dies nicht
brauchen, was die Erfahrung dieser falschen Lehre zu bieten hatte. mit seiner Askese
und seiner mystischen Erfahrung. Sie hatten alles, was sie brauchten, in Jesus
Christus, der, wie Paulus sagte, das Ebenbild des unsichtbaren Gottes ist. Er ist der
Schopfer aller Dinge.

Er ist derjenige, der eine neue Kreation einweiht. Er steht vor allen Dingen. Er ist der
Erstgeborene der ganzen Schopfung.

Und warum um alles in der Welt sollten sie diesem Judentum und seiner Askese und
seinen mystischen Praktiken und Lehren nachgeben oder sich von ihm in die Irre
fihren lassen? Nun, in Kapitel 2, um fortzufahren, in Kapitel 2, das ist der Abschnitt,
Kapitel 2 ist der Ort, an dem Paulus wirklich anfangt, sich genauer mit dieser Lehre zu
befassen, und was ich in Kapitel 2 betonen mochte, und das gilt auch fir die Kapitel 3
und 4, ist, was Paulus so verargert hat, nicht in erster Linie ihre theologische
Abweichung, Das hat zwar eine Verargerung, aber auch ethische Implikationen. Fir
Paulus ist Falschlehre also nicht nur etwas, das einen theologisch wegfihrt, sondern
auch ethisch in die Irre fihrt. Und in gewisser Weise kann seine Herangehensweise
an diese falsche Lehre, sein Hauptproblem damit, in zwei Versen in Kapitel 2
zusammengefasst werden. Die erste findet sich in den Versen 18 und 19.



Paulus sagt: "Lasst niemanden", noch einmal, er wendet sich an Kolosserchristen, die
vielleicht kurz davor sind, nachzugeben oder sich von dieser Lehre angezogen zu
fihlen. Er sagt: "Lasst euch von niemandem disqualifizieren, indem er auf
Selbsterniedrigung und Engelsanbetung beharrt und in Visionen verweilt, die durch
die menschliche Denkweise grundlos aufgebladht sind. Interessanterweise gibt es ein
Qumran-Dokument, das jemanden portratiert, der anscheinend eine mystische Art
von Erfahrung hat, die in den Himmel geht und dann zurlickkehrt und mit dem
prahlt, was er erlebt hat.

Und so, sagt er, verweilt er in Visionen, die durch die menschliche Denkweise ohne
Ursache aufgeblaht sind. Und hier ist der Schlissel, und nicht am Haupt festhaltend,
Jesus Christus, von dem der ganze Leib, die Kirche, gendahrt und zusammengehalten
durch ihre Bander und Sehnen, mit dem Wachstum wachst, das von Gott kommt. Das
Hauptproblem des Paulus mit dieser falschen Lehre besteht darin, dass sie sich selbst
vom Haupt, Jesus Christus, abgeschnitten hat, von dem Paulus in Kapitel 1 sagte,
dass dieser Jesus das Ebenbild des unsichtbaren Gottes ist.

Er ist der Schopfer aller Dinge. Alle Dinge sind durch Ihn und fiir Ihn erschaffen
worden, und Er erhalt alle Dinge, und Er ist der Erstgeborene liber die ganze
Schopfung und der Einfihrer einer neuen Schopfung. Nun, es ist dieser Jesus, von
dem sich die falsche Lehre abgeschnitten hat.

Sie greifen nicht mehr, oder sie sind nicht mehr mit diesem Haupt, mit Jesus Christus,
verbunden oder halten daran fest. Aber dann ist der nachste Vers Vers 23, und
Paulus sagt: "Ich werde zurlickgehen und Vers 21 lesen", er sagt: "Warum
unterwerfst du dich diesen Vorschriften dieser asketischen Art des Judentums, dieser
falschen Lehre?" Vorschriften wie nicht anfassen, nicht schmecken, nicht bertihren.
Alle diese Vorschriften beziehen sich auf Dinge, die mit dem Gebrauch vergehen.

Sie sind einfach menschliche Gebote und Lehren. Diese haben zwar den Anschein
von Weisheit, wenn sie selbstauferlegte Frommigkeit und Demut und strenge
Behandlung des Korpers fordern, aber sie sind nicht von Wert, um die Zligellosigkeit
zu hemmen. Sie haben keinen Wert, wenn es darum geht, die Stinden der
Zugellosigkeit und die Stinden des Fleisches zu behalten.

Es hat keinen Wert, das in Schach zu halten. Das Hauptproblem des Paulus mit dieser
falschen Lehre ist also, dass sie sich selbst von Christus abschneidet und daher keinen
Wert hat, um die Stinde tatsachlich zu Gberwinden und die Ziigellosigkeit und die
Sinden des Fleisches zu GUberwinden. Die Frage ist also, was tut das? Wenn diese
Irrlehre nicht die Fahigkeit hat mit ihrer extremen Askese, nicht anzufassen, nicht
anzufassen, nicht zu schmecken, ihren mystischen visionaren Erfahrungen, wenn
Paulus Uberzeugt ist, dass sie die Ziigellosigkeit und die Stinden des Fleisches nicht
Uberwinden kann, was kann es dann? Die Kapitel 3 und 4 sind die Antwort des
Paulus.



Also, beginnend mit dem Kapitel... Ich werde nicht alles lesen, aber beachten Sie, wie
er Kapitel 3 beginnt. Wenn du also mit Christus erzogen wurdest, dann nicht, indem
du den asketischen Praktiken und der mystischen Erfahrung dieser jldischen Irrlehre
folgst, sondern stattdessen, sagt er, wenn du mit Christus auferweckt wurdest, dem
Haupt, von dem sich die falsche Lehre abschneidet, wenn du mit Christus auferweckt
worden bist, dann suche die Dinge oben, wo Christus zur Rechten Gottes sitzt. Richte
deinen Geist auf die Dinge, die oben sind, nicht auf die Dinge auf Erden, denn du bist
gestorben und dein Leben ist bei Christus und Gott verborgen. Wenn Christus, euer
Leben, geoffenbart wird, dann werdet auch ihr mit ihm in Herrlichkeit geoffenbart
werden.

Kurz gesagt, das ist die Zusammenfassung des Paulus: Wenn die falsche Lehre keine
Hemmung der Ziigellosigkeit und der Stinde bietet, was dann? Nun, indem du deinen
Geist auf die Dinge oben konzentrierst. Es geht darum, zu erkennen, wer wir sind,
kraft unserer Zugehorigkeit zu Christus. Wir sind fir diese Dinge gestorben, und wir
sind auferweckt worden und sitzen mit Christus und den Himmlischen.

Ich frage mich vielleicht, ob das... Achte darauf, dass die Betonung darauf liegt, die
Dinge Uber uns zu suchen und die Dinge zu suchen, die im Himmel sind. Ich bin mir
nicht sicher, aber ich frage mich, ob das nicht zum Teil Paulus' eigene Art von
Anekdote oder Antwort auf die mystische visionare Erfahrung der falschen Lehrer ist,
dass Paulus jetzt seine eigene Erfahrung propagiert oder die eigene Erfahrung des
Christen anbietet, die eine himmlische ist, aber sie kommt aufgrund der
Zugehorigkeit zu Christus und dadurch, dass er mit Christus gestorben ist und mit
Christus auferweckt wurde und mit ihm sitzt. Nun stellt sich die Frage, was ware,
wenn Paulus' Losung darin besteht, dass ein Leben, das... Paulus' Antwort auf die
Irrlehre ist also anstelle ihrer Askese und anstelle ihrer mystischen visionaren
Erfahrung ein Leben, das auf der Vereinigung mit dem Tod und der Auferstehung
Jesu Christi basiert.

Wie verstehen wir die Kapitel eins bis vier? All diese Sprache der Suche nach den
Dingen oben, und was bedeutet es, seinen Geist auf himmlische Dinge zu richten? Ich
meine, diese Sprache selbst scheint ziemlich mystisch und ziemlich seltsam zu sein,
bis man versteht, wie dieser ganze Abschnitt in seinem Kontext funktioniert. Die
ersten vier Verse, die ich gerade im dritten Kapitel gelesen habe, sind eine Art
Zusammenfassung, Zusammenfassung oder Thesenaussage: Suche nach den Dingen
Uber mir, nicht nach den Dingen auf Erden. Beginnend mit Vers flinf des dritten
Kapitels bis hin zum vierten Kapitel wird Paulus nun genauer erklaren, wie das
aussieht.

Was bedeutet es, die Dinge liber sich zu suchen und nicht die Dinge auf Erden? Nun,
beginnend mit Vers 5, sagt er: Totet also alles, was an euch irdisch ist, Unzucht,
Unreinheit, Leidenschaft, bose Begierde, Habgier. Wegen dieser Dinge kommt der



Zorn Gottes Uber diejenigen, die ungehorsam sind. Aber ihr misst euch von all
diesen Dingen befreien, von Zorn, Zorn, Bosheit, Verleumdung, Redemissbrauch.

Belligt einander nicht. Also, was sagt Paulus? Wenn er sagt, dass die Dinge, die auf
der Erde sind, nicht die Dinge auf der Erde suchen, dann spricht er nicht von
physischen Dingen, dass man kein Haus besitzen sollte und dass man solche Dinge
nicht besitzen sollte. Was er damit sagen will, ist, dass das Suchen nach den Dingen
auf Erden bedeutet, diese Liste von Lastern zu vermeiden, wie z.B. den Missbrauch
von Sprache und Unreinheit und so weiter.

Wenn er also sagt: "Totet diese Dinge", dann bedeutet das, die Dinge auf der Erde
nicht zu suchen. Was es bedeutet, die Dinge im Himmel zu suchen, beginnt dann mit
Vers 12. Als Gottes Auserwahlte, heilig und geliebt, kleidet euch mit Mitgefihl, Glte,
Demut, Sanftmut und Geduld, ertragt einander, und wenn jemand eine Beschwerde
gegen einen anderen hat, vergebt einander, so wie der Herr euch vergeben hat.

Und es steckt noch mehr dahinter. Mit anderen Worten, die Anweisungen des Paulus
sind ausschlielRlich ethischer Natur. Was es bedeutet, die Dinge oben und nicht die
Dinge auf Erden zu suchen, wird nicht auf quasi-mystische Weise verstanden,
sondern ist rein ethisch.

Paulus sagt: Jemand, der das Obere sucht, lebt das Leben auf eine bestimmte Weise
hier auf Erden. Jemand, der nicht nach den Dingen auf Erden sucht, lebt das Leben
auf eine bestimmte Weise. Das heil3t, sie vermeiden die Art von Lastern, die er
aufzahlt, beginnend mit Vers flinf.

Deshalb ist der Kontext so wichtig. Wenn du die ersten vier Verse des dritten Kapitels
nimmst, kdnntest du zu dem Schluss kommen, dass Paulus eine Art mystische Art der
Erfahrung von sich aus beflirwortet, oder du konntest verwirrt sein. Was bedeutet
es, die Dinge oben im Himmel zu suchen, wo Christus ist, und nicht die Dinge auf
Erden zu suchen? Wie sieht das aus? Nun, zum Glick, sagt uns Paulus, beginnend in
Vers funf.

Das bedeutet nicht, dass du eine mystische Erfahrung hast, die dich in den Himmel
entflhrt. Es bedeutet, dass ihr euer Leben hier auf Erden in angemessener Weise
lebt. Zwei weitere Dinge zu den Kapiteln drei und vier.

Die erste besteht darin, die Sprache des alten und des neuen Selbst wieder zu
bemerken. In den Versen neun und zehn rechtfertigt Paulus ihr Verhalten, das er von
ihnen will, indem er sagt: Vers neun: Belligt einander nicht, denn ihr habt das alte
Selbst mit seinen Praktiken abgenommen und euch mit dem neuen Selbst bekleidet,
das in der Erkenntnis nach dem Bild seines Schopfers erneuert wird. Beachte nun
zundchst die Verwendung von Kleidungsbildern durch Paulus, die aus ethischer Sicht



Ublich waren, um die Tugenden zu vergleichen, die man mit bestimmter Kleidung
anziehen sollte.

Aber Paulus benutzt auch diese Sprache des alten und des neuen Selbst, und wir
sagten, was Paulus damit meint, das alte Selbst ist nicht irgendein ontologischer Teil
meines Wesens, den ich loswerde, und etwas, das aufhort physisch oder spirituell
oder ontologisch in mir zu existieren, sondern ich nehme an, dass das alte Selbst sich
auf meine gesamte Person bezieht. physisch, spirituell, emotional usw., meine ganze
Person im Reich der Stinde und unter dem Einfluss dieses gegenwartigen bésen
Zeitalters, dessen Haupt Adam ist. Da Adam also der Mensch ist, der die Menschheit
in die Sinde gestiirzt hat, wird Adam nun als das Oberhaupt der Menschheit
dargestellt, einer Einflusssphare, die durch Siinde und Tod und die Sklaverei von
Siinde und Tod gekennzeichnet ist. Wahrend das neue Selbst, von dem Paulus sagt,
dass wir es anziehen sollen, jetzt das ist, was wir in Christus sind.

Es ist das, wozu ich gehore, in dieser neuen Sphare, diesem neuen Einflussbereich,
der von Gerechtigkeit, Leben und dem Heiligen Geist gepragt ist. Das ist es, was ich
verstehe, dass Paulus meint, wenn er sagt, du hast das neue Selbst angezogen. Aber
beachten Sie noch eine andere interessante Sache, beachten Sie die Sprache des
Bildes.

Wenn Paulus fortfahrt und sagt, dass dieses neue Selbst gemald Vers 10 erneuert
wird, dann wird dieses neue Selbst in der Erkenntnis nach dem Bild seines Schopfers
erneuert. Woran erinnert Sie diese Sprache? Dieses neue Selbst ist das, was ich in
Christus bin, es gehort zu dieser Sphare, diesem Bereich des Einflusses, der von
Gerechtigkeit und Leben durch den Heiligen Geist gepragt und beherrscht wird.
Wenn Paulus sagt, dass dies nach der Erkenntnis nach dem Bild seines Schopfers
erneuert wird, woran erinnert euch diese Sprache? Diese Sprache, dieses Wissen,
dieses Bild, dieser Schopfer.

Man muss weit zurlickgehen. 1. Mose Kapitel 1 und 2, nach dem Bilde Gottes
geschaffen zu sein. Sehr gut.

Was also passiert, ist, was Paulus anzudeuten scheint, dass er teilweise die Theologie
der Schépfung annimmt und auf die Genesis zurlickgeht. Was Adam nicht tat, Adam
schuf nach Gottes Ebenbild, der Gottes Herrlichkeit und seine Herrschaft tGber die
ganze Schopfung widerspiegeln sollte, wo Adam versagte, wird jetzt durch das Sein in
Christus verwirklicht. Und hier sehen wir einen Teil des schon, aber noch nicht.

Wir sind bereits Teil dieser neuen Menschheit in Christus, aber Paulus kann sagen,
dass sie jedoch immer noch erneuert wird nach dem Bild dessen, der geschaffen hat.
Das Bild Gottes aus 1. Mose 1 und 2, das durch die Stinde zerstort wurde, beginnt
sich nun in Christus Jesus, dem neuen Adam, zu erneuern. Das wahre Ebenbild
Gottes.



Vielleicht sollten wir das mit Kapitel 1 verbinden. Erinnern Sie sich an den
Christushymnus? Jesus Christus ist das Ebenbild des unsichtbaren Gottes. Was Adam
daran scheiterte, sich Gott vorzustellen und stattdessen siindigte, spiegelt nun Jesus,
der neue Adam, perfekt Gottes Bild wider, und das tun wir auch. Das Bild wird in uns
erneuert und wiederhergestellt durch die Zugehorigkeit zu Christus, der das Bild des
unsichtbaren Gottes ist.

Es gibt also wahrscheinlich Adam und die Schopfung, 1. Mose 1 und 2, die im
Hintergrund von Paulus' Verstandnis des alten und des neuen Selbst lauern. Eine
andere Sache mit den Kapiteln 3 und 4, und besonders mit den Kapiteln 3, ist, dass
man den indikativen Imperativ des Paulus nicht Gibersehen darf, oder sich daran
erinnert, dass wir den indikativen Imperativ bei Paulus gesagt haben, wo Paulus
ziemlich absolute Aussagen macht, wie z.B. dass du der Slinde gestorben bist, was
eine ziemlich starke und absolute Aussage ist, aber dann wird er sich umdrehen und
das mit Geboten relativieren: Und doch misset ihr die Siinde dem Tode zuwerfen.
Das ist ein Teil der Spannung des Paulus zwischen dem, was schon ist und was noch
nicht ist, zwischen dem, was bereits geschehen ist, weil wir in Christus eingegliedert
wurden, und dem, was wir immer noch in diesem gegenwartigen bosen Zeitalter
leben, was durch diesen Prozess der Erneuerung noch geschehen muss.

So sagt Paulus zum Beispiel in Vers 3, dem Indikativ, wieder in Kapitel 3 des
Kolosserbriefes, denn ihr seid Christus gestorben. Das ist eine ziemlich absolute
Aussage. Kraft der Zugehorigkeit zu Christus, der selbst gestorben ist, haben wir auch
Anteil an seinem Tod.

Kraft der Zugehorigkeit zu Christus sind wir also auch gestorben. Doch Paulus wird
sich in Vers 5 umdrehen und sagen: Darum getotet. Die erste griindet sich also auf
das Bereite, kraft der Zugehorigkeit zu Christus, und auf dem Einbruch und der
Einweihung des Reiches und dem Heil, das Gott jetzt gewahrt, aber das Nicht-Tun
erfordert noch den Imperativ.

Dies ist noch nicht automatisch und absolut, so dass dies durch den Imperativ
ausgeglichen werden muss. Oder noch einmal, in Vers 10 sagt Paulus: "lhr habt
bereits das neue Selbst angezogen." Also, dieses neue Selbst, das ist, wer ich in
Christus bin, diese neue Menschheit, dieses neue Reich des Einflusses, zu dem ich
gehore, geschaffen von Christus, gekennzeichnet durch Gerechtigkeit und Leben, das
habe ich bereits angezogen, aber ein paar Verse spater bemerke er, dass er deshalb
anzieht, indem er den gleichen Imperativ verwendet.

Wieder missen wir den Indikativ mit dem Imperativ ausbalancieren, oder den bereits
bestehenden Aspekt unseres Heils in Christus mit dem Noch-nicht ausgleichen. Also
nochmals, Paulus sagt nicht eine Sache und nimmt dann das zuriick und sagt etwas
anderes, noch widerspricht er sich selbst oder ist verwirrt, aber ich denke, er arbeitet



mit der gleichen Spannung, die wir in den Evangelien gesehen haben, mit dem Reich,
das bereits da ist, aber es ist noch nicht in seiner Fille angekommen, und Paulus ist
Uberzeugt, dass das auch der Fall ist, wenn wir in Christus sind. Es hat bereits
stattgefunden, weil es in Christus eingegliedert wurde, aber wir leben immer noch in
diesem gegenwartigen bdsen Zeitalter, und es erfordert diesen Imperativ.

Wenn ich also die groRe Idee des Kolosserbriefes in einem Satz zusammenfassen
musste, worauf der Kolosserbrief meiner Meinung nach hinauswill, und ich behaupte
nicht, dass er so inspiriert ist wie Paulus, dann kénnte ich mich irren, und es gibt
vielleicht Raum fiir Verbesserungen, aber wenn ich die Botschaft des Kolosserbriefes
zusammenfassen kdnnte, dann ist der Weg, falsche Lehren zu bekdampfen, die
Vorherrschaft Christi und ein Leben in vélligem Gehorsam ihm gegentiber zu lehren.
Dieser zweite Teil ist entscheidend. Die meisten Aussagen liber den Kolosserbrief
erfassen nur die erste, der Weg, falsche Lehren zu bekampfen, besteht darin, die
Vorherrschaft Christi zu betonen, das stimmt, aber flir Paulus ist es auch eine
ethische Frage.

Es ist nicht nur eine doktrindre oder theologische Abweichung, es hat ethische
Implikationen. Paulus ruft seine Leser also nicht nur dazu auf, die uneingeschrankte
Vorherrschaft Christi und seiner Herrschaft anzuerkennen, sondern auch ein Leben
des uneingeschrankten und vollstandigen Gehorsams gegenliber Jesus Christus zu
fihren. Und das ist der Weg, wie sie abweichende und alternative Lehren bekampfen
und ihnen widerstehen kdnnen, ob im ersten Jahrhundert oder im 21. Jahrhundert.

Gut, noch Fragen? Ubrigens, eine andere Sache (iber den Kolosserbrief ist, dass ich
auch nicht Gberzeugt bin, man hort oft einige sagen, dass die falschen Lehrer des
Kolosserbriefes eine falsche Sicht auf Christus lehrten, aber ich glaube nicht, dass sie
irgendetwas Uber Christus lehrten, ich glaube tiberhaupt nicht, dass sie Christen
waren. Paulus betont Christus nicht, weil er ihre falsche Lehre tber Christus
bekampft, sondern weil das Leben in Christus die einzige Antwort auf diese
theologische und ethische Alternative ist. Und so betont er Christus, weil das der
einzige Weg ist, wie sie sich dagegen wehren kdnnen, in diese Lehre hinein in die Irre
gefuhrt zu werden.

Ich glaube nicht, dass es irgendetwas mit den Lehrern zu tun hat, ich glaube nicht,
dass es ein christliches Judentum war, und ich glaube nicht, dass sie irgendetwas
Uber Christus gesagt haben, das ist Paulus' eigene Lehre und seine eigene Betonung.
Gut, keine Fragen? In Priifung Nummer drei werden Sie also keine einzige Frage bei
Kolossern falsch beantworten, Sie werden sie einfach alle treffen. Gut, 6ffnen wir
noch ein Stick Post der friihen Gemeinde, gehen zum Briefkasten und ziehen einen
Brief an Philemon heraus.

Dies ist aus einer Reihe von Griinden ein ganz anderer Brief als einige der Schreiben,
die wir zuvor gesehen haben. Zunachst einmal ist es der erste Brief, den wir bisher



10

gesehen haben, der speziell an eine Person gerichtet ist, obwohl wir sehen werden,
wenn man Philemon etwas genauer liest, dass es offensichtlich wird, dass er an eine
ganze Hausgemeinde gerichtet ist und nicht nur an Philemon. Der Brief an Philemon
erhalt also seinen Namen vom Hauptempfanger des Briefes.

Das erste, was ich tun muss, ist zu fragen, warum ich Philemon mit Kolossern
behandle? Dafiir gibt es mehrere Griinde. Erstens: Das Buch Philemon ware
hochstwahrscheinlich zur gleichen Zeit wie Kolosser verschickt worden. Sie werden
feststellen, dass einige der gleichen Zahlen darin erwahnt werden.

Der Name Onesimus kommt sowohl im Kolosserbrief als auch im Philemon vor.
Philemon war wahrscheinlich ein wohlhabender christlicher Sklavenhalter und -herr,
der in der Stadt Kolossae lebte, so dass Kolosser und Philemon beide die gleiche
Herkunft haben oder sich mit demselben Ort befassen. Hochstwahrscheinlich ist die
Beziehung, dass Philemon, das Buch Philemon, wahrscheinlich an eine bestimmte
Gemeinde gerichtet war, die Hausgemeinde in Kolossae, und dann das Buch Kolosser
an die Gesamtheit der Hausgemeinden in der Stadt Kolossae.

Nochmals, die friihe Gemeinde im ersten Jahrhundert hat sich hochstwahrscheinlich
in Hausern getroffen, und sie hatten nicht unsere groBen Kirchen mit einem Kreuz
und einem Kirchturm darauf und mit einem schonen Auditorium, wie wir es haben.
Sie trafen sich in Hausern, und oft trafen sie sich in den Hausern wohlhabender
Personen, die ein Haus besaRen, das groR genug war, um eine Gruppe von 15 bis 25,
30 Personen oder so etwas zu beherbergen. Es ist moglich, dass Philemon es war,
sein Haus war der Standort einer dieser Hauskirchen.

Das ist sehr wahrscheinlich in der Stadt Kolossae, denn er war wahrscheinlich eine
wohlhabende Person, wieder ein Sklavenhalter, aber sein Haus war Christ, dann war
sein Haus wahrscheinlich der Ort eines der Versammlungsorte oder einer der Kirchen
in der Stadt Kolossae. Die Hauptfrage und eine der kniffligsten Fragen im Umgang mit
Philemon ist nun, warum dieses Buch Gberhaupt geschrieben wurde. Und wenn ich
euch alle dazu bringen wiirde, euch hinzusetzen und Philemon zu lesen, was
interessant ware, weil es nicht sehr lange dauert, wie ich schon sagte, es ist der
kiirzeste Brief, den Paulus geschrieben hat, deshalb ist es der letzte in der Sammlung
von Paulusbriefen, aber wenn ihr Philemon lesen wiirdet, kdnnten die meisten von
euch wahrscheinlich eine ziemlich allgemeine und genaue Beschreibung dessen
finden, was vor sich ging. Die Schwierigkeit besteht darin, die Licken zu fillen.

Wie rekonstruieren wir, was hochstwahrscheinlich vor sich ging, was Paulus dazu
veranlasste, sich Uberhaupt hinzusetzen und dies zu schreiben? Und wieder sprachen
wir iber das Spiegellesen, d.h. das Lesen eines Briefes und das Widerspiegeln der
Situation, die dahinter steckt, oder das Horen eines Endes des Telefongesprachs, das
sehr haufig vorkommt, wenn man Philemon liest. Und so missen wir uns fragen,
wenn wir Philemon lesen, kdnnen wir uns ein plausibles Szenario ausdenken, was vor



11

sich ging, was Paulus dazu veranlasste, sich iberhaupt hinzusetzen und diesen Brief
zu schreiben? Es gab tatsachlich eine Reihe von Optionen, aber ich mdchte mich auf
drei der gebrauchlichsten Ansatze konzentrieren, die gebrauchlichsten
Rekonstruktionen der Situation hinter Philemon, und ich werde von der
gebrauchlichsten zur letzten Gbergehen, die meiner Meinung nach die beste Chance
hat, die richtige Rekonstruktion zu sein. aber ich gebe immer noch zu, dass es in
gewisser Weise hypothetisch ist, denn wenn man Philemon liest, gibt es, wie gesagt,
viele Liicken, von denen Philemon und Paulus wussten, dass sie vor sich gingen, und
die Kirche wusste, was vor sich ging, aber 2.000 Jahre spater sind wir nicht in die
Situation eingeweiht. Wir missen also den Brief lesen und versuchen, die Liicken zu
fillen und eine Konstruktion dessen zu finden, was unserer Meinung nach geschah,
was der Grund daflir war, dass Paulus diesen Brief schrieb und schickte.

Das erste, was wir erkennen mussen, bevor wir fortfahren, ist, dass es in diesem Brief
drei Hauptfiguren gibt, und die beiden Hauptfiguren sind Paulus und Philemon.
Onesimus ist der dritte, aber er ist nicht so wichtig, auch wenn manche Leute sagen,
Paulus und Philemon sind die dominierenden Figuren. Dies ist ein Brief tGber ihre
Interaktion.

Es ist ein Brief tiber Paulus und Philemon und ihre Beziehung zueinander. Das sind
also die beiden Hauptfiguren, Paulus ist die gleiche Person, die wir in den anderen
Briefen getroffen haben, die wir uns angesehen haben, angefangen beim
Romerbrief. Wie gesagt, Philemon war hochstwahrscheinlich ein wohlhabender
christlicher Sklavenhalter und -herr in der Stadt Kolossae aus dem ersten
Jahrhundert, und Onesimus war einer von Philemons Sklaven.

Nun, ich muss gestehen, ich mache das jedes Mal auf Anhieb, ich werde Philemon
und Onesimus verwirren. Das mache ich jedes Mal aufs Neue. Ich werde versuchen,
das klar zu halten, aber ich sage oft Onesimus, wenn ich Philemon meine.

Dann habe ich Schiiler, die die Hand heben und sagen: Was? Hat er das getan?
Meinst du Philemon? Ja, das habe ich. Also entschuldige ich mich. Ich werde
versuchen, mich zu fangen und nachzudenken, bevor ich spreche, was flir mich ein
Novum ware.

Philemon, Paulus und Onesimus. Nochmals, Onesimus ist der Sklave und eine Art
Ursache fur die Interaktion zwischen Paulus und Philemon, aber die Hauptfiguren,
die beiden Hauptfiguren in diesem Brief, sind eindeutig Paulus und Philemon. Dies ist
ein Brief Gber sie und ihre Interaktion und Beziehung.

Die Frage ist nun, wie wir rekonstruieren kénnen, was in dem Brief zwischen Paulus
und Philemon und Onesimus vor sich geht? Die erste mogliche Rekonstruktion, und
das ist die popularste, oder sie war es, und das ist, dass Philemon, oder es tut mir
leid, ich habe es gemacht, Onesimus, Onesimus war ein entlaufener Sklave. Wann



12

immer ich das lese, denke ich: Hat irgendjemand jemals "Der Fliichtling" mit Harrison
Ford gesehen? Deshalb glauben einige, dass Onesimus ein Fliichtling war. Onesimus
hat also etwas falsch gemacht und ist nun ein Sklave auf der Flucht.

Er ist vor seinem Herrn weggelaufen, vielleicht hat er ihn abgezockt oder etwas
gestohlen oder etwas getan, und jetzt ist er geflohen und er ist ein fliichtiger Sklave.
Aber dann, wie die Geschichte besagt, Onesimus, ich habe es wieder getan, landet
Onesimus im Gefangnis und trifft Paulus. Denkt daran, Paul ist im Gefangnis.

Dies ist einer der vier Gefangnisbriefe. Paulus ist im Gefangnis und irgendwie trifft
Onesimus auf Paulus und bekehrt sich zu Christus, wird Christ unter dem Dienst des
Paulus, wahrend Paulus im Gefangnis ist. Nun gab es allerlei Vorschldge, nun, wie
wirde Philemon, da habe ich es noch einmal gemacht, wie ware Onesimus dahin
gekommen? Wie ware Onesimus zu Paulus gekommen? Einige denken, dass es rein
zufallig oder gottliche Vorsehung dahinter war, dass andere sagen wirden, nun,
Onesimus wurde bei weiteren Verbrechen erwischt und er wurde ins Gefangnis
geworfen und dort war er zufallig im selben Gefangnis wie Paulus, vielleicht teilte er
sich eine Zelle und sie kamen ins Gesprach und so wurde Onesimus zum Christentum
bekehrt.

Das ist moglich, dass es so passiert ist, aber die Hauptsache, die ich euch verstehen
lassen mochte, ist, dass Onesimus nach dieser Ansicht ein Fllichtling ist, er ist ein
entlaufener Sklave, er hat etwas getan, was seinem Herrn Unrecht getan hat, und
jetzt ist er geflohen und weggelaufen und vielleicht bis nach Rom gegangen.
Interessanterweise hat Onesimus, wenn Paulus in Rom im Gefangnis sitzt, nicht
herumgealbert, sondern ist den ganzen Weg nach Rom gegangen. Das ist Ansicht
Nummer eins.

Eine andere Ansicht ist, dass Onesimus nicht wirklich etwas Falsches getan hat, aber
Onesimus wurde tatsachlich von Philemon und der Gemeinde in Kolossae geschickt,
um Paulus zu dienen, wahrend er im Gefangnis ist, vielleicht um ihm ein finanzielles
Geschenk oder ein Care-Paket oder so etwas zu bringen, ich weiR nicht, was er
mitgebracht hatte, aber die Vermutung ist, dass Onesimus nicht weggelaufen ist. Er
ist tatsachlich von Philemon und der Gemeinde gesandt worden, um zu Paulus zu
gehen. Jeder weil} also, dass Philemon gegangen ist, und noch einmal, es ist nicht,
weil er etwas Falsches getan hat, sondern weil die Gemeinde ihn auserwahlt hat,
Paulus ein Geschenk oder etwas anderes zu geben, wahrend er im Gefangnis ist. Das
ist Vorschlag Nummer zwei.

Ein dritter Vorschlag, der mir gefallt, aber wieder eine Hypothese bleibt, ist das, was
man in lateinischen Ausdriicken amicus domini nennt, was ein Freund des Meisters
ist. Was das war, was das bedeutete, das war, dass es nach romischem Recht eine
Bestimmung fiir einen Sklaven gab, wenn ein Sklave irgendeine Art von Streit hatte
oder sich mit seinem Herrn zerstritt, konnte der Sklave einen Schiedsrichter suchen



13

oder aufsuchen, um den Streit nach rémischem Recht beizulegen. Und so ist es
moglich, und ich halte es fiir sehr wahrscheinlich, dass Philemon ist, Onesimus ist
kein Flichtling, ein entlaufener Sklave, sondern er und Philemon, Onesimus und
Philemon hatten irgendeinen Streit oder Streit, und nun verlasst Onesimus nach
romischem Recht Philemon dem Wissen von Philemon und geht zu Paulus,
wahrscheinlich absichtlich. vielleicht hat Philemon Onesimus befohlen, zu Paulus zu
gehen, aber Onesimus geht absichtlich hin und sucht Paulus als Schiedsrichter in dem
Streit, um das Problem zu l6sen.

Meiner Meinung nach ist das ein sehr wahrscheinliches Szenario fiir das, was vor sich
geht, also nochmals, Onesimus ist nicht Harrison Ford, der Fliichtling, Onesimus ist in
voller Kenntnis von Philemon gegangen, in voller Kenntnis seines Meisters, er ist
absichtlich gegangen, um Paulus als Schiedsrichter in welchem Streit auch immer zu
suchen. Das ist das dritte, es gibt ein paar andere Szenarien, aber das ist das dritte
und wieder dasjenige, von dem ich denke, dass es ein sehr wahrscheinlicher
Anspruch darauf hat, eine sehr wahrscheinliche Hypothese fiir das zu sein, was vor
sich geht. Aber was dann wieder passiert, ist, dass, wahrend er Paulus als
Schiedsrichter aufsucht, Onesimus in dieser Zeit zum Christentum konvertiert wird,
und was Paulus jetzt tun wird, ist einen Brief zu schreiben, um Philemon dazu zu
bringen, Onesimus wieder aufzunehmen, aber nicht als Sklave, sondern jetzt als
Mitbruder in Christus Jesus.

Obwohl ich personlich denke, wenn ich diesen Brief lese, denke ich, dass Paulus
mehr als das verlangt. Eine der Debatten Giber Philemon ist die darliber, was Paulus
von Philemon verlangte. Hat er Philemon nur gebeten, Onesimus wieder
aufzunehmen, oder hat Paulus Philemon subtil dazu gebracht, Onesimus gehen zu
lassen, um ihn freizulassen, vor allem, damit er an der Seite von Paulus dienen kann?
Horen Sie sich das zum Beispiel an. Dies ist ein Teil von Philemon.

Darum bin ich, Paulus, zwar in Christus kithn genug, euch zu gebieten, eure Pflicht zu
tun, aber ich mochte euch doch lieber aus Liebe ansprechen. Interessanterweise sagt
Paulus, obwohl er seine Autoritat als Apostel geltend machen konnte, wie er es im
ersten Korintherbrief tat, in diesem Fall: "Das werde ich nicht tun." Stattdessen
werde ich nicht als Apostel, sondern als Apostel an euch appellieren, sondern auf der
Grundlage der Liebe.

Und ich, Paulus, tue dies als alter Mann und nun auch als Gefangener Jesu Christi. Ich
appelliere an dich fir mein Kind Onesimus, dessen Vater... Beachte nun die familiare
Sprache, die Paulus verwendet. Im ersten Jahrhundert war es sehr tblich, sich in der
Familiensprache auf die Beziehung zwischen Christen zu beziehen.

Also, Vater, Sohn oder Tochter, Kinder, diese Art von familiarer Sprache. Und so sagt
Paulus: Ich bin wahrend meiner Gefangenschaft sein Vater geworden. Friiher war er
fir dich nutzlos, aber jetzt ist er in der Tat sowohl fiir dich als auch flr mich nitzlich.



14

Ich sende ihn, der mein eigenes Herz ist, zurlick zu dir. Ich wollte ihn bei mir
behalten, damit er mir an deiner Stelle dienen kann wahrend meiner Gefangenschaft
fr das Evangelium. Aber ich ziehe es vor, nichts ohne deine Zustimmung zu tun,
damit deine gute Tat freiwillig und nicht etwas Erzwungenes sei.

Es scheint mir, dass Paulus ziemlich subtil versucht, Philemon dazu zu bringen,
Onesimus zu befreien und ihn zu Paulus zurtickzuschicken, damit Paulus ihn flir
seinen eigenen Dienst benutzen kann. Allerdings tut er dies auch hier eher taktisch.
Das Buch Philemon ist eine Studie tiber die Kunst der taktvollen Uberzeugung.

Paulus balanciert die Tatsache, dass er ein Apostel ist, und die Tatsache, dass er sich
aus Liebe an ihn wendet, aber auch subtil dazu liberredet und treibt Philemon zu der
Schlussfolgerung, von der er hofft, dass Philemon daraus ziehen wird. Und das ist,
dass er diese gute Tat vollenden wird, indem er Onesimus zu Paulus zurickschickt,
ihn befreit und aus der Sklaverei befreit. Nun, was fur ein Buchstabe ist Philemon? Es
gibt noch etwas Interessantes an Philemon.

Wir sagten, dass eine sehr verbreitete Art von literarischer Gattung oder Form im
ersten Jahrhundert, dhnlich wie heute, ein Brief oder eine Epistel war, obwohl wir es
haufiger per E-Mail tun. Aber auf die gleiche Weise, wie wir heute eine Vielzahl von
Arten von Briefen haben, schreiben Sie hoffentlich nicht auf die gleiche Weise an |hre
Freundin oder lhren Freund oder Verlobten oder Ehepartner oder Ihre Mutter und
Ihren Vater auf die gleiche Weise, wie Sie einen Brief schreiben wiirden, in dem Sie
sich um eine Stelle bewerben. Hoffentlich werden Sie diese ein wenig anders
machen.

Es gibt verschiedene Konventionen, denen wir folgen. Das Gleiche galt fiir das erste
Jahrhundert. Es gab verschiedene Arten von Briefen und unterschiedliche
Konventionen, die die Art und Weise bestimmten, wie man sie schrieb.

Philemon ahnelt sehr dem, was man im ersten Jahrhundert als
Empfehlungsschreiben kennt. Das ist der Ort, an dem der Autor schreiben wird, es ist
eine Art Anschreiben, oder der Autor schreibt einen Brief, um dem Empfanger des
Briefes jemanden zu empfehlen. Vermutlich soll Onesimus diesen Brief
zurlickbringen, bei dem es sich um ein Empfehlungsschreiben im Namen von
Onesimus handelt.

Aber hier geht noch etwas anderes vor sich, und das mag Teil der taktvollen
Uberzeugungsarbeit sein. Die andere Sache, die man oft in einem
Empfehlungsschreiben findet, ist, dass der Verfasser des Briefes den Empfanger des
Briefes oft auffordert, etwas zu tun, und der Verfasser im Gegenzug verspricht, sich
zu revanchieren. Es wurde fast eine soziale Verpflichtung auferlegt, so dass Philemon



15

beim Lesen dieses Briefes seine Verpflichtung erkannt hatte, der Bitte des Paulus
nachzukommen, und dann wiirde Paulus sich in gewisser Weise revanchieren.

Es gibt also auch eine soziale Dynamik in Philemon. Paulus hat also wieder bewusst
eine bestimmte Art von Brief gewahlt, um diese Situation mit Philemon
anzusprechen und ihn wieder taktvoll davon zu Giberzeugen, Onesimus wieder
anzunehmen, jetzt als Bruder in Christus, aber mehr als das, denke ich, um ihn
tatsachlich zu befreien und zu Paulus zurilickzuschicken. In Ordnung, was ist also so
wichtig an Philemon? Und nochmals, der Brief ist, das erste, was man an dem Brief
bemerkt, ist, dass es der kiirzeste und personlichste Brief ist, zumindest von dem wir
Aufzeichnungen haben, den Paulus geschrieben hat.

Und das wirft die Frage auf, welchen Wert der Brief des Philemon fiir uns heute hat.
Oder warum hat die Kirche es in den Kontext der kanonischen Schrift gestellt?
Warum wurde es Teil des Kanons der Kirche? Warum ist es Teil unseres Neuen
Testaments? Welchen Wert hatte die Kirche darin gefunden? Lassen Sie mich Sie
noch einmal fragen, was konnte der Wert davon sein? Auch hier geht es darum, eine
so spezifische Situation und eine so spezifische Person anzusprechen. Wie kann ein
Brief Giber einen Herrn, der einen Sklaven freildsst, und einer, der so kurz ist, und
bemerken, wenn man Philemon liest, dass er frei von all den popularen und
gebrauchlichen theologischen Konzepten zu sein scheint, die wir in den anderen
Briefen des Paulus gesehen haben, wie z.B. dass es keine Erwdahnung von Erlésung
und Rechtfertigung und Gerechtigkeit und dem Heiligen Geist und der neuen
Schopfung gibt, usw. usw. Diese Art von Sprache findet man bei Philemon nicht, was
die Frage aufwirft: Welchen Wert hatte die Kirche in einem so persdnlichen und so
kurzen Brief finden konnen, der all der theologisch dominierenden Themen beraubt
zu sein scheint, die wir so gewohnt sind, in den Briefen des Paulus zu finden?
Welchen Wert konnte dieser Brief flir die Gemeinde heute haben? Warum hielt es
die Gemeinde |hrer Meinung nach fir wichtig, diesen Brief in die Sammlung der
Paulusbriefe aufzunehmen? Weil sie noch Platz fiir einen hatten, also haben sie ihn
dort hineingeworfen? Okay.

Okay, vielleicht um noch einmal ein Beispiel dafiir zu geben, zumindest in dieser
Situation, wie Paulus seine Flihrerschaft ausiibte, indem er seine apostolische
Autoritat nicht geltend machte, wie er es tat, wenn es notwendig war, aber jetzt
bekommen wir vielleicht eine Vision oder einen Einblick in ein anderes Beispiel dafir,
wie Paulus seine Fiihrerschaft ausiibte, indem er seine Autoritat nicht geltend
machte. Okay, gut. Was sonst? Was vielleicht noch ein anderer sein konnte, finde ich
gut.

Was kdnnte ein weiterer Grund sein, warum die Kirche daran interessiert war, diesen
Brief zu bewahren, der so spezifisch und an eine so spezifische Situation gerichtet
ist? Was scheint der Kern des Problems zu sein, das Paulus anspricht? Liebe und
Vergebung unter wem? Nicht Patron, du stehst dir nahe, Patron-Kunde, aber wie ist



16

die Beziehung hier? Master und Slave. Also, Philemon, ich denke, einer der Griinde,
warum es geschatzt wurde, Philemon ist ein Buch, das Liebe und Vergebung in einer
Gesellschaft modelliert und betont, die darauf bedacht ist, Unterscheidungen zu
treffen. In einer Gesellschaft, die darauf bedacht ist, Unterscheidungen wie Sklave
und Herr zu treffen, erkennt Philemon also, dass das Evangelium der Liebe und
Vergebung solche Barrieren liberwindet.

In gewisser Weise ist es ein Kommentar zu dem, was Paulus im Galaterbrief sagte,
wo er sagte, dass es in Christus weder Mann noch Frau, weder Sklaven noch Freie,
Griechen noch Juden gibt. Das ist das Evangelium, und Liebe und Vergebung
Uberwinden alle sozialen Barrieren in einer Gesellschaft, besonders in einer
Gesellschaft, die darauf bedacht ist, solche Unterscheidungen zu treffen. Das hilft
uns, etwas zu verstehen, was er im Voraus sagt.

In Vers 6 von Philemon gibt es keine Kapitel, also geht es nur nach Vers. Sie sehen
Philemon 1 und Philemon 25. Vers 25 ist der allerletzte Vers, also so kurz, dass es
keine Kapitel gibt, nur Versverweise.

Aber in Vers 6 von Philemon sagt Paulus: "Ich bete, dass das Teilen eures Glaubens
wirksam wird, wenn ihr all das Gute wahrnehmt, das wir flir Christus tun konnen. Hat
jemand eine Ubersetzung, die sich anders liest? Denn ich bete darum, dass du deinen
Glauben teilst, das ist ein Satz, den ich hervorheben mdochte. Hat jemand eine
Ubersetzung, die etwas anderes sagt als das Teilen deines Glaubens? Dies ist die
NRSV, New Revised Standard Version.

Hat jemand die NRSV oder etwas anderes? Dies ist Vers 6 von Philemon. Meine
sagte: Ich bete, dass das Teilen deines Glaubens wirksam werden moge. Es klingt fast
so, als wiirde er Philemon ermutigen, evangelistischer zu sein und seinen Glauben zu
teilen.

Hat jemand eine andere Ubersetzung? Gut. Das gefillt mir besser. Achtet darauf,
dass die Partnerschaft eures Glaubens.

Ich denke, darum geht es in dem ganzen Buch. Die Idee ist nicht, deinen Glauben als
Evangelisation zu teilen, sondern deinen Glauben mit deinem Nachsten zu teilen. Die
Idee ist ein gemeinsames Teilen oder Mitmachen.

Und was das dann nahelegt, ist, dass das Evangelium dann wieder soziale Barrieren
Uberwindet. Das Evangelium der Liebe und der Vergebung. Wenn Philemon am
Evangelium teilhat und daran teilhat, so tut es auch Onesimus.

Sie sind beide gleichberechtigte Teilnehmer an diesem Evangelium, das soziale
Unterschiede Gberwindet. Ich denke also, dass es wegen der kulturellen Bedeutung
und dem, was dieses Buch Uber die Wirkung des Evangeliums auf kulturelle und



17

soziale Unterschiede aussagt, das wichtigste Mittel daflir war, dass dieses Buch von
den frihen Christen geschatzt wurde. Nochmals, trotz seiner Kiirze, trotz seiner
Spezifizitat.

Gut. Es gibt noch eine andere Frage, die wir uns liber Philemon stellen miissen, und
die lautet: Warum ist Paulus nicht einfach herausgekommen und hat die Sklaverei
verurteilt? Wenn Paulus und die Christen im Laufe der Jahrhunderte so gegen die
Sklaverei waren, warum hat Paulus sie dann nicht einfach verurteilt? Ich meine, das
ware ein ebenso guter Ort fiir Paul gewesen, um herauszukommen und zu sagen,
nun, es ist falsch, Sklaven zu haben. Es ist falsch, andere Menschen zu besitzen und
schlecht zu behandeln.

Und so sollte ein Christ die Abschaffung der Sklaverei sehen, und du solltest sofort
deinen Sklaven, Philemon, und alle anderen in deiner Gemeinde freilassen. Warum
tritt er nicht heraus und schafft die Sklaverei sofort ab? Nachste Woche, am Montag,
werden wir mehr dariber sprechen und versuchen, dariiber nachzudenken. Warum,
glaubst du, geht Paulus das Thema so an, wie er es tut? Warum spricht er sich
einfach dagegen aus? Wir werden am Montag ein wenig dariber sprechen, bevor wir
zum nachsten Dokument oder zum nachsten Buchstaben im Neuen Testament
Ubergehen.

Alles klar. Schones Wochenende.

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag
Nummer 23 Uber das Buch Kolosser und Philemon.



