
1 

 

Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen 
Testaments, Lektion 22, Philipper 
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt 

 

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Lektion 22 
über Philipper und Kolosser.  
 
In Ordnung, lass uns weitermachen und anfangen. Und beginnen wir mit einem 
Gebet. 
 

Vater, ich danke dir für einen so schönen Tag draußen. Und deshalb bete ich, dass 
wir in der Lage sein werden, unsere Aufmerksamkeit auf die Teile des Neuen 
Testaments zu richten, über die wir nachdenken und die wir behandeln werden. Und 
Vater, ich bete, dass wir uns wie immer des ursprünglichen Kontextes, in dem die 
Bücher des Neuen Testaments geschrieben wurden, bewusster und vertrauter 
werden.  Aber als Ergebnis davon wären wir besser gerüstet zu verstehen, wie sie 
auch heute noch zu uns sprechen, als dein eigentliches Wort und deine Offenbarung 
an uns. Im Namen Jesu beten wir, Amen.  
 
Wartet ihr alle auf ein Quiz? Das würde ich niemals in einer Woche machen, in der 
man eine Abschlussprüfung hat, zumindest noch nicht. 
 

Öffnen wir also ein weiteres Stück der Post der frühen Gemeinde, und wir öffnen 
einen Brief, den wir an die Gemeinde in Philippi geschrieben haben, ein Buch, das wir 
"Der Brief an die Philipper" nennen. Die erste Frage, die wir uns stellen müssen, ist: 
Was wissen wir über die Stadt Philippi, das uns helfen könnte, uns ein wenig an dem 
Kontext zu orientieren, in dem der Brief der Philipper geschrieben wird? Zunächst 
einmal war die Stadt Philippi eine Stadt, die sich im heutigen nördlichen Teil 
Griechenlands befand, damals ein Land, das als Makedonien bekannt war. 
Tatsächlich wurde die Stadt Philippi nach dem Vater von Alexander dem Großen, 
Philippus, benannt. 
 

Du erinnerst dich an Alexander den Großen, den mächtigen Feldherrn, der im 
Grunde die ganze Welt hellenisierte und die griechische Kultur und Sprache in der 
bewohnten Welt verbreitete, dessen Reich sich im Grunde größer als jedes andere 
Königreich ausdehnte, bis Rom kam. Aber nach seinem Vater Philip wurde die Stadt 
Philippi benannt. Aber die Stadt Philippi war im ersten Jahrhundert für etwas 
anderes bekannt. 
 

Es war im Grunde das, was man eine römische Kolonie nannte. Das bedeutete, dass 
Philippi die Heimat von Veteranen der römischen Armee war, die nach Philippi 
kamen, um sich dort niederzulassen. Und der Grund dafür ist, dass sie dort steuerfrei 
sein könnten. 



2 

 

 

Sie hatten eine Art steuerbefreiten Status, da sie in Philippi lebten. Und an diese 
Stadt, an diese Stadt richtet Paulus den Brief an die Philipper, an eine Gemeinde oder 
Gemeinden, die sich dort niedergelassen hatten. Und der Philipperbrief ist eines 
dieser Bücher, die wir ziemlich schnell durchgehen und durch die wir uns ziemlich 
schnell bewegen werden. 
 

Wir haben ein wenig Zeit mit Büchern wie 1. Korinther und Epheser verbracht, aber 
wir werden ziemlich schnell hinübersegeln, durch Philipper segeln. Aber ich möchte 
gleich mit der Frage beginnen, warum Paulus diesen Brief geschrieben hat. Warum 
ein Brief an die Gemeinde in Philippi? Es scheint eine Reihe von Dingen zu geben, die 
in Philippi vor sich gehen. Zunächst einmal scheint Paulus zu schreiben, um seine 
Umstände im Gefängnis zu erklären. 
 

Denken Sie daran, dass der Philipperbrief eines der Bücher ist, die wir als die 
Gefängnisbriefe bezeichnet haben oder die Forscher des Neuen Testaments als 
solche bezeichnen. Das liegt daran, dass Paulus, wenn Sie diesen Brief lesen, 
offensichtlich einen klaren Hinweis auf seine Gefangenschaft während der Zeit seines 
Schreibens nimmt. Obwohl, wahrscheinlich an dieser Stelle, zutreffender ist, Paulus 
als unter Hausarrest stehend zu beschreiben. 
 

Wenn wir an Paulus' Gefangenschaft denken, denken wir oft an ihn, der an einen 
Soldaten gekettet war, oder an ihn in einem dunklen Kerker, wie er diesen Brief bei 
Kerzenlicht schrieb oder was auch immer. Aber höchstwahrscheinlich hat Paulus viel 
mehr Freiheiten, und man bekommt sicherlich diesen Eindruck, wenn man den 
Philipperbrief liest. Paulus ist in Philipper sogar ziemlich zuversichtlich, dass er aus 
dem Gefängnis und aus seinem Hausarrest entlassen wird. 
 

Aber Paulus schreibt diesen Brief aus dem Gefängnis, und einer der Zwecke ist, dass 
er zu schreiben scheint, um seine Umstände im Gefängnis zu erklären. Um zu 
erklären, dass sich die Umstände des Paulus im Gefängnis trotz seiner Umstände und 
vielleicht trotz einiger der Erwartungen der Philipper nicht zum Nachteil des 
Evangeliums erwiesen haben oder nicht die Niederlage des Evangeliums oder den 
Sieg des Römischen Reiches bedeuten. Stattdessen macht Paulus deutlich, dass sich 
seine Umstände im Gefängnis tatsächlich als Vorschub des Evangeliums im 
Römischen Reich für Jesus Christus erwiesen haben. 
 

Vielleicht wollten einige seiner Leser wissen, ob seine Gefangenschaft bedeutete, 
dass etwas Ernstes geschehen war, oder ob dies zum Nachteil des Evangeliums 
geschehen würde, oder welche Auswirkungen dies auf ihren eigenen Glauben an 
Jesus Christus hatte. Und so schreibt Paulus, um ihnen zu versichern, dass seine 
Situation im Gefängnis nicht bedeutet, dass das Evangelium nicht weiter 
vorangekommen ist, oder dass Jesus Christus nicht der Herr ist. Er scheint also zu 



3 

 

schreiben, um zu erklären, warum er im Gefängnis ist, oder um seine Umstände zu 
erklären. 
 

Ein zweiter Grund ist eindeutig, dass Paulus den Philippern für ihre finanzielle 
Unterstützung dankt. Nun ist es interessant, diesen Brief mit dem Brief aus dem 1. 
Korintherbrief zu vergleichen. Erinnern wir uns daran, dass Paulus in 1. Korinther, als 
er in die Stadt Korinth ging, ihre finanzielle Unterstützung ablehnte. 
 

Wahrscheinlich hatte der Grund dafür die Situation der Korinther und die Art und 
Weise, wie sie dort behandelt wurden, zu tun. Paulus wollte also nicht, dass seine 
Beziehung zu den Korinthern als eine Art Patron-Klienten-Beziehung verwechselt 
wird oder als eine Beziehung, in der Sophisten und andere um die Aufmerksamkeit 
und Nachfolge verschiedener Jünger konkurrieren. Vielleicht ist es so, dass Paulus in 
Korinth jede finanzielle Unterstützung ablehnte, um solche Vorstellungen zu 
vermeiden. Stattdessen arbeitete er auf eigene Faust. 
 

Er eröffnete sein eigenes Geschäft und verdiente sich seinen Lebensunterhalt. Doch 
bei der Kirche in Philippi scheint es einfach etwas ganz anderes zu sein. In Philippi 
war Paulus froh über ihre finanzielle Unterstützung, um sich voll und ganz dem 
Dienst widmen zu können. 
 

Es schien also von den Umständen abzuhängen, ob Paulus die finanzielle 
Unterstützung der Menschen, denen er diente, annahm oder nicht. Und von den 
Philippern hat er seine finanzielle Unterstützung erhalten, und er möchte ihnen jetzt 
dafür danken und sie sogar ermutigen, dies in seinem Dienst fortzusetzen. Drittens, 
und das ist der letzte Zweck, scheint Paulus, obwohl seine Reaktion auf die 
Gemeinde in Philippi weitgehend positiv ist, ein paar Probleme in der Gemeinde 
ansprechen zu müssen. 
 

Eines dieser Probleme ist die Uneinigkeit. Und zumindest für mich, als ich den Brief 
lese, ist nicht genau klar, warum es innerhalb der Kirche einige Streitigkeiten oder 
Streitereien gibt, und ich bin mir nicht sicher, warum das genau der Fall ist. Aber 
wenn man den Brief liest, besonders in Kapitel 2 und in Kapitel 4, gegen Ende des 
Briefes, wird klar, dass es Streit oder Streitigkeiten gibt und die Gemeinde in Gefahr 
ist, gespalten zu werden, also schreibt Paulus, um zu versuchen, diese Uneinigkeit 
oder diese Streitigkeiten zu beruhigen und die Gemeinde vereint zu halten. 
 

Wenn man das mit einem Buch wie dem 1. Korintherbrief und anderswo vergleicht, 
sieht man, dass eines der größten Dinge, die Paulus so verärgert haben, war, als die 
Gemeinde Gefahr lief, gespalten zu werden. Und vor allem will Paulus die Einheit der 
Gemeinde bewahren. Und wenn es Gefahr lief, dass es zu Spaltung, Streit oder 
Konflikten kam, war das eines der Dinge, die Paulus wirklich zum Haken brachten, als 
er an die Gemeinde schrieb. 
 



4 

 

Also, Uneinigkeit, die Tatsache, dass es aus irgendeinem Grund einige in der 
philippinischen Kirche gab, die sich stritten, und es gab Meinungsverschiedenheiten, 
und vielleicht ist die Kirche in Gefahr, sich zu spalten. Der andere, in Philipper Kapitel 
3, sieht sich Paulus wieder einmal mit einer Situation konfrontiert, die der im 
Galaterbrief sehr ähnlich ist, und das ist die Gruppe von Individuen, die wir Judaisten 
nennen und die die Gemeinde infiltriert haben. Einige haben sogar behauptet, dass 
es eine Gruppe gab, die Paulus irgendwie verfolgte, und bei fast jeder Ecke seines 
Dienstes folgten sie ihm fast herum und versuchten, seinen Dienst zu untergraben 
und die Lehre zu fördern, dass der Glaube an Jesus Christus nicht ausreichte. 
 

Darin hieß es, man müsse sich dem Gesetz des Mose unterwerfen. Man muss sich als 
Jude identifizieren, um zum wahren Volk Gottes zu gehören. Ihr könnt also sehen, wo 
das Evangelium des Paulus, das er predigen wird, in gewisser Weise darin besteht, 
dass Heiden allein auf der Grundlage des Glaubens an Jesus Christus Gottes Volk 
werden können und sich nicht dem mosaischen Gesetz unterwerfen müssen. 
 

Du kannst sehen, wo ihn das in Probleme bringt, wo diejenigen, die eifrig für das 
Judentum waren, und diejenigen, die eifrig für das Gesetz des Mose waren, als 
bestimmender Faktor, dass du Gottes Volk bist, das sind die Personen, die Paulus die 
meisten Probleme zu bereiten scheinen. Und so sehen wir, wie diese Judaisierer in 
Philipper Kapitel 3 wieder auftauchen, und wenn man Kapitel 3 liest, klingt es wieder 
so, als würde Paulus das gleiche Problem ansprechen wie damals im Buch Galater. 
Diese drei, das sind mindestens drei der Hauptgründe, die meiner Meinung nach 
hinter dem Schreiben des Philipperbriefs stehen, in dem Paulus seine Umstände im 
Gefängnis erklärt, dass seine Gefangenschaft nicht Schwäche bedeutet, dass sie nicht 
im Widerspruch zur Macht des Evangeliums steht, dass sie die Verbreitung des 
Evangeliums nicht behindert hat. 
 

Er schreibt, um den Philippern für ihre finanzielle Unterstützung zu danken und sie zu 
ermutigen, damit fortzufahren, und dann schreibt er, um sich mit ein paar 
Problemen in der Gemeinde zu befassen, nämlich mit Uneinigkeit aus irgendeinem 
Grund, Streit und Streit, und dann mit dem Problem der Judaisten, die sich wieder 
einschleichen und den Dienst des Paulus und das Evangelium, das er predigt, 
untergraben.  dass Heiden allein durch den Glauben an Jesus Christus, abgesehen 
vom mosaischen Gesetz, Gottes Volk werden können. Nun, eine Frage, die 
aufgeworfen wird, normalerweise bei jedem Buch, und ich weiß nicht, wie viel davon 
ist einfach unser Wunsch, die Dinge in einer schönen, ordentlichen Verpackung zu 
haben, also haben wir eine sehr schnelle Art von O-Ton oder schnelle Referenz, um 
ein ganzes Buch zusammenzufassen, aber normalerweise, wenn wir uns Bücher des 
Neuen Testaments ansehen,  Wir neigen dazu, uns zu fragen, was das dominierende 
Thema ist. Gibt es ein Hauptthema, das das gesamte Buch vereint? Und das ist von 
den Philippern viele Male gefragt worden. Das Problem ist, dass der Philipperbrief 
unterschiedliche Antworten zu geben scheint. 
 



5 

 

So haben zum Beispiel einige vorgeschlagen, dass Freude das Thema, das 
Hauptthema des Philipperbriefs ist, und mir fallen spontan eine Reihe von Büchern 
ein, besonders populäre Bücher, die etwas mit Freude in Bezug auf den Philipperbrief 
zu tun haben. Einige haben also vorgeschlagen, dass Freude das Hauptthema ist. 
Andere haben vorgeschlagen, dass das Leiden das Hauptthema des Philipperbriefs 
ist. 
 

Einige haben sie kombiniert und gesagt, dass Freude und Leid die Hauptthemen sind. 
Andere haben vorgeschlagen, dass das Teilen oder die Teilnahme am Evangelium das 
Hauptthema ist, weil Paulus vor allem am Anfang und am Ende seiner Briefe, wie ich 
sagte, die Korinther ermutigt, weiterhin am Evangelium teilzunehmen, indem sie 
Paulus finanziell unterstützen. Einige haben also gesagt, dass die Teilhabe am 
Evangelium das dominierende Thema ist. 
 

Ein weiteres mögliches Thema könnte richtiges Denken sein. Obwohl ich diesen 
Vorschlag noch nicht gesehen habe, ist dies ein Vorschlag, den ich auf jeden Fall für 
möglich halte. Wenn du das ganze Buch liest, achte darauf, wie oft Paulus den Lesern 
sagt, sie sollen diesen Sinn in sich haben oder so denken oder das Gleiche denken. 
 

Das sagt er immer und immer wieder. Man könnte also argumentieren, basierend 
auf der Anzahl der Verweise auf Worte des Denkens, des richtigen Denkens und des 
Denkens und des Denkens dasselbe, dass das Denken des Richtigen ein 
vorherrschendes Thema sein könnte oder das vorherrschende Thema des 
Philipperbriefes. Einheit ist ein weiteres Thema, das einige als das Hauptthema des 
Philipperbriefs bezeichnet haben. 
 

Das Problem ist also, dass der Philipperbrief selbst eine Vielzahl von Antworten auf 
die Frage zu geben scheint: Was ist das vorherrschende Thema? Meine Vermutung 
ist also, dass der Philipperbrief kein Hauptthema hat, Paulus schreibt, versucht, eine 
Reihe von Themen zu vermitteln. Ich meine, man denkt darüber nach, das ist keine 
genaue Analogie, aber man denkt darüber nach, wenn man sich hinsetzt, um einen 
Brief zu schreiben. Manchmal schreiben Sie einen Brief für ganz bestimmte Zwecke, 
z. B. um einen Job zu sichern oder um ein Problem anzugehen, z. B. ein Produkt, 
wenn Sie an ein Unternehmen schreiben. 
 

Aber zu anderen Zeiten kann es sein, dass du einen Brief schreibst, nur um ein 
bisschen zu schwafeln. Vor allem, wenn Sie einen informativen Brief schreiben, kann 
es sein, dass Sie zu verschiedenen Themen springen. Sie geben nur Informationen 
preis oder befassen sich mit einer Reihe von Themen, die möglicherweise nicht ein 
übergreifendes verbindendes Thema haben. 
 

Und meiner Meinung nach ist Philipper auch so. Versuche, das Thema des 
Philipperbriefes als Einheit oder Freude oder Leid oder was auch immer zu isolieren, 
greifen meiner Meinung nach alle zu kurz, und all das sind Themen. Und sie sind alle 



6 

 

legitimerweise im Philipperbrief zu finden, aber das liegt daran, dass ich denke, dass 
Paulus einfach eine Reihe von Themen anspricht und einfach umherwandert und 
eine Reihe von Themen und Themen berührt, die er an die Gemeinde von Philippi 
richten möchte. 
 

Gut, ich habe gesagt, dass ich ziemlich schnell durch den Philipperbrief kommen 
möchte, aber es gibt einen Text, den ich langsamer angehen und mir ein wenig 
genauer ansehen möchte, und er ist im zweiten Kapitel des Philipperbriefs zu finden. 
In der Tat ist dies normalerweise der Text im Philipperbrief, das ist der Text, der zum 
größten Teil die ganze Aufmerksamkeit erhält. Es beginnt in Vers 6 von Kapitel 2, 
eigentlich bis zurück zu Vers 5, wo Paulus sagt: "Lasst denselben Sinn in euch sein, 
der auch in Christus Jesus war, der, obwohl er in der Gestalt Gottes war, die 
Gleichheit mit Gott nicht als etwas ansah, das man ausnutzen sollte. 
 

Aber er entäußerte sich, oder ich mag eigentlich, ich denke, die NIV ist hier am 
genauesten, er machte sich zu nichts, oder er machte sich keinen Ruf, indem er die 
Gestalt eines Sklaven annahm, in menschlicher Gestalt geboren wurde und in der 
menschlichen Gestalt gefunden wurde, er demütigte sich selbst und wurde gehorsam 
bis zum Tod.  sogar den Tod am Kreuz. Darum hat ihn auch Gott hoch erhöht und ihm 
gegeben, das heißt Jesus, hat ihm den Namen gegeben, der über allen Namen ist, 
damit vor dem Namen Jesu jedes Knie sich beuge und im Himmel und auf Erden und 
unter der Erde und jede Zunge bekenne, dass Jesus Christus der Herr ist, zur Ehre 
Gottes, des Vaters. Nun gibt es zwei Möglichkeiten, wie wir uns dem nähern 
könnten, und übrigens, dieser Abschnitt ist einer der Abschnitte im Neuen 
Testament, der als christologischer Hymnus bezeichnet wird, der andere ist im 
Kolosserbrief zu finden, mit dem wir uns später befassen werden, hoffentlich 
kommen wir heute zum Kolosserbrief, aber im Buch Kolosser finden wir einen 
anderen Abschnitt, der als Hymnus bekannt ist.  ein christologischer Hymnus, und ein 
Teil der Debatte ist, wenn Ihre Bibeln, wenn Sie eine Bibel haben, die poetische 
Abschnitte oder hymnische Abschnitte in einer Art Versform voneinander 
unterscheidet, Ihre Bibel das wahrscheinlich mit Philipper 2, 6 bis 11 macht, das liegt 
daran, dass dieser Abschnitt weithin als Hymnus angesehen wird, oder zumindest als 
eine Art erhabene Prosa oder poetische Art der Sprache,  und es gibt eine Debatte, 
ob Paulus dies geschrieben hat, oder ob Paulus einfach einen Hymnus oder ein 
Gedicht aus dem ersten Jahrhundert verwendet und zitiert, mit dem seine Leser 
vertraut sind, und jetzt verwendet er es, so wie wir jemanden ausführlich zitieren 
und mit Anführungszeichen versehen würden, aber ich bin nicht daran interessiert, 
herauszufinden, ob Paulus dies geschrieben hat oder ob er das Lied entlehnt.  Egal, 
was der Fall ist, wir müssen uns immer noch damit auseinandersetzen, was es in 
seinem Kontext tut und was es aussagt. 
 

Das erste, was man tun muss, ist, die Struktur dieses Hymnus zu beachten, die 
Struktur dieses Hymnus nimmt tatsächlich eine U-Form an, sie beginnt mit Jesus 
Christus, der in der Gestalt Gottes bezeichnet wird, eigentlich ein Hinweis auf die 



7 

 

Präexistenz Jesu bei Gott, aber dann beginnt der Hymnus einen Abschwung am 
unteren Ende des U, wo er menschliche Gestalt annimmt,  Er ist wie ein Mensch 
geschaffen, aber es geht noch weiter, er erniedrigt sich selbst bis zum Tod und Tod 
am Kreuz, aber dann, so bist du am Boden der U-Form angelangt, aber dann macht 
der Hymnus eine Wendung nach oben, so dass nun in den allerletzten Versen Jesus 
Christus weit über ihn erhoben wird,  In den himmlischen Reichen wird Er erhöht und 
erhält einen Namen, der über jedem Namen steht, damit sich jeder vor diesem 
Namen Jesu verneigen würde. Das Lied sieht also irgendwie so aus, das sogenannte 
Christus-Lied in Philipper Kapitel 2, Jesus Christus, himmlischer Status, sagt, obwohl 
er in der Gestalt Gottes war, betrachtete er diese Gleichheit mit Gott nicht als etwas, 
das er für seinen eigenen Gebrauch ausnutzen konnte, sondern er gab das bis zu dem 
Punkt auf, an dem er ein menschliches Wesen wurde und sich selbst bis zum Tod am 
Kreuz erniedrigte.  Aber das war noch nicht alles, die Handlung nimmt eine Wendung 
nach oben zu Jesu Erhöhung. Wenn das stimmt, dann ist es das irgendwie. 
 

Das sollte in gewisser Weise höher sein. Ich bin überzeugt, dass Jesus in diesem 
Hymnus nicht nur in die gleiche Position zurückversetzt wird, die er vorher hatte, 
sondern dass er etwas erhält, was er vorher nicht hatte. Jetzt, wie derjenige, der 
gedemütigt wurde, jetzt ist er erhöht und erhält einen Namen, vor dem sich alle Knie 
beugen und bekennen, dass er der Herr ist. 
 

Ich denke, Jesu Erhöhung führt zu einem Status, den er vorher nicht einmal hatte. 
Nun, ein paar Dinge zu dieser Hymne. Zunächst einmal die Christologie davon. 
 

Dieser Hymnus hat das, was man eine sehr hohe Christologie nennt, die einen klaren 
Hinweis auf die himmlische Präexistenz Jesu ist, die Tatsache, dass er in der Gestalt 
Gottes selbst existiert. Aber ich möchte Ihre Aufmerksamkeit auch auf ein 
interessantes Zitat aus dem Alten Testament in diesem Abschnitt lenken. Und wenn 
du, du brauchst dich nicht dorthin zu wenden, werde ich das tun, aber wenn du zu 
Jesaja Kapitel 45 im Alten Testament zurückgehen würdest, Jesaja Kapitel 45 und 
Vers 23, dann glaube ich, dass es das ist, was ich will, Jesaja Kapitel 45, Vers 23. 
 

Das ist Gott, der durch den Propheten Jesaja zu Israel spricht. Das ist also Gott, der 
sich auf sich selbst bezieht. Ich werde zurückgehen und Vers 22 lesen. 
 

Er sagt: "Kehre dich zu mir um", sagt Gott zu Israel: "Kehre dich zu mir um und werde 
gerettet bis an die Enden der Erde, denn ich bin Gott und es gibt keinen anderen." 
Das ist interessant. Gott behauptet seine absolute Einzigartigkeit, dass es außer ihm 
keinen anderen Gott gibt. 
 

Dann sagt er: "Bei mir selbst, wiederum: Das sind Gottes Worte an Israel, ich selbst 
habe geschworen, dass aus meinem Mund Gerechtigkeit hervorgegangen ist, ein 
Wort, das nicht zu mir zurückkehren wird, jedes Knie wird sich beugen und jede 
Zunge wird bekennen. Interessanterweise ist das genau der Vers, der jetzt in 



8 

 

Philipper Kapitel 2 auf Jesus angewendet wird. Damit wir sehen, sehen wir die Art 
von Phänomen, nicht den Anfang, sondern wir sehen ein Phänomen, das im Neuen 
Testament zahlreiche Male auftreten wird. Das sind Texte, die sich im Alten 
Testament auf Gott bezogen, werden nun auf Jesus Christus übertragen. 
 

Und das Interessante daran ist, dass es in Jesaja, Kapitel 45, im Zusammenhang mit 
der absoluten Einzigartigkeit Gottes steht. Er sagt: Ich bin Gott und es gibt keinen 
anderen. Wie kann also dieser Text auf Jesus Christus angewendet werden, einen 
Text im Alten Testament, der die absolute Einzigartigkeit Gottes bekräftigt, dass es 
keinen anderen Gott gibt? 

 

Wie kann dieser Text auf Jesus Christus angewendet werden, wenn er nicht in 
gewissem Sinne Gott selbst ist? Das ist der Grund, warum ich das sage, dieser 
Hymnus oder dieses Gedicht hat eine sehr hohe Christologie. Jesus ist in der Gestalt 
Gottes selbst. Er existiert bereits als Gott. 
 

Am Ende wird er erhöht und ein Text, der auf die Einzigartigkeit Gottes gegenüber 
allen anderen Göttern zutrifft oder verweist, wird nun auf Jesus Christus als 
denjenigen angewendet, der die universelle Anbetung, die universelle Anbetung der 
ganzen Schöpfung, empfangen wird. Nun, trotz dieser hohen Christologie und der 
Betonung der Herrschaft Jesu und seiner absoluten Einzigartigkeit als Gott, aber 
desjenigen, der sich selbst demütigt und menschliche Gestalt annimmt, ist es wichtig, 
zurückzutreten und zu fragen, was ist also der Zweck dieses Hymnus? Lehrt uns 
Paulus eine christologische Lektion darüber, wer Jesus ist und welches Wesen er hat? 
Nun, da ist sicherlich etwas Wahres dran, aber es ist wichtig zu untersuchen, wie 
dieser Text in seinem Kontext funktioniert. Der wichtigste Text in Philipper 2 ist nicht 
die Verse 6-11. 
 

Der wichtigste Text sind die Verse 1-4 von Kapitel 2, wo Paulus sagt, wenn es 
irgendeine Ermutigung in Christus, irgendeinen Trost aus Liebe, irgendein Teilhaben 
am Geist, irgendein Mitgefühl und Mitgefühl gibt, dann mache meine Freude 
vollkommen. Das ist Paulus, der sich an die Philipper wendet, indem er der gleichen 
Meinung ist. Da ist diese denkende Sprache, dass man eines Sinnes ist, dass man in 
völliger Übereinstimmung und eines Sinnes ist, dass man die gleiche Liebe hat: Tut 
nichts aus selbstsüchtigem Ehrgeiz oder Dünkel, sondern betrachtet andere in Demut 
als besser als euch selbst. 
 

Lasst einen jeden von euch nicht auf sein eigenes Interesse schauen, sondern auf das 
Interesse der anderen. Und dann kommt unser Text, hab diesen Sinn in dir, der auch 
in Jesus Christus ist. In erster Linie dient dieser Hymnus oder dieses Gedicht mit 
dieser sehr erhabenen Christologie in erster Linie als Modell für die Art von 
Verhalten, die Paulus in Kapitel 2,1-4 bei seinen Lesern sehen möchte. 
 



9 

 

Es ist ein Beispiel für den Mangel an egoistischem Ehrgeiz. Es ist ein Beispiel für die 
Art von aufopfernder Liebe und Fürsorge für andere, die Paulus in seinen Lesern in 
den Versen 1-4 sehen möchte. Nun gibt er ein Beispiel dafür von Jesus selbst in den 
Versen 5-11. 
 

Es ist also wichtig zu verstehen, dass dieser Text nicht nur dazu da ist, deine Neugier 
darauf zu befriedigen, wer Jesus ist, obwohl das wichtig ist, er ist als ethisches Modell 
dafür gedacht, was es bedeutet, diese aufopfernde Liebe und diesen Mangel an 
egoistischem Ehrgeiz zu leben, den Paulus bei seinen Lesern aus Kapitel 2,1-4 sehen 
möchte.  
 
In Ordnung, haben Sie Fragen zum Philipperbrief? Wie gesagt, das ist der einzige 
Text, den ich mir langsam anschauen möchte. Das Wichtigste, worauf Sie sich 
konzentrieren sollten, ist der Gesamtzweck des Briefes. 
 

Warum hat Paulus es geschrieben? Was versucht er zu erreichen? Dann reimt sich 
diese Art von poetischer und hymnischer Struktur nicht. Unsere heutige Poesie reimt 
sich oft im Klang, oder sogar unsere Lieder, die wir in der Kirche singen, oder unsere 
Lobpreislieder und Chöre, sie neigen dazu, Zeilenenden zu reimen, sich aufeinander 
zu reimen. Das ist hier nicht unbedingt der Fall. 
 

Es gibt noch andere Faktoren, die darauf hindeuten, dass es sich um eine Hymne 
oder eine Art erhabene Prosaschrift handelt. Das ist eine gute Frage. Hoffentlich 
könnt ihr anfangen zu erkennen, dass das Neue Testament, unser Verständnis von 
Theologie und wer Gott ist und wer Jesus ist, usw. usw., aus Schriften stammen, die 
unter sehr spezifischen historischen Umständen entstanden sind. 
 

Nochmals, Paulus wendet sich an reale Gemeinden mit echten Problemen, und der 
Trick besteht darin, zu verstehen, wie wir die Theologie aus Briefen verstehen, die an 
sehr, sehr spezifische Situationen und Umstände gerichtet waren. Öffnen wir also ein 
weiteres Stück der Post der frühen Kirche. Nochmals, der kanonischen Reihenfolge 
im Neuen Testament folgend, nicht der chronologischen Reihenfolge, in der sie 
geschrieben wurden, ist das nächste Buch, das wir betrachten wollen, ein Buch, das 
an die Stadt Kolossae geschrieben wurde, ein Buch, das ihr aus eurem Neuen 
Testament als den Brief an die Kolosser kennt. 
 

Dabei handelt es sich um eine Art leicht verschwommene Karte des südwestlichen 
Kleinasiens oder des heutigen Südwestens der Türkei. Hier ist die Stadt Ephesus, über 
die wir ein wenig gesprochen haben, obwohl ich nicht glaube, dass der Brief an die 
Epheser nach Ephesus geschrieben wurde. Es wurde wahrscheinlich für viele dieser 
Städte geschrieben, aber Sie werden feststellen, dass im Landesinneren von Ephesus 
die Stadt Kolossae liegt. 
 



10 

 

Und Kolossae, eigentlich ein paar andere Bilder, das ist der Tell, der Hügel der Stadt. 
Dies ist ein modernes Bild der Antike, wo sich die antike Stadt Kolossae befunden 
haben muss. Dies ist das Amphitheater, das, was vom Amphitheater in der Stadt 
Kolossae übrig geblieben ist, offensichtlich von einer modernen Darstellung der 
Kolossäer. 
 

Was wissen wir über die Stadt Kolossae? Ein paar interessante Dinge sind, erstens, 
dass die Stadt Kolossä eine der kleinsten und wahrscheinlich auch die 
unbedeutendste Stadt war, an die Paulus einen Brief schrieb. Im Gegensatz zu 
Städten wie Ephesus oder Rom, die politisch und wirtschaftlich eine wichtige Rolle 
spielten, oder Korinth schien Kolossae eine eher unbedeutende Stadt zu sein. Es 
scheint, dass auch sie durch ein Erdbeben irgendwann in der Mitte des Jahres 60 n. 
Chr. zerstört wurde. 
 

Also eine eher unbedeutende Stadt. Die andere Sache, die wir über den Brief wissen, 
ist, dass Paulus die Stadt selbst anscheinend nicht besucht hat. Dies ist eine der 
wenigen Städte, an die Paulus einen Brief schreibt, in denen er nicht selbst die 
Gemeinde gegründet hat, keine Rolle dabei gespielt hat oder die er nicht persönlich 
besucht hat. 
 

Und es gibt mehrere Verse im Kolosserbrief, die dir diesen Eindruck vermitteln. Zum 
Beispiel denke ich, dass er in Kapitel 2 und Vers 1 sagt: "Hier ist, was Paulus in Kapitel 
2 und Vers 1 des Kolosserbriefs sagt, denn ich möchte, dass ihr wisst, wie sehr ich für 
euch kämpfe und für die in Laodizea und für alle, die mich nicht von Angesicht zu 
Angesicht gesehen haben. So scheint er die Kolosserchristen, an die er schreibt, als 
Teil dieser Gruppe von Menschen zu kategorisieren, die er noch nie von Angesicht zu 
Angesicht gesehen hat. 
 

Stattdessen hat jemand anderes die Gemeinde in Kolossae gegründet, aber nun ist 
etwas geschehen, dass Paulus es für notwendig hält, einen Brief an die Gemeinde in 
dieser Stadt zu schreiben. Eine Sache, die beim Kolosserbrief sehr interessant ist, im 
nächsten Teil Ihrer Notizen, ist, dass er sich an mehreren Stellen stark mit dem 
Epheserbrief überschneidet, und zwar in dem Maße, in dem das Vokabular und die 
Ähnlichkeit die gleiche Art von Ähnlichkeit sind, die man im synoptischen Problem 
findet. Erinnern Sie sich, als wir über Matthäus, Markus und Lukas sprachen und 
sagten, dass die Formulierungen, nicht nur die Reihenfolge der Ereignisse und die 
Konzepte, sondern auch die Formulierungen so ähnlich waren, dass es eine 
Beziehung zwischen Matthäus, Markus und Lukas gegeben haben muss. 
 

Und wir schlugen vor, dass Markus wahrscheinlich zuerst geschrieben wurde und 
dann Matthäus und Lukas Markus verwendeten, aber auch einige andere Quellen. 
Dieselbe Art von Ähnlichkeit ist zwischen diesen Abschnitten, die ich in deinem 
Lehrplan zwischen Epheser und Kolosser aufgeführt habe, offensichtlich. Ich werde 
mir nicht die Zeit nehmen, sie zu lesen, aber wenn Sie etwas Zeit haben, selbst in 



11 

 

einer englischen Übersetzung, vergleichen Sie sie einfach, Sie können nicht anders, 
als die Ähnlichkeiten bis hin zu den genauen Wörtern zu bemerken, die verwendet 
werden. 
 

Wie erklären wir uns das? Vielleicht ist es am wahrscheinlichsten, dass Paulus den 
Kolosserbrief zuerst geschrieben hat, um eine ganz bestimmte Situation oder ein 
Problem anzusprechen, und wir werden gleich sehen, worin dieses Problem besteht. 
Und dann dachte Paulus im Grunde, dass das, was er schrieb, für ein viel breiteres 
Publikum von Vorteil sein würde. Also schreibt er und bezieht viele der 
Informationen aus dem Kolosserbrief ein, die er jetzt an eine viel breitere Leserschaft 
richtet, nicht als Antwort auf ein bestimmtes Problem. 
 

Das erklärt wahrscheinlich die Ähnlichkeiten. Einige behaupten, dass Paulus keinen 
dieser Briefe geschrieben hat. Vielleicht schrieb er den Kolosserbrief, und einige 
spätere Autoren schrieben Teile des Kolosserbriefs ab, um den Epheserbrief zu 
erstellen. 
 

Aber ich halte es für wahrscheinlicher, dass Paulus einfach das gleiche Material 
zweimal verwendet hat. Einmal, um eine sehr spezifische Situation im Kolosserbrief 
anzusprechen, und dann wieder, um eine viel allgemeinere Situation und ein 
allgemeineres Publikum anzusprechen. Nun stellt sich die Frage, welches Problem 
Paulus angesprochen haben könnte? Oder anders ausgedrückt: Gab es in der Stadt 
Kolossä eine Art Irrlehre oder ein Problem, das Paulus dazu veranlasste, zu 
schreiben? Das ist diskutiert worden, weil Paulus nicht herauskommt und das 
tatsächlich sagt. 
 

Wenn du den Galaterbrief liest, erinnere dich daran, dass wir über den Galaterbrief 
gesprochen haben. Wenn du zurückgehst und dieses Buch liest, ist es sehr, sehr 
offensichtlich und klar, dass Paulus eine Art falscher Lehre oder ein falsches Problem 
anspricht. Wenn man jedoch den Kolosserbrief liest, kommt es nicht ganz so stark 
rüber. 
 

Tatsächlich kommt der einzige Beweis, den du dafür hast, dass Paulus irgendein 
Problem oder eine falsche Lehre anspricht, erst in Kapitel 2, etwa einem Drittel des 
Briefes. Im Galaterbrief hingegen sprang Paulus direkt in das Problem ein und sagte: 
"Ich bin erstaunt, dass du dich so schnell vom Evangelium abgewandt hast. Aber im 
Kolosserbrief bekommt man keinen Hinweis darauf, dass in der Gemeinde in Kolossa 
etwas nicht stimmt, bis man etwa ein Drittel des Buches durchgelesen hat, bis man 
gut in Kapitel 2 kommt. Aus diesem Grund haben einige gesagt, nun, Paulus scheint 
keine Situation oder ein spezifisches Problem oder irgendeine Art von falscher Lehre 
anzusprechen, die die Gemeinde infiltriert hat, wie er in Galatien war. 
 

Also haben einige gesagt, nein, das ist er nicht. Aber andere, wieder andere lassen 
sich durch Verse wie diesen überzeugen. Dies ist Kapitel 2 und Vers 4. Ich bin mir 



12 

 

nicht sicher, warum ich zwei Vers 4 da oben habe, aber in Kapitel 2 sollte der zweite 
Vers 8 sein. Aber in Kapitel 2 und Vers 4 sagt er: "Ich versuche es", und wieder ist das 
der erste Hinweis, den man bekommt, dass es ein Problem gibt. 
 

Paulus sagt schließlich nach einem ganzen Kapitel und dann in Vers 4 von Kapitel 2: 
"Ich sage diese Dinge, damit euch niemand mit wohlklingenden Argumenten 
täuschen kann." Und das ist alles, was er sagt. Und dann in Vers 8, um ein paar Verse 
in Vers 8 zu überspringen, sagt er: Seht zu, dass euch niemand gefangen nimmt 
durch Philosophie und leeren Trug gemäß den menschlichen Traditionen, gemäß den 
Elementargeistern des Universums und nicht gemäß Christus. 
 

Es gibt den zweiten Hinweis, den wir bekommen, dass etwas nicht stimmt. Aber ich 
denke, es wird noch deutlicher, wenn wir zu Vers 16 von Kapitel 2 springen. Paulus 
sagt daher: Lasst euch von niemandem verurteilen, wenn es um Essen und Trinken 
geht oder um Feste, Neumonde oder Sabbate. Diese sind nur ein Schatten dessen, 
was kommen wird, aber die Substanz gehört Christus. 
 

Lasst euch von niemandem disqualifizieren, indem ihr auf Demut und Anbetung der 
Engel beharrt, in Visionen verweilt, ohne Grund aufgeblasen durch menschliche 
Denkweisen und nicht an dem Haupt festhaltet, das Jesus Christus ist. Dann springe 
ich hinunter zu Vers 20. Wenn du mit Christus den Elementargeistern des 
Universums gestorben bist, warum lebst du dann immer noch so, als gehörst du zur 
Welt? Warum unterwerfen Sie sich den Vorschriften? Nicht anfassen, nicht 
schmecken, nicht berühren. 
 

Aufgrund dieser Verse sind die meisten heute davon überzeugt, dass Paulus eine Art 
abweichende Lehre ansprach. Es gibt eine Art von Lehre, die in die kolossische 
Gemeinde eingedrungen war oder vielleicht gerade anfing, sie zu infiltrieren, die 
Paulus beunruhigte, und deshalb setzt er sich hin und schreibt diesen Brief, um zu 
versuchen, es abzuwenden oder diese Lehre zu bekämpfen, von der er befürchtet, 
dass einige der Kolosser getäuscht werden könnten, indem sie denken, dass sie 
richtig ist.  Oder einige erwägen, Teil von zu werden oder ihm zu folgen. Nun, das 
Problem, also denke ich, eine vermittelnde Position, wäre wohl, dass Paulus eine Art 
falsche Lehre anspricht, aber die Situation scheint nicht so schlimm oder so ernst zu 
sein wie in Galatisch. 
 

Oder gehen Sie zurück zum Galaterbrief, wo er vom ersten Vers an die Danksagung 
überspringt und sagt: Ich bin erstaunt, dass du dich so schnell vom Evangelium 
abwendest. Aber jetzt sagt er bis zum zweiten Kapitel nichts mehr. Vielleicht sollten 
wir daraus schließen, dass es eine falsche Lehre gibt, aber vielleicht ist sie nicht ganz 
so schwerwiegend, oder vielleicht ist sie noch nicht in die Kirche eingedrungen und 
hat tatsächlich begonnen, die Menschen in die Irre zu führen. 
 



13 

 

Aber können wir das konkreter sagen? Was ist das für eine Lehre, die Paulus 
bekämpft? Wie ich schon sagte, als wir uns den Galaterbrief ansahen, stimmten fast 
alle darin überein, dass Paulus sich an die Judaisten wendet, d.h. an jüdische 
Christen, die versuchen, die Heiden zu zwingen, sich dem Gesetz des Mose zu 
unterwerfen. Der Glaube an Jesus Christus reicht nicht aus, sondern man muss sich 
dem mosaischen Gesetz unterwerfen und ein Leben als Jude führen, um Gottes Volk 
zu sein. Das ist ziemlich klar, aber Kolosser ist ein bisschen anders. 
 

Tatsächlich gab es eine Reihe von Vorschlägen und Erklärungen, was vor sich gehen 
könnte. Was ist das für eine Lehre, die Paulus zu beunruhigen und zu beunruhigen 
scheint, dass er die Kolosser davor warnen muss, sich täuschen oder in die Irre 
führen zu lassen? Und das Problem ist, dass die Beweise in verschiedene Richtungen 
zu gehen scheinen. Wenn ich zum Beispiel Kapitel 2 und Vers 8 lese: Seht zu, dass 
euch niemand durch Philosophie und leeren Betrug gefangen nimmt, gemäß der 
menschlichen Tradition. 
 

Was auch immer diese Lehre war, Paulus bezeichnete sie als Philosophie, und er sah 
sie auch auf nichts anderem als menschlicher Tradition beruhend und als etwas, das 
die Kolosser in die Irre führen könnte. Wir könnten uns also fragen, was unter diese 
Beschreibung einer Philosophie fallen könnte, die auf menschlicher Beschreibung 
oder menschlichen Traditionen basiert? Nun, lasst uns im nächsten Abschnitt ein 
wenig weiter lesen, beginnend mit Vers 16. Er sagt: Darum lasst euch von 
niemandem verurteilen, wenn es um Essen und Trinken geht oder um das Einhalten 
von Neumonden oder Sabbaten. 
 

Was sagt das über das Wesen dieser Lehre aus? Wer würde Neumonde, Feste und 
Sabbate einhalten? Juden. Tatsächlich findet sich der dreifache Ausdruck 
"Neumonde, Feste und Sabbate" im Alten Testament. Interessanterweise findet man 
es auch in der Qumran-Literatur, den Schriftrollen vom Toten Meer. 
 

Ich bin also überzeugt, dass, was auch immer diese falsche Lehre sein mag, es eine 
Art Judentum ist, mit dem Paulus es wieder mit Judaisten zu tun hat, die er jetzt in 
Gefahr sieht, seine Leser in die Irre zu führen. In der Tat war es früher sehr üblich, 
dass man weiterlesen musste. Was ist mit diesem hier? Lasst euch von niemandem 
disqualifizieren, indem er auf Demut und Anbetung der Engel beharrt und in Visionen 
verweilt, die durch die menschliche Denkweise grundlos aufgebläht sind. 
 

Nun, was auch immer es ist, Engel anbetet oder in irgendeiner Weise mit der 
Anbetung der Engel oder der Anbetung mit den Engeln zu tun hat. Und dann fährt er 
fort und sagt: "Warum unterwerfst du dich ihren Vorschriften, fassst nicht an, 
schmeckst nicht, berührst sie nicht, was wie eine Art extrem asketische Praxis 
erscheint, körperliche Lust zu vermeiden oder körperlichen Kontakt mit bestimmten 
Dingen zu vermeiden. Nun, einige haben angedeutet, dass das, was hier vor sich 



14 

 

geht, tatsächlich eine Verschmelzung mehrerer religiöser Philosophien und 
Überzeugungen ist. 
 

Es gibt also ein bisschen Judentum und vielleicht ein bisschen Gnostizismus. Wir 
haben alles über diese Dinge gesprochen. Ihr habt vielleicht ein bisschen andere 
heidnische Religionen, einige der Dinge, über die wir zu Beginn des Semesters 
gesprochen haben. 
 

Einige haben also gesagt, dass dies eine Art Synkretismus des jüdischen Glaubens 
und anderer heidnischer Glaubensrichtungen ist. Das Problem ist, dass es wirklich 
keinen Beweis dafür gibt, dass das passiert wäre, dass das Judentum in dem Ausmaß 
synkretisiert worden wäre, wie einige es mit der falschen Lehre hinter dem 
Kolosserbrief vermuten. Nach dem, was wir von den meisten jüdischen Religionen 
wissen, obwohl sie vom Hellenismus und griechischen Denkweisen beeinflusst 
waren, sind sie immer noch darauf bedacht, ihre Reinheit als Volk Gottes zu 
bewahren. 
 

Ich bin also überzeugt, dass es nicht nötig ist, außerhalb des Judentums nach den 
Irrlehrern hinter den Kolossern zu suchen. Und es gibt zwei Möglichkeiten. Erstens: 
Wir haben tatsächlich eine Reihe von Texten, die wir Apokalypsen nennen. 
 

Das heißt, es sind Texte, die dem Buch der Offenbarung und Daniel ähneln. Das ist 
ein Bericht über die visionäre Erfahrung einer Person, bei der sie in den Himmel 
aufsteigt und die himmlischen Bereiche sieht, die Engelwesen einschließen, und in 
einigen Apokalypsen auch Visionen von Engeln enthält, die anbeten und sich sogar 
Engeln in der Anbetung anschließen. 
 

Und einige schlagen sogar Orte vor, an denen die Engel selbst in der Anbetung 
besänftigt werden müssen. Diese mystische, visionäre Erfahrung war also ein weit 
verbreitetes Phänomen im Judentum. Auch hier kann man all diese Apokalypsen 
lesen. 
 

Wir haben englische Übersetzungen. Sie haben es nicht ins Alte und Neue Testament 
geschafft, aber sie bezeugen immer noch, was viele Juden im ersten Jahrhundert 
dachten. Aber zweitens bin ich überzeugt, dass eine weitere Möglichkeit die Bezüge 
zum Essen und Trinken sind. 
 

Er sagt: "Lasst euch von niemandem in Sachen Essen und Trinken verurteilen." Die 
Verweise auf Neumonde, Feste und Sabbate, die Anbetung von Engeln und Visionen, 
die harte Behandlung des Körpers, die Demut und sogar das Prahlen, der Bezug auf 
das Prahlen und das, was man gesehen hat. Interessanterweise sind all diese 
Elemente bei den Essenern oder in der Qumran-Gemeinschaft zu finden, besonders 
sind sie in den Schriftrollen vom Toten Meer bezeugt. 
 



15 

 

Ich frage mich also, ob das Judentum, das Paulus bekämpft, nicht entweder dieses 
apokalyptische Judentum ist, das mystische Visionen und visionäre Erfahrungen 
betonte, oder ob es vielleicht ein Judentum wie die Essener und die Gemeinde vom 
Toten Meer war, das Wert auf die strikte Einhaltung des Sabbats legte. Sie hielten 
sich an zeremonielle Reinheit und vermieden den Kontakt mit bestimmten Dingen. Es 
gibt sogar Hinweise, es gibt sogar einige Dokumente in der Qumran-Gemeinschaft, 
die diese mystische Erfahrung bezeugen, tatsächlich mit den Engeln anzubeten, sich 
den Engeln in der Anbetung in den himmlischen Bereichen anzuschließen. 
 

Meiner Meinung nach spricht Paulus also nicht irgendeinen Synkretismus oder eine 
Verschmelzung von jüdischem und heidnischem Glauben an, die alle in einem 
vermischt sind, sondern ich denke, er spricht einfach ein Judentum der Gegenwart 
an, und das ist entweder ein apokalyptischer Typ oder ein Essener oder Qumran Typ 
des Judentums. Das Problem ist, dass dieses Judentum jetzt anscheinend für einige 
seiner Leser attraktiv geworden ist, und jetzt muss Paulus sie vor der Gefahr warnen, 
dieser Lehre nachzugeben oder sich dieser mystischen Art des Judentums 
anzuschließen, dieser apokalyptischen Art oder dem Essener oder Qumran-Typ des 
Judentums. Zusammenfassend lässt sich sagen, dass der Zweck des Kolosserbriefes 
darin besteht, dass Paulus dann den Kolosserbrief schrieb, um seine Leser davor zu 
warnen, sich von dieser falschen Lehre, diesem Judentum, in die Irre führen zu 
lassen, das eine Alternative zu dem Leben bietet, das sie in Christus Jesus haben. 
 

Paulus wird also schreiben, um die Kolosser davor zu warnen, dieser judaisierenden 
Lehre als Alternative zu dem, was sie in Christus Jesus haben, nachzugeben. Und was 
er tun wird, ist zu betonen, dass sie alles haben, was sie in Christus Jesus brauchen, 
und dass sie nicht brauchen, was diese mystische oder qumranische Art des 
Judentums ihnen zu bieten hat. Mit ihrer Askese, ihrer Anbetung der Engel und ihrer 
visionären Erfahrung brauchen sie das nicht als Ersatz für das, was sie in Christus 
haben, weil sie bereits alles haben, was sie in Christus Jesus brauchen. 
 

Na gut, hast du bisher Fragen zum Hintergrund des Buches oder zu dem, was Paul 
tut, warum er schreibt? Gut. Und ich hoffe tatsächlich, dass ich das schriftlich weiter 
ausbauen kann, weil es wirklich nie vorgeschlagen wurde. Die meisten Menschen 
sind immer noch davon überzeugt, dass es beim Lesen des Kolosserbriefs eine Art 
Mischung aus Judentum und anderen heidnischen religiösen Gedanken wie dem 
Gnostizismus und anderen heidnischen religiösen Überzeugungen ist, die irgendwie 
in einem zusammengefasst sind. 
 

Aber noch einmal, ich bin nicht davon überzeugt, dass das der Fall ist, und ich glaube 
nicht, dass wir über das Judentum hinausschauen müssen, um all die Elemente in der 
Lehre zu finden, die Paulus im Kolosserbrief anspricht. Ich hoffe also, dass ich das 
irgendwann weiter ausbauen kann. Also teste ich das sozusagen. 
 



16 

 

Wenn sich also eines Tages herausstellt, dass es falsch ist, entschuldige ich mich, 
aber ich glaube nicht, dass es falsch ist. Gut, was ist das Thema des Kolosserbriefes? 
Wenn ich ein Hauptthema nennen müsste, und vielleicht nicht das Hauptthema, aber 
ein Hauptthema, dann wäre das die Vorherrschaft Christi. Tatsächlich ist es das, was 
Paulus in seinem ganzen Brief argumentiert, dass sie aufgrund der Vorherrschaft und 
absoluten Genügsamkeit Christi nicht brauchen, was dieser mystische Typus des 
Judentums und seine Erfahrungen ihnen zu bieten haben. 
 

In der Tat, wie wir sehen werden, ist das Hauptproblem des Paulus mit dieser 
falschen Lehre, dieser jüdischen Religion, nicht nur theologischer, sondern auch 
ethischer Natur. Sein Problem ist, dass dieses Judentum mit all seinen asketischen 
Praktiken und mystischen Erfahrungen nichts dazu beiträgt, die Macht der Sünde zu 
besiegen. Aber in Christus haben sie die Fähigkeit, die Sünde und ihre Macht zu 
überwinden. 
 

Dadurch, dass sie mit Christus in seinem Tod und seiner Auferstehung verbunden 
sind, haben sie alles, was sie brauchen, um die Macht der Sünde zu überwinden. 
Warum sollten sie sich also auf dieses Judentum einlassen wollen, dessen Askese und 
mystische Erfahrungen nichts dazu beitragen, die Sünde und die Begierden des 
Fleisches zu überwinden? Die Überlegenheit oder die Überlegenheit Christi über alle 
Dinge ist also ein dominierendes Thema bei Paulus. Und Paulus entwickelt dieses 
Thema sehr früh in seinem Brief, sogar schon in Kapitel 1. Hier ist der zweite der 
sogenannten Christushymnen. 
 

Wir haben uns bereits eine in Philipper 2 und den Versen 6 bis 11 angesehen. Hier ist 
der zweite, Kolosser Kapitel 1, Verse 15 bis 20. Und wieder fragen einige Leute, nun, 
hat Paulus das geschrieben? Oder leiht er sich ein bereits existierendes Lied aus? 
Benutzt er einen Hymnus oder ein Gedicht, das die frühe Gemeinde kannte und 
verwendete, und jetzt benutzt Paulus es, weil es das aussagt, was er sagen will? Oder 
hat Paulus das geschrieben? Auch hier bin ich nicht daran interessiert, diese Frage zu 
klären. 
 

Aber auch hier ist es wichtiger zu fragen, wie diese Hymne funktioniert. Ab Vers 15 
ist Er das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene der ganzen Schöpfung. 
Denn in Ihm ist alles erschaffen worden im Himmel und auf Erden, das Sichtbare und 
das Unsichtbare, ob Throne oder Herrschaften oder Herrscher oder Mächte, alles ist 
durch Ihn und für Ihn geschaffen worden. Er selbst steht vor allen Dingen, und in ihm 
halten alle Dinge zusammen. 
 

Er ist das Haupt seines Leibes, der Gemeinde. Er ist der Anfang, der Erstgeborene von 
den Toten, damit Er in allem den Vorrang oder den ersten Platz haben kann. Denn in 
Ihm wohnte die ganze Fülle Gottes, und durch Ihn hatte Gott Gefallen, alles mit Sich 
zu versöhnen, ob auf Erden oder im Himmel, indem er durch das Blut Seines Kreuzes 
Frieden stiftete. 



17 

 

 

Nun, einer der Gründe, warum ich diesen Hymnus so früh in den Brief geschrieben 
habe, war, dass wenn Er sie dazu bringen kann, das zu glauben, und nachdem sie 
diese erhabene Darstellung Christi in diesem christologischen Hymnus gesehen 
haben, sie hoffentlich eher geneigt sein werden, Seine Warnungen zu akzeptieren, 
diese falsche Lehre zu vermeiden. Hoffentlich werden sie mit Ihm darin 
übereinstimmen, dass diese falsche Lehre, dieses mystische Judentum, ihnen wirklich 
nichts zu bieten hat. Wenn sie diesen Hymnus und dieses Gedicht hören, werden sie 
hoffentlich verstehen, dass sie alles haben, was sie in Christus brauchen, und dass sie 
nicht brauchen, was dieses mystische Judentum zu bieten hat: seine Askese und 
seine visionären und mystischen Erfahrungen. Nun, nur ein paar Dinge, die ich zu 
diesem Lied sagen möchte. Beachte zunächst, wie das Lied geteilt ist. 
 

Zunächst einmal wird Jesus in den Versen 15 bis 17 als der Herr über die erste 
Schöpfung dargestellt. In Anspielung auf 1. Mose Kapitel 1 und 2 wird Jesus nun als 
der primäre Akteur der Erschaffung des Universums angesehen. Paulus stellt Jesus 
also als Herrn über die erste Schöpfung, über das gesamte Universum dar. 
 

Er ist der Herr über die Himmel und die Erde, und alles im Himmel und auf Erden 
verdankt sein Dasein Jesus Christus. Paulus ist aber auch davon überzeugt, dass die 
Tatsache, dass Jesus der Herr über die Schöpfung ist, bedeutet, dass er in der Lage 
ist, die Schöpfung zu ihrem wahren Ziel zu führen. Durch Seinen Tod und Seine 
Auferstehung hat Jesus nun eine neue Schöpfung gegründet. 
 

Und die Annahme ist, die gleiche Annahme wie im Epheserbrief, die Annahme ist, 
dass die Sünde eine Verschiebung verursacht hat, dass die Sünde in gewissem Sinne 
die erste Schöpfung ruiniert hat, so dass Gott jetzt einen neuen Schöpfungsakt 
einführen muss, um die Schöpfung zu ihrem Ziel einer neuen Schöpfung zu bringen. 
Und jetzt ist Paulus überzeugt, dass das durch Jesus Christus geschehen ist. Er ist also 
nicht nur der Herr über die erste Schöpfung, sondern auch über die neue Schöpfung. 
 

Als Herr der ersten Schöpfung ist Er in der Lage, die Schöpfung zu ihrem 
beabsichtigten Ziel einer brandneuen Schöpfungshandlung zu bringen, die bereits 
geschehen ist, und das ist die Idee, die Er mit Epheser, dem Buch Epheser, teilt, dies 
wurde bereits durch die Gemeinde demonstriert. Die Kirche ist die erste Folge der 
neuen Schöpfung, in der Gott beginnt, alle Dinge mit sich selbst zu versöhnen. 
Eigentlich wird Jesu Auferstehung der Erstgeborene von den Toten genannt. 
 

Die Auferstehung Jesu ist die Einweihung der neuen Schöpfung. Aber die Schaffung 
der Kirche als versöhnte Menschheit ist auch Teil dieses neuen Schöpfungsaktes, den 
Jesus Christus jetzt eingeleitet hat. Aber noch ein paar andere Dinge. 
 

Jesus wird als Ebenbild des unsichtbaren Gottes und auch als Erstgeborener der 
ganzen Schöpfung dargestellt. Interessanterweise handelt es sich dabei um Begriffe 



18 

 

im Alten Testament und in der jüdischen Literatur, die auf die Weisheit angewendet 
wurden. Die Weisheit wurde als das Ebenbild Gottes angesehen. 
 

Die Weisheit wurde als neben Gott existierend angesehen. Weisheit wurde als das 
Agens der Schöpfung angesehen. Aber Paulus, obwohl die meisten Juden im ersten 
Jahrhundert und davor und danach die Weisheit mit der Tora, dem Gesetz, 
identifiziert hätten, sagt Paulus, dass Jesus Christus die wahre Verkörperung von 
Gottes Weisheit ist. 
 

Paulus verwendet also Kategorien aus der Weisheit, dem Bild Gottes, dem Schöpfer, 
dem Ding, durch das alle Dinge erschaffen werden, und dem Erstgeborenen der 
ganzen Schöpfung. Ein Großteil dieser Sprache spiegelt wider, wie das Alte 
Testament und andere jüdische Literatur Weisheit darstellten. So wird Jesus als die 
Weisheit Gottes dargestellt, als der wahre Offenbarer Gottes. 
 

Aber auch dieser Satz ist interessant, der Erstgeborene aller Schöpfung. Wir neigen 
vielleicht dazu, das falsch zu lesen. Aber dieser Satz stammt eigentlich aus Psalm 89, 
einem Psalm über den Messias, den davidischen König. 
 

Und dort bezieht sich Erstgeborener eindeutig auf Souveränität und Autorität über 
die Schöpfung. Jesus den Erstgeborenen der Schöpfung zu nennen, hat also nichts 
mit der Tatsache zu tun, dass Jesus erschaffen wurde oder dass es eine Zeit gab, in 
der er nicht existierte und jetzt ins Dasein kommt. Das Erstgeborene hat nichts mit 
der tatsächlichen Geburt oder Produktion zu tun. 
 

Es hat mit Status oder Souveränität zu tun. In Psalm 89 ist der König also der 
Erstgeborene, weil er der souveräne Herrscher über die ganze Schöpfung ist. Wenn 
man Jesus also den Erstgeborenen der Schöpfung nennt, ist das ein Ausdruck seiner 
Autorität und Souveränität über die gesamte Schöpfung als König, als davidischer 
König in Erfüllung von Psalm 89. 
 

Also hat der Autor wieder all diese Sätze aus der Weisheitsliteratur und dem Alten 
Testament angehäuft, um Jesus als den souveränen Herrscher über die ganze 
Schöpfung darzustellen, die erste Schöpfung und die zweite Schöpfung, die neue 
Schöpfung, so dass die Schlussfolgerung lautet: Was brauchen die Leser mehr? Was 
könnten sie in diesem mystischen Typus des Judentums, in diesem Qumran- oder 
Essener-Typus oder in diesem apokalyptischen Judentum finden? Was könnten sie 
daran finden, das das, was sie in Christus haben, ergänzen oder eine Alternative zu 
dem bieten könnte, was sie in Christus haben? Nach diesem erhabenen Hymnus 
Christi wird Paulus im Rest des Briefes beginnen, detaillierter darüber nachzudenken, 
warum die Leser sich dessen bewusst sein und diesem Judentum, dieser falschen 
Lehre, nicht nachgeben sollten. Und warum sollten sie einfach darauf vertrauen, dass 
ihre Vereinigung mit Jesus Christus ihnen alles bietet, was sie brauchen? Im Rest des 
Briefes werden wir das argumentieren und uns das ansehen.  



19 

 

 
Das war Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag 22 
über Philipper und Kolosser. 


