Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Lektion 22, Philipper
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Lektion 22
Uber Philipper und Kolosser.

In Ordnung, lass uns weitermachen und anfangen. Und beginnen wir mit einem
Gebet.

Vater, ich danke dir fiir einen so schonen Tag draul’en. Und deshalb bete ich, dass
wir in der Lage sein werden, unsere Aufmerksamkeit auf die Teile des Neuen
Testaments zu richten, Uber die wir nachdenken und die wir behandeln werden. Und
Vater, ich bete, dass wir uns wie immer des urspriinglichen Kontextes, in dem die
Blicher des Neuen Testaments geschrieben wurden, bewusster und vertrauter
werden. Aber als Ergebnis davon waren wir besser geriistet zu verstehen, wie sie
auch heute noch zu uns sprechen, als dein eigentliches Wort und deine Offenbarung
an uns. Im Namen Jesu beten wir, Amen.

Wartet ihr alle auf ein Quiz? Das wirde ich niemals in einer Woche machen, in der
man eine Abschlusspriifung hat, zumindest noch nicht.

Offnen wir also ein weiteres Stiick der Post der friihen Gemeinde, und wir 6ffnen
einen Brief, den wir an die Gemeinde in Philippi geschrieben haben, ein Buch, das wir
"Der Brief an die Philipper" nennen. Die erste Frage, die wir uns stellen miissen, ist:
Was wissen wir Uber die Stadt Philippi, das uns helfen kdnnte, uns ein wenig an dem
Kontext zu orientieren, in dem der Brief der Philipper geschrieben wird? Zunachst
einmal war die Stadt Philippi eine Stadt, die sich im heutigen nordlichen Teil
Griechenlands befand, damals ein Land, das als Makedonien bekannt war.
Tatsachlich wurde die Stadt Philippi nach dem Vater von Alexander dem Grol3en,
Philippus, benannt.

Du erinnerst dich an Alexander den Grof3en, den machtigen Feldherrn, der im
Grunde die ganze Welt hellenisierte und die griechische Kultur und Sprache in der
bewohnten Welt verbreitete, dessen Reich sich im Grunde grofer als jedes andere
Konigreich ausdehnte, bis Rom kam. Aber nach seinem Vater Philip wurde die Stadt
Philippi benannt. Aber die Stadt Philippi war im ersten Jahrhundert fir etwas
anderes bekannt.

Es war im Grunde das, was man eine romische Kolonie nannte. Das bedeutete, dass
Philippi die Heimat von Veteranen der romischen Armee war, die nach Philippi
kamen, um sich dort niederzulassen. Und der Grund dafiir ist, dass sie dort steuerfrei
sein konnten.



Sie hatten eine Art steuerbefreiten Status, da sie in Philippi lebten. Und an diese
Stadt, an diese Stadt richtet Paulus den Brief an die Philipper, an eine Gemeinde oder
Gemeinden, die sich dort niedergelassen hatten. Und der Philipperbrief ist eines
dieser Blicher, die wir ziemlich schnell durchgehen und durch die wir uns ziemlich
schnell bewegen werden.

Wir haben ein wenig Zeit mit Blichern wie 1. Korinther und Epheser verbracht, aber
wir werden ziemlich schnell hintibersegeln, durch Philipper segeln. Aber ich méchte
gleich mit der Frage beginnen, warum Paulus diesen Brief geschrieben hat. Warum
ein Brief an die Gemeinde in Philippi? Es scheint eine Reihe von Dingen zu geben, die
in Philippi vor sich gehen. Zunachst einmal scheint Paulus zu schreiben, um seine
Umstande im Gefangnis zu erklaren.

Denken Sie daran, dass der Philipperbrief eines der Blicher ist, die wir als die
Gefangnisbriefe bezeichnet haben oder die Forscher des Neuen Testaments als
solche bezeichnen. Das liegt daran, dass Paulus, wenn Sie diesen Brief lesen,
offensichtlich einen klaren Hinweis auf seine Gefangenschaft wahrend der Zeit seines
Schreibens nimmt. Obwohl, wahrscheinlich an dieser Stelle, zutreffender ist, Paulus
als unter Hausarrest stehend zu beschreiben.

Wenn wir an Paulus' Gefangenschaft denken, denken wir oft an ihn, der an einen
Soldaten gekettet war, oder an ihn in einem dunklen Kerker, wie er diesen Brief bei
Kerzenlicht schrieb oder was auch immer. Aber hochstwahrscheinlich hat Paulus viel
mehr Freiheiten, und man bekommt sicherlich diesen Eindruck, wenn man den
Philipperbrief liest. Paulus ist in Philipper sogar ziemlich zuversichtlich, dass er aus
dem Gefangnis und aus seinem Hausarrest entlassen wird.

Aber Paulus schreibt diesen Brief aus dem Gefangnis, und einer der Zwecke ist, dass
er zu schreiben scheint, um seine Umstande im Gefangnis zu erklaren. Um zu
erklaren, dass sich die Umstande des Paulus im Gefangnis trotz seiner Umstande und
vielleicht trotz einiger der Erwartungen der Philipper nicht zum Nachteil des
Evangeliums erwiesen haben oder nicht die Niederlage des Evangeliums oder den
Sieg des Romischen Reiches bedeuten. Stattdessen macht Paulus deutlich, dass sich
seine Umstdande im Gefangnis tatsachlich als Vorschub des Evangeliums im
Romischen Reich fiir Jesus Christus erwiesen haben.

Vielleicht wollten einige seiner Leser wissen, ob seine Gefangenschaft bedeutete,
dass etwas Ernstes geschehen war, oder ob dies zum Nachteil des Evangeliums
geschehen wiirde, oder welche Auswirkungen dies auf ihren eigenen Glauben an
Jesus Christus hatte. Und so schreibt Paulus, um ihnen zu versichern, dass seine
Situation im Gefangnis nicht bedeutet, dass das Evangelium nicht weiter
vorangekommen ist, oder dass Jesus Christus nicht der Herr ist. Er scheint also zu



schreiben, um zu erklaren, warum er im Gefangnis ist, oder um seine Umstande zu
erklaren.

Ein zweiter Grund ist eindeutig, dass Paulus den Philippern fiir ihre finanzielle
Unterstitzung dankt. Nun ist es interessant, diesen Brief mit dem Brief aus dem 1.
Korintherbrief zu vergleichen. Erinnern wir uns daran, dass Paulus in 1. Korinther, als
er in die Stadt Korinth ging, ihre finanzielle Unterstiitzung ablehnte.

Wahrscheinlich hatte der Grund dafiir die Situation der Korinther und die Art und
Weise, wie sie dort behandelt wurden, zu tun. Paulus wollte also nicht, dass seine
Beziehung zu den Korinthern als eine Art Patron-Klienten-Beziehung verwechselt
wird oder als eine Beziehung, in der Sophisten und andere um die Aufmerksamkeit
und Nachfolge verschiedener Jiinger konkurrieren. Vielleicht ist es so, dass Paulus in
Korinth jede finanzielle Unterstitzung ablehnte, um solche Vorstellungen zu
vermeiden. Stattdessen arbeitete er auf eigene Faust.

Er eroffnete sein eigenes Geschaft und verdiente sich seinen Lebensunterhalt. Doch
bei der Kirche in Philippi scheint es einfach etwas ganz anderes zu sein. In Philippi
war Paulus froh Uber ihre finanzielle Unterstiitzung, um sich voll und ganz dem
Dienst widmen zu kénnen.

Es schien also von den Umstanden abzuhangen, ob Paulus die finanzielle
Unterstitzung der Menschen, denen er diente, annahm oder nicht. Und von den
Philippern hat er seine finanzielle Unterstlitzung erhalten, und er mochte ihnen jetzt
dafiir danken und sie sogar ermutigen, dies in seinem Dienst fortzusetzen. Drittens,
und das ist der letzte Zweck, scheint Paulus, obwohl seine Reaktion auf die
Gemeinde in Philippi weitgehend positiv ist, ein paar Probleme in der Gemeinde
ansprechen zu mussen.

Eines dieser Probleme ist die Uneinigkeit. Und zumindest fiir mich, als ich den Brief
lese, ist nicht genau klar, warum es innerhalb der Kirche einige Streitigkeiten oder
Streitereien gibt, und ich bin mir nicht sicher, warum das genau der Fall ist. Aber
wenn man den Brief liest, besonders in Kapitel 2 und in Kapitel 4, gegen Ende des
Briefes, wird klar, dass es Streit oder Streitigkeiten gibt und die Gemeinde in Gefahr
ist, gespalten zu werden, also schreibt Paulus, um zu versuchen, diese Uneinigkeit
oder diese Streitigkeiten zu beruhigen und die Gemeinde vereint zu halten.

Wenn man das mit einem Buch wie dem 1. Korintherbrief und anderswo vergleicht,
sieht man, dass eines der groBten Dinge, die Paulus so verargert haben, war, als die
Gemeinde Gefahr lief, gespalten zu werden. Und vor allem will Paulus die Einheit der
Gemeinde bewahren. Und wenn es Gefahr lief, dass es zu Spaltung, Streit oder
Konflikten kam, war das eines der Dinge, die Paulus wirklich zum Haken brachten, als
er an die Gemeinde schrieb.



Also, Uneinigkeit, die Tatsache, dass es aus irgendeinem Grund einige in der
philippinischen Kirche gab, die sich stritten, und es gab Meinungsverschiedenheiten,
und vielleicht ist die Kirche in Gefahr, sich zu spalten. Der andere, in Philipper Kapitel
3, sieht sich Paulus wieder einmal mit einer Situation konfrontiert, die der im
Galaterbrief sehr dhnlich ist, und das ist die Gruppe von Individuen, die wir Judaisten
nennen und die die Gemeinde infiltriert haben. Einige haben sogar behauptet, dass
es eine Gruppe gab, die Paulus irgendwie verfolgte, und bei fast jeder Ecke seines
Dienstes folgten sie ihm fast herum und versuchten, seinen Dienst zu untergraben
und die Lehre zu fordern, dass der Glaube an Jesus Christus nicht ausreichte.

Darin hieR es, man misse sich dem Gesetz des Mose unterwerfen. Man muss sich als
Jude identifizieren, um zum wahren Volk Gottes zu gehoéren. |hr konnt also sehen, wo
das Evangelium des Paulus, das er predigen wird, in gewisser Weise darin besteht,
dass Heiden allein auf der Grundlage des Glaubens an Jesus Christus Gottes Volk
werden kénnen und sich nicht dem mosaischen Gesetz unterwerfen missen.

Du kannst sehen, wo ihn das in Probleme bringt, wo diejenigen, die eifrig fir das
Judentum waren, und diejenigen, die eifrig flr das Gesetz des Mose waren, als
bestimmender Faktor, dass du Gottes Volk bist, das sind die Personen, die Paulus die
meisten Probleme zu bereiten scheinen. Und so sehen wir, wie diese Judaisierer in
Philipper Kapitel 3 wieder auftauchen, und wenn man Kapitel 3 liest, klingt es wieder
so, als wiirde Paulus das gleiche Problem ansprechen wie damals im Buch Galater.
Diese drei, das sind mindestens drei der Hauptgriinde, die meiner Meinung nach
hinter dem Schreiben des Philipperbriefs stehen, in dem Paulus seine Umstande im
Gefangnis erklart, dass seine Gefangenschaft nicht Schwache bedeutet, dass sie nicht
im Widerspruch zur Macht des Evangeliums steht, dass sie die Verbreitung des
Evangeliums nicht behindert hat.

Er schreibt, um den Philippern fir ihre finanzielle Unterstlitzung zu danken und sie zu
ermutigen, damit fortzufahren, und dann schreibt er, um sich mit ein paar
Problemen in der Gemeinde zu befassen, namlich mit Uneinigkeit aus irgendeinem
Grund, Streit und Streit, und dann mit dem Problem der Judaisten, die sich wieder
einschleichen und den Dienst des Paulus und das Evangelium, das er predigt,
untergraben. dass Heiden allein durch den Glauben an Jesus Christus, abgesehen
vom mosaischen Gesetz, Gottes Volk werden kdnnen. Nun, eine Frage, die
aufgeworfen wird, normalerweise bei jedem Buch, und ich weil$ nicht, wie viel davon
ist einfach unser Wunsch, die Dinge in einer schénen, ordentlichen Verpackung zu
haben, also haben wir eine sehr schnelle Art von O-Ton oder schnelle Referenz, um
ein ganzes Buch zusammenzufassen, aber normalerweise, wenn wir uns Blicher des
Neuen Testaments ansehen, Wir neigen dazu, uns zu fragen, was das dominierende
Thema ist. Gibt es ein Hauptthema, das das gesamte Buch vereint? Und das ist von
den Philippern viele Male gefragt worden. Das Problem ist, dass der Philipperbrief
unterschiedliche Antworten zu geben scheint.



So haben zum Beispiel einige vorgeschlagen, dass Freude das Thema, das
Hauptthema des Philipperbriefs ist, und mir fallen spontan eine Reihe von Biichern
ein, besonders populare Biicher, die etwas mit Freude in Bezug auf den Philipperbrief
zu tun haben. Einige haben also vorgeschlagen, dass Freude das Hauptthema ist.
Andere haben vorgeschlagen, dass das Leiden das Hauptthema des Philipperbriefs
ist.

Einige haben sie kombiniert und gesagt, dass Freude und Leid die Hauptthemen sind.
Andere haben vorgeschlagen, dass das Teilen oder die Teilnahme am Evangelium das
Hauptthema ist, weil Paulus vor allem am Anfang und am Ende seiner Briefe, wie ich
sagte, die Korinther ermutigt, weiterhin am Evangelium teilzunehmen, indem sie
Paulus finanziell unterstiitzen. Einige haben also gesagt, dass die Teilhabe am
Evangelium das dominierende Thema ist.

Ein weiteres mogliches Thema kdnnte richtiges Denken sein. Obwohl ich diesen
Vorschlag noch nicht gesehen habe, ist dies ein Vorschlag, den ich auf jeden Fall fur
moglich halte. Wenn du das ganze Buch liest, achte darauf, wie oft Paulus den Lesern
sagt, sie sollen diesen Sinn in sich haben oder so denken oder das Gleiche denken.

Das sagt er immer und immer wieder. Man kénnte also argumentieren, basierend
auf der Anzahl der Verweise auf Worte des Denkens, des richtigen Denkens und des
Denkens und des Denkens dasselbe, dass das Denken des Richtigen ein
vorherrschendes Thema sein konnte oder das vorherrschende Thema des
Philipperbriefes. Einheit ist ein weiteres Thema, das einige als das Hauptthema des
Philipperbriefs bezeichnet haben.

Das Problem ist also, dass der Philipperbrief selbst eine Vielzahl von Antworten auf
die Frage zu geben scheint: Was ist das vorherrschende Thema? Meine Vermutung
ist also, dass der Philipperbrief kein Hauptthema hat, Paulus schreibt, versucht, eine
Reihe von Themen zu vermitteln. Ich meine, man denkt dartiber nach, das ist keine
genaue Analogie, aber man denkt darliber nach, wenn man sich hinsetzt, um einen
Brief zu schreiben. Manchmal schreiben Sie einen Brief fiir ganz bestimmte Zwecke,
z. B. um einen Job zu sichern oder um ein Problem anzugehen, z. B. ein Produkt,
wenn Sie an ein Unternehmen schreiben.

Aber zu anderen Zeiten kann es sein, dass du einen Brief schreibst, nur um ein
bisschen zu schwafeln. Vor allem, wenn Sie einen informativen Brief schreiben, kann
es sein, dass Sie zu verschiedenen Themen springen. Sie geben nur Informationen
preis oder befassen sich mit einer Reihe von Themen, die moglicherweise nicht ein
Ubergreifendes verbindendes Thema haben.

Und meiner Meinung nach ist Philipper auch so. Versuche, das Thema des
Philipperbriefes als Einheit oder Freude oder Leid oder was auch immer zu isolieren,
greifen meiner Meinung nach alle zu kurz, und all das sind Themen. Und sie sind alle



legitimerweise im Philipperbrief zu finden, aber das liegt daran, dass ich denke, dass
Paulus einfach eine Reihe von Themen anspricht und einfach umherwandert und
eine Reihe von Themen und Themen beriihrt, die er an die Gemeinde von Philippi
richten mochte.

Gut, ich habe gesagt, dass ich ziemlich schnell durch den Philipperbrief kommen
mochte, aber es gibt einen Text, den ich langsamer angehen und mir ein wenig
genauer ansehen mochte, und er ist im zweiten Kapitel des Philipperbriefs zu finden.
In der Tat ist dies normalerweise der Text im Philipperbrief, das ist der Text, der zum
groften Teil die ganze Aufmerksamkeit erhalt. Es beginnt in Vers 6 von Kapitel 2,
eigentlich bis zuriick zu Vers 5, wo Paulus sagt: "Lasst denselben Sinn in euch sein,
der auch in Christus Jesus war, der, obwohl er in der Gestalt Gottes war, die
Gleichheit mit Gott nicht als etwas ansah, das man ausnutzen sollte.

Aber er entaullerte sich, oder ich mag eigentlich, ich denke, die NIV ist hier am
genauesten, er machte sich zu nichts, oder er machte sich keinen Ruf, indem er die
Gestalt eines Sklaven annahm, in menschlicher Gestalt geboren wurde und in der
menschlichen Gestalt gefunden wurde, er demiitigte sich selbst und wurde gehorsam
bis zum Tod. sogar den Tod am Kreuz. Darum hat ihn auch Gott hoch erhéht und ihm
gegeben, das heildt Jesus, hat ihm den Namen gegeben, der tiber allen Namen ist,
damit vor dem Namen Jesu jedes Knie sich beuge und im Himmel und auf Erden und
unter der Erde und jede Zunge bekenne, dass Jesus Christus der Herr ist, zur Ehre
Gottes, des Vaters. Nun gibt es zwei Moglichkeiten, wie wir uns dem nahern
konnten, und UGbrigens, dieser Abschnitt ist einer der Abschnitte im Neuen
Testament, der als christologischer Hymnus bezeichnet wird, der andere ist im
Kolosserbrief zu finden, mit dem wir uns spater befassen werden, hoffentlich
kommen wir heute zum Kolosserbrief, aber im Buch Kolosser finden wir einen
anderen Abschnitt, der als Hymnus bekannt ist. ein christologischer Hymnus, und ein
Teil der Debatte ist, wenn lhre Bibeln, wenn Sie eine Bibel haben, die poetische
Abschnitte oder hymnische Abschnitte in einer Art Versform voneinander
unterscheidet, Ihre Bibel das wahrscheinlich mit Philipper 2, 6 bis 11 macht, das liegt
daran, dass dieser Abschnitt weithin als Hymnus angesehen wird, oder zumindest als
eine Art erhabene Prosa oder poetische Art der Sprache, und es gibt eine Debatte,
ob Paulus dies geschrieben hat, oder ob Paulus einfach einen Hymnus oder ein
Gedicht aus dem ersten Jahrhundert verwendet und zitiert, mit dem seine Leser
vertraut sind, und jetzt verwendet er es, so wie wir jemanden ausfiihrlich zitieren
und mit Anflihrungszeichen versehen wiirden, aber ich bin nicht daran interessiert,
herauszufinden, ob Paulus dies geschrieben hat oder ob er das Lied entlehnt. Egal,
was der Fall ist, wir missen uns immer noch damit auseinandersetzen, was es in
seinem Kontext tut und was es aussagt.

Das erste, was man tun muss, ist, die Struktur dieses Hymnus zu beachten, die
Struktur dieses Hymnus nimmt tatsachlich eine U-Form an, sie beginnt mit Jesus
Christus, der in der Gestalt Gottes bezeichnet wird, eigentlich ein Hinweis auf die



Praexistenz Jesu bei Gott, aber dann beginnt der Hymnus einen Abschwung am
unteren Ende des U, wo er menschliche Gestalt annimmt, Er ist wie ein Mensch
geschaffen, aber es geht noch weiter, er erniedrigt sich selbst bis zum Tod und Tod
am Kreuz, aber dann, so bist du am Boden der U-Form angelangt, aber dann macht
der Hymnus eine Wendung nach oben, so dass nun in den allerletzten Versen Jesus
Christus weit tber ihn erhoben wird, In den himmlischen Reichen wird Er erh6ht und
erhalt einen Namen, der (iber jedem Namen steht, damit sich jeder vor diesem
Namen Jesu verneigen wiirde. Das Lied sieht also irgendwie so aus, das sogenannte
Christus-Lied in Philipper Kapitel 2, Jesus Christus, himmlischer Status, sagt, obwohl
er in der Gestalt Gottes war, betrachtete er diese Gleichheit mit Gott nicht als etwas,
das er flr seinen eigenen Gebrauch ausnutzen konnte, sondern er gab das bis zu dem
Punkt auf, an dem er ein menschliches Wesen wurde und sich selbst bis zum Tod am
Kreuz erniedrigte. Aber das war noch nicht alles, die Handlung nimmt eine Wendung
nach oben zu Jesu Erhéhung. Wenn das stimmt, dann ist es das irgendwie.

Das sollte in gewisser Weise héher sein. Ich bin liberzeugt, dass Jesus in diesem
Hymnus nicht nur in die gleiche Position zurlickversetzt wird, die er vorher hatte,
sondern dass er etwas erhalt, was er vorher nicht hatte. Jetzt, wie derjenige, der
gedemiitigt wurde, jetzt ist er erhoht und erhalt einen Namen, vor dem sich alle Knie
beugen und bekennen, dass er der Herr ist.

Ich denke, Jesu Erh6hung fihrt zu einem Status, den er vorher nicht einmal hatte.
Nun, ein paar Dinge zu dieser Hymne. Zunachst einmal die Christologie davon.

Dieser Hymnus hat das, was man eine sehr hohe Christologie nennt, die einen klaren
Hinweis auf die himmlische Praexistenz Jesu ist, die Tatsache, dass er in der Gestalt
Gottes selbst existiert. Aber ich mdchte Ihre Aufmerksamkeit auch auf ein
interessantes Zitat aus dem Alten Testament in diesem Abschnitt lenken. Und wenn
du, du brauchst dich nicht dorthin zu wenden, werde ich das tun, aber wenn du zu
Jesaja Kapitel 45 im Alten Testament zurlickgehen wiirdest, Jesaja Kapitel 45 und
Vers 23, dann glaube ich, dass es das ist, was ich will, Jesaja Kapitel 45, Vers 23.

Das ist Gott, der durch den Propheten Jesaja zu Israel spricht. Das ist also Gott, der
sich auf sich selbst bezieht. Ich werde zuriickgehen und Vers 22 lesen.

Er sagt: "Kehre dich zu mir um", sagt Gott zu Israel: "Kehre dich zu mir um und werde
gerettet bis an die Enden der Erde, denn ich bin Gott und es gibt keinen anderen."
Das ist interessant. Gott behauptet seine absolute Einzigartigkeit, dass es auller ihm
keinen anderen Gott gibt.

Dann sagt er: "Bei mir selbst, wiederum: Das sind Gottes Worte an Israel, ich selbst
habe geschworen, dass aus meinem Mund Gerechtigkeit hervorgegangen ist, ein
Wort, das nicht zu mir zurlickkehren wird, jedes Knie wird sich beugen und jede
Zunge wird bekennen. Interessanterweise ist das genau der Vers, der jetzt in



Philipper Kapitel 2 auf Jesus angewendet wird. Damit wir sehen, sehen wir die Art
von Phanomen, nicht den Anfang, sondern wir sehen ein Phanomen, das im Neuen
Testament zahlreiche Male auftreten wird. Das sind Texte, die sich im Alten
Testament auf Gott bezogen, werden nun auf Jesus Christus libertragen.

Und das Interessante daran ist, dass es in Jesaja, Kapitel 45, im Zusammenhang mit
der absoluten Einzigartigkeit Gottes steht. Er sagt: Ich bin Gott und es gibt keinen
anderen. Wie kann also dieser Text auf Jesus Christus angewendet werden, einen
Text im Alten Testament, der die absolute Einzigartigkeit Gottes bekraftigt, dass es
keinen anderen Gott gibt?

Wie kann dieser Text auf Jesus Christus angewendet werden, wenn er nicht in
gewissem Sinne Gott selbst ist? Das ist der Grund, warum ich das sage, dieser
Hymnus oder dieses Gedicht hat eine sehr hohe Christologie. Jesus ist in der Gestalt
Gottes selbst. Er existiert bereits als Gott.

Am Ende wird er erhoht und ein Text, der auf die Einzigartigkeit Gottes gegeniber
allen anderen Gottern zutrifft oder verweist, wird nun auf Jesus Christus als
denjenigen angewendet, der die universelle Anbetung, die universelle Anbetung der
ganzen Schopfung, empfangen wird. Nun, trotz dieser hohen Christologie und der
Betonung der Herrschaft Jesu und seiner absoluten Einzigartigkeit als Gott, aber
desjenigen, der sich selbst demiutigt und menschliche Gestalt annimmt, ist es wichtig,
zurlckzutreten und zu fragen, was ist also der Zweck dieses Hymnus? Lehrt uns
Paulus eine christologische Lektion darlber, wer Jesus ist und welches Wesen er hat?
Nun, da ist sicherlich etwas Wahres dran, aber es ist wichtig zu untersuchen, wie
dieser Text in seinem Kontext funktioniert. Der wichtigste Text in Philipper 2 ist nicht
die Verse 6-11.

Der wichtigste Text sind die Verse 1-4 von Kapitel 2, wo Paulus sagt, wenn es
irgendeine Ermutigung in Christus, irgendeinen Trost aus Liebe, irgendein Teilhaben
am Geist, irgendein Mitgefiihl und Mitgefihl gibt, dann mache meine Freude
vollkommen. Das ist Paulus, der sich an die Philipper wendet, indem er der gleichen
Meinung ist. Da ist diese denkende Sprache, dass man eines Sinnes ist, dass man in
volliger Ubereinstimmung und eines Sinnes ist, dass man die gleiche Liebe hat: Tut
nichts aus selbstsiichtigem Ehrgeiz oder Diinkel, sondern betrachtet andere in Demut
als besser als euch selbst.

Lasst einen jeden von euch nicht auf sein eigenes Interesse schauen, sondern auf das
Interesse der anderen. Und dann kommt unser Text, hab diesen Sinn in dir, der auch
in Jesus Christus ist. In erster Linie dient dieser Hymnus oder dieses Gedicht mit
dieser sehr erhabenen Christologie in erster Linie als Modell fiir die Art von
Verhalten, die Paulus in Kapitel 2,1-4 bei seinen Lesern sehen moéchte.



Es ist ein Beispiel flir den Mangel an egoistischem Ehrgeiz. Es ist ein Beispiel fur die
Art von aufopfernder Liebe und Flrsorge fir andere, die Paulus in seinen Lesern in
den Versen 1-4 sehen mochte. Nun gibt er ein Beispiel daflir von Jesus selbst in den
Versen 5-11.

Es ist also wichtig zu verstehen, dass dieser Text nicht nur dazu da ist, deine Neugier
darauf zu befriedigen, wer Jesus ist, obwohl das wichtig ist, er ist als ethisches Modell
dafir gedacht, was es bedeutet, diese aufopfernde Liebe und diesen Mangel an
egoistischem Ehrgeiz zu leben, den Paulus bei seinen Lesern aus Kapitel 2,1-4 sehen
mochte.

In Ordnung, haben Sie Fragen zum Philipperbrief? Wie gesagt, das ist der einzige
Text, den ich mir langsam anschauen mochte. Das Wichtigste, worauf Sie sich
konzentrieren sollten, ist der Gesamtzweck des Briefes.

Warum hat Paulus es geschrieben? Was versucht er zu erreichen? Dann reimt sich
diese Art von poetischer und hymnischer Struktur nicht. Unsere heutige Poesie reimt
sich oft im Klang, oder sogar unsere Lieder, die wir in der Kirche singen, oder unsere
Lobpreislieder und Chore, sie neigen dazu, Zeilenenden zu reimen, sich aufeinander
zu reimen. Das ist hier nicht unbedingt der Fall.

Es gibt noch andere Faktoren, die darauf hindeuten, dass es sich um eine Hymne
oder eine Art erhabene Prosaschrift handelt. Das ist eine gute Frage. Hoffentlich
konnt ihr anfangen zu erkennen, dass das Neue Testament, unser Verstandnis von
Theologie und wer Gott ist und wer Jesus ist, usw. usw., aus Schriften stammen, die
unter sehr spezifischen historischen Umstanden entstanden sind.

Nochmals, Paulus wendet sich an reale Gemeinden mit echten Problemen, und der
Trick besteht darin, zu verstehen, wie wir die Theologie aus Briefen verstehen, die an
sehr, sehr spezifische Situationen und Umstinde gerichtet waren. Offnen wir also ein
weiteres Stiick der Post der friihen Kirche. Nochmals, der kanonischen Reihenfolge
im Neuen Testament folgend, nicht der chronologischen Reihenfolge, in der sie
geschrieben wurden, ist das nachste Buch, das wir betrachten wollen, ein Buch, das
an die Stadt Kolossae geschrieben wurde, ein Buch, das ihr aus eurem Neuen
Testament als den Brief an die Kolosser kennt.

Dabei handelt es sich um eine Art leicht verschwommene Karte des siidwestlichen
Kleinasiens oder des heutigen Stidwestens der Tirkei. Hier ist die Stadt Ephesus, Gber
die wir ein wenig gesprochen haben, obwohl ich nicht glaube, dass der Brief an die
Epheser nach Ephesus geschrieben wurde. Es wurde wahrscheinlich fiir viele dieser
Stadte geschrieben, aber Sie werden feststellen, dass im Landesinneren von Ephesus
die Stadt Kolossae liegt.



10

Und Kolossae, eigentlich ein paar andere Bilder, das ist der Tell, der Hligel der Stadt.
Dies ist ein modernes Bild der Antike, wo sich die antike Stadt Kolossae befunden
haben muss. Dies ist das Amphitheater, das, was vom Amphitheater in der Stadt
Kolossae Uibrig geblieben ist, offensichtlich von einer modernen Darstellung der
Kolossaer.

Was wissen wir Uiber die Stadt Kolossae? Ein paar interessante Dinge sind, erstens,
dass die Stadt Kolossa eine der kleinsten und wahrscheinlich auch die
unbedeutendste Stadt war, an die Paulus einen Brief schrieb. Im Gegensatz zu
Stadten wie Ephesus oder Rom, die politisch und wirtschaftlich eine wichtige Rolle
spielten, oder Korinth schien Kolossae eine eher unbedeutende Stadt zu sein. Es
scheint, dass auch sie durch ein Erdbeben irgendwann in der Mitte des Jahres 60 n.
Chr. zerstort wurde.

Also eine eher unbedeutende Stadt. Die andere Sache, die wir Gber den Brief wissen,
ist, dass Paulus die Stadt selbst anscheinend nicht besucht hat. Dies ist eine der
wenigen Stadte, an die Paulus einen Brief schreibt, in denen er nicht selbst die
Gemeinde gegriindet hat, keine Rolle dabei gespielt hat oder die er nicht personlich
besucht hat.

Und es gibt mehrere Verse im Kolosserbrief, die dir diesen Eindruck vermitteln. Zum
Beispiel denke ich, dass er in Kapitel 2 und Vers 1 sagt: "Hier ist, was Paulus in Kapitel
2 und Vers 1 des Kolosserbriefs sagt, denn ich mochte, dass ihr wisst, wie sehr ich fir
euch kdampfe und fir die in Laodizea und fir alle, die mich nicht von Angesicht zu
Angesicht gesehen haben. So scheint er die Kolosserchristen, an die er schreibt, als
Teil dieser Gruppe von Menschen zu kategorisieren, die er noch nie von Angesicht zu
Angesicht gesehen hat.

Stattdessen hat jemand anderes die Gemeinde in Kolossae gegriindet, aber nun ist
etwas geschehen, dass Paulus es fir notwendig halt, einen Brief an die Gemeinde in
dieser Stadt zu schreiben. Eine Sache, die beim Kolosserbrief sehr interessant ist, im
nachsten Teil lhrer Notizen, ist, dass er sich an mehreren Stellen stark mit dem
Epheserbrief Giberschneidet, und zwar in dem Mal3e, in dem das Vokabular und die
Ahnlichkeit die gleiche Art von Ahnlichkeit sind, die man im synoptischen Problem
findet. Erinnern Sie sich, als wir iber Matthaus, Markus und Lukas sprachen und
sagten, dass die Formulierungen, nicht nur die Reihenfolge der Ereignisse und die
Konzepte, sondern auch die Formulierungen so dhnlich waren, dass es eine
Beziehung zwischen Matthdus, Markus und Lukas gegeben haben muss.

Und wir schlugen vor, dass Markus wahrscheinlich zuerst geschrieben wurde und
dann Matthaus und Lukas Markus verwendeten, aber auch einige andere Quellen.
Dieselbe Art von Ahnlichkeit ist zwischen diesen Abschnitten, die ich in deinem
Lehrplan zwischen Epheser und Kolosser aufgefiihrt habe, offensichtlich. Ich werde
mir nicht die Zeit nehmen, sie zu lesen, aber wenn Sie etwas Zeit haben, selbst in



11

einer englischen Ubersetzung, vergleichen Sie sie einfach, Sie kénnen nicht anders,
als die Ahnlichkeiten bis hin zu den genauen Wértern zu bemerken, die verwendet
werden.

Wie erklaren wir uns das? Vielleicht ist es am wahrscheinlichsten, dass Paulus den
Kolosserbrief zuerst geschrieben hat, um eine ganz bestimmte Situation oder ein
Problem anzusprechen, und wir werden gleich sehen, worin dieses Problem besteht.
Und dann dachte Paulus im Grunde, dass das, was er schrieb, flr ein viel breiteres
Publikum von Vorteil sein wiirde. Also schreibt er und bezieht viele der
Informationen aus dem Kolosserbrief ein, die er jetzt an eine viel breitere Leserschaft
richtet, nicht als Antwort auf ein bestimmtes Problem.

Das erklart wahrscheinlich die Ahnlichkeiten. Einige behaupten, dass Paulus keinen
dieser Briefe geschrieben hat. Vielleicht schrieb er den Kolosserbrief, und einige
spatere Autoren schrieben Teile des Kolosserbriefs ab, um den Epheserbrief zu
erstellen.

Aber ich halte es fur wahrscheinlicher, dass Paulus einfach das gleiche Material
zweimal verwendet hat. Einmal, um eine sehr spezifische Situation im Kolosserbrief
anzusprechen, und dann wieder, um eine viel allgemeinere Situation und ein
allgemeineres Publikum anzusprechen. Nun stellt sich die Frage, welches Problem
Paulus angesprochen haben kdnnte? Oder anders ausgedriickt: Gab es in der Stadt
Kolossa eine Art Irrlehre oder ein Problem, das Paulus dazu veranlasste, zu
schreiben? Das ist diskutiert worden, weil Paulus nicht herauskommt und das
tatsachlich sagt.

Wenn du den Galaterbrief liest, erinnere dich daran, dass wir Uber den Galaterbrief
gesprochen haben. Wenn du zurilickgehst und dieses Buch liest, ist es sehr, sehr
offensichtlich und klar, dass Paulus eine Art falscher Lehre oder ein falsches Problem
anspricht. Wenn man jedoch den Kolosserbrief liest, kommt es nicht ganz so stark
riber.

Tatsachlich kommt der einzige Beweis, den du dafir hast, dass Paulus irgendein
Problem oder eine falsche Lehre anspricht, erst in Kapitel 2, etwa einem Drittel des
Briefes. Im Galaterbrief hingegen sprang Paulus direkt in das Problem ein und sagte:
"Ich bin erstaunt, dass du dich so schnell vom Evangelium abgewandt hast. Aber im
Kolosserbrief bekommt man keinen Hinweis darauf, dass in der Gemeinde in Kolossa
etwas nicht stimmt, bis man etwa ein Drittel des Buches durchgelesen hat, bis man
gut in Kapitel 2 kommt. Aus diesem Grund haben einige gesagt, nun, Paulus scheint
keine Situation oder ein spezifisches Problem oder irgendeine Art von falscher Lehre
anzusprechen, die die Gemeinde infiltriert hat, wie er in Galatien war.

Also haben einige gesagt, nein, das ist er nicht. Aber andere, wieder andere lassen
sich durch Verse wie diesen Uiberzeugen. Dies ist Kapitel 2 und Vers 4. Ich bin mir



12

nicht sicher, warum ich zwei Vers 4 da oben habe, aber in Kapitel 2 sollte der zweite
Vers 8 sein. Aber in Kapitel 2 und Vers 4 sagt er: "Ich versuche es", und wieder ist das
der erste Hinweis, den man bekommt, dass es ein Problem gibt.

Paulus sagt schlieBlich nach einem ganzen Kapitel und dann in Vers 4 von Kapitel 2:
"Ich sage diese Dinge, damit euch niemand mit wohlklingenden Argumenten
tauschen kann." Und das ist alles, was er sagt. Und dann in Vers 8, um ein paar Verse
in Vers 8 zu Uberspringen, sagt er: Seht zu, dass euch niemand gefangen nimmt
durch Philosophie und leeren Trug gemal den menschlichen Traditionen, gemal den
Elementargeistern des Universums und nicht gemaR Christus.

Es gibt den zweiten Hinweis, den wir bekommen, dass etwas nicht stimmt. Aber ich
denke, es wird noch deutlicher, wenn wir zu Vers 16 von Kapitel 2 springen. Paulus
sagt daher: Lasst euch von niemandem verurteilen, wenn es um Essen und Trinken

geht oder um Feste, Neumonde oder Sabbate. Diese sind nur ein Schatten dessen,

was kommen wird, aber die Substanz gehort Christus.

Lasst euch von niemandem disqualifizieren, indem ihr auf Demut und Anbetung der
Engel beharrt, in Visionen verweilt, ohne Grund aufgeblasen durch menschliche
Denkweisen und nicht an dem Haupt festhaltet, das Jesus Christus ist. Dann springe
ich hinunter zu Vers 20. Wenn du mit Christus den Elementargeistern des
Universums gestorben bist, warum lebst du dann immer noch so, als gehoérst du zur
Welt? Warum unterwerfen Sie sich den Vorschriften? Nicht anfassen, nicht
schmecken, nicht berihren.

Aufgrund dieser Verse sind die meisten heute davon liberzeugt, dass Paulus eine Art
abweichende Lehre ansprach. Es gibt eine Art von Lehre, die in die kolossische
Gemeinde eingedrungen war oder vielleicht gerade anfing, sie zu infiltrieren, die
Paulus beunruhigte, und deshalb setzt er sich hin und schreibt diesen Brief, um zu
versuchen, es abzuwenden oder diese Lehre zu bekampfen, von der er beflirchtet,
dass einige der Kolosser getauscht werden kénnten, indem sie denken, dass sie
richtig ist. Oder einige erwagen, Teil von zu werden oder ihm zu folgen. Nun, das
Problem, also denke ich, eine vermittelnde Position, ware wohl, dass Paulus eine Art
falsche Lehre anspricht, aber die Situation scheint nicht so schlimm oder so ernst zu
sein wie in Galatisch.

Oder gehen Sie zuriick zum Galaterbrief, wo er vom ersten Vers an die Danksagung
Uberspringt und sagt: Ich bin erstaunt, dass du dich so schnell vom Evangelium
abwendest. Aber jetzt sagt er bis zum zweiten Kapitel nichts mehr. Vielleicht sollten
wir daraus schlieflen, dass es eine falsche Lehre gibt, aber vielleicht ist sie nicht ganz
so schwerwiegend, oder vielleicht ist sie noch nicht in die Kirche eingedrungen und
hat tatsachlich begonnen, die Menschen in die Irre zu flhren.



13

Aber konnen wir das konkreter sagen? Was ist das fiir eine Lehre, die Paulus
bekampft? Wie ich schon sagte, als wir uns den Galaterbrief ansahen, stimmten fast
alle darin Gberein, dass Paulus sich an die Judaisten wendet, d.h. an jidische
Christen, die versuchen, die Heiden zu zwingen, sich dem Gesetz des Mose zu
unterwerfen. Der Glaube an Jesus Christus reicht nicht aus, sondern man muss sich
dem mosaischen Gesetz unterwerfen und ein Leben als Jude fiihren, um Gottes Volk
zu sein. Das ist ziemlich klar, aber Kolosser ist ein bisschen anders.

Tatsachlich gab es eine Reihe von Vorschlagen und Erklarungen, was vor sich gehen
konnte. Was ist das fiir eine Lehre, die Paulus zu beunruhigen und zu beunruhigen
scheint, dass er die Kolosser davor warnen muss, sich tauschen oder in die Irre
flhren zu lassen? Und das Problem ist, dass die Beweise in verschiedene Richtungen
zu gehen scheinen. Wenn ich zum Beispiel Kapitel 2 und Vers 8 lese: Seht zu, dass
euch niemand durch Philosophie und leeren Betrug gefangen nimmt, gemald der
menschlichen Tradition.

Was auch immer diese Lehre war, Paulus bezeichnete sie als Philosophie, und er sah
sie auch auf nichts anderem als menschlicher Tradition beruhend und als etwas, das
die Kolosser in die Irre flihren konnte. Wir kdnnten uns also fragen, was unter diese
Beschreibung einer Philosophie fallen konnte, die auf menschlicher Beschreibung
oder menschlichen Traditionen basiert? Nun, lasst uns im nachsten Abschnitt ein
wenig weiter lesen, beginnend mit Vers 16. Er sagt: Darum lasst euch von
niemandem verurteilen, wenn es um Essen und Trinken geht oder um das Einhalten
von Neumonden oder Sabbaten.

Was sagt das Uber das Wesen dieser Lehre aus? Wer wiirde Neumonde, Feste und
Sabbate einhalten? Juden. Tatsachlich findet sich der dreifache Ausdruck
"Neumonde, Feste und Sabbate" im Alten Testament. Interessanterweise findet man
es auch in der Qumran-Literatur, den Schriftrollen vom Toten Meer.

Ich bin also Gberzeugt, dass, was auch immer diese falsche Lehre sein mag, es eine
Art Judentum ist, mit dem Paulus es wieder mit Judaisten zu tun hat, die er jetzt in
Gefahr sieht, seine Leser in die Irre zu fihren. In der Tat war es friher sehr Ublich,
dass man weiterlesen musste. Was ist mit diesem hier? Lasst euch von niemandem
disqualifizieren, indem er auf Demut und Anbetung der Engel beharrt und in Visionen
verweilt, die durch die menschliche Denkweise grundlos aufgeblaht sind.

Nun, was auch immer es ist, Engel anbetet oder in irgendeiner Weise mit der
Anbetung der Engel oder der Anbetung mit den Engeln zu tun hat. Und dann fahrt er
fort und sagt: "Warum unterwerfst du dich ihren Vorschriften, fassst nicht an,
schmeckst nicht, berihrst sie nicht, was wie eine Art extrem asketische Praxis
erscheint, korperliche Lust zu vermeiden oder kdrperlichen Kontakt mit bestimmten
Dingen zu vermeiden. Nun, einige haben angedeutet, dass das, was hier vor sich



14

geht, tatsachlich eine Verschmelzung mehrerer religioser Philosophien und
Uberzeugungen ist.

Es gibt also ein bisschen Judentum und vielleicht ein bisschen Gnostizismus. Wir
haben alles tGber diese Dinge gesprochen. lhr habt vielleicht ein bisschen andere
heidnische Religionen, einige der Dinge, liber die wir zu Beginn des Semesters
gesprochen haben.

Einige haben also gesagt, dass dies eine Art Synkretismus des jldischen Glaubens
und anderer heidnischer Glaubensrichtungen ist. Das Problem ist, dass es wirklich
keinen Beweis dafir gibt, dass das passiert ware, dass das Judentum in dem AusmaR
synkretisiert worden ware, wie einige es mit der falschen Lehre hinter dem
Kolosserbrief vermuten. Nach dem, was wir von den meisten jidischen Religionen
wissen, obwohl sie vom Hellenismus und griechischen Denkweisen beeinflusst
waren, sind sie immer noch darauf bedacht, ihre Reinheit als Volk Gottes zu
bewahren.

Ich bin also Gberzeugt, dass es nicht notig ist, aulRerhalb des Judentums nach den
Irrlehrern hinter den Kolossern zu suchen. Und es gibt zwei Moglichkeiten. Erstens:
Wir haben tatsachlich eine Reihe von Texten, die wir Apokalypsen nennen.

Das heildt, es sind Texte, die dem Buch der Offenbarung und Daniel dhneln. Das ist
ein Bericht Uber die visionare Erfahrung einer Person, bei der sie in den Himmel
aufsteigt und die himmlischen Bereiche sieht, die Engelwesen einschlielRen, und in
einigen Apokalypsen auch Visionen von Engeln enthalt, die anbeten und sich sogar
Engeln in der Anbetung anschlieRen.

Und einige schlagen sogar Orte vor, an denen die Engel selbst in der Anbetung
besanftigt werden mussen. Diese mystische, visionare Erfahrung war also ein weit
verbreitetes Phanomen im Judentum. Auch hier kann man all diese Apokalypsen
lesen.

Wir haben englische Ubersetzungen. Sie haben es nicht ins Alte und Neue Testament
geschafft, aber sie bezeugen immer noch, was viele Juden im ersten Jahrhundert
dachten. Aber zweitens bin ich lGberzeugt, dass eine weitere Mdoglichkeit die Bezlige
zum Essen und Trinken sind.

Er sagt: "Lasst euch von niemandem in Sachen Essen und Trinken verurteilen." Die
Verweise auf Neumonde, Feste und Sabbate, die Anbetung von Engeln und Visionen,
die harte Behandlung des Korpers, die Demut und sogar das Prahlen, der Bezug auf
das Prahlen und das, was man gesehen hat. Interessanterweise sind all diese
Elemente bei den Essenern oder in der Qumran-Gemeinschaft zu finden, besonders
sind sie in den Schriftrollen vom Toten Meer bezeugt.



15

Ich frage mich also, ob das Judentum, das Paulus bekampft, nicht entweder dieses
apokalyptische Judentum ist, das mystische Visionen und visiondre Erfahrungen
betonte, oder ob es vielleicht ein Judentum wie die Essener und die Gemeinde vom
Toten Meer war, das Wert auf die strikte Einhaltung des Sabbats legte. Sie hielten
sich an zeremonielle Reinheit und vermieden den Kontakt mit bestimmten Dingen. Es
gibt sogar Hinweise, es gibt sogar einige Dokumente in der Qumran-Gemeinschaft,
die diese mystische Erfahrung bezeugen, tatsachlich mit den Engeln anzubeten, sich
den Engeln in der Anbetung in den himmlischen Bereichen anzuschliel3en.

Meiner Meinung nach spricht Paulus also nicht irgendeinen Synkretismus oder eine
Verschmelzung von jidischem und heidnischem Glauben an, die alle in einem
vermischt sind, sondern ich denke, er spricht einfach ein Judentum der Gegenwart
an, und das ist entweder ein apokalyptischer Typ oder ein Essener oder Qumran Typ
des Judentums. Das Problem ist, dass dieses Judentum jetzt anscheinend fir einige
seiner Leser attraktiv geworden ist, und jetzt muss Paulus sie vor der Gefahr warnen,
dieser Lehre nachzugeben oder sich dieser mystischen Art des Judentums
anzuschlieRen, dieser apokalyptischen Art oder dem Essener oder Qumran-Typ des
Judentums. Zusammenfassend lasst sich sagen, dass der Zweck des Kolosserbriefes
darin besteht, dass Paulus dann den Kolosserbrief schrieb, um seine Leser davor zu
warnen, sich von dieser falschen Lehre, diesem Judentum, in die Irre fiihren zu
lassen, das eine Alternative zu dem Leben bietet, das sie in Christus Jesus haben.

Paulus wird also schreiben, um die Kolosser davor zu warnen, dieser judaisierenden
Lehre als Alternative zu dem, was sie in Christus Jesus haben, nachzugeben. Und was
er tun wird, ist zu betonen, dass sie alles haben, was sie in Christus Jesus brauchen,
und dass sie nicht brauchen, was diese mystische oder qumranische Art des
Judentums ihnen zu bieten hat. Mit ihrer Askese, ihrer Anbetung der Engel und ihrer
visiondren Erfahrung brauchen sie das nicht als Ersatz fiir das, was sie in Christus
haben, weil sie bereits alles haben, was sie in Christus Jesus brauchen.

Na gut, hast du bisher Fragen zum Hintergrund des Buches oder zu dem, was Paul
tut, warum er schreibt? Gut. Und ich hoffe tatsachlich, dass ich das schriftlich weiter
ausbauen kann, weil es wirklich nie vorgeschlagen wurde. Die meisten Menschen
sind immer noch davon Uberzeugt, dass es beim Lesen des Kolosserbriefs eine Art
Mischung aus Judentum und anderen heidnischen religiosen Gedanken wie dem
Gnostizismus und anderen heidnischen religiésen Uberzeugungen ist, die irgendwie
in einem zusammengefasst sind.

Aber noch einmal, ich bin nicht davon Uberzeugt, dass das der Fall ist, und ich glaube
nicht, dass wir Uber das Judentum hinausschauen missen, um all die Elemente in der
Lehre zu finden, die Paulus im Kolosserbrief anspricht. Ich hoffe also, dass ich das
irgendwann weiter ausbauen kann. Also teste ich das sozusagen.



16

Wenn sich also eines Tages herausstellt, dass es falsch ist, entschuldige ich mich,
aber ich glaube nicht, dass es falsch ist. Gut, was ist das Thema des Kolosserbriefes?
Wenn ich ein Hauptthema nennen misste, und vielleicht nicht das Hauptthema, aber
ein Hauptthema, dann ware das die Vorherrschaft Christi. Tatsachlich ist es das, was
Paulus in seinem ganzen Brief argumentiert, dass sie aufgrund der Vorherrschaft und
absoluten Genigsamkeit Christi nicht brauchen, was dieser mystische Typus des
Judentums und seine Erfahrungen ihnen zu bieten haben.

In der Tat, wie wir sehen werden, ist das Hauptproblem des Paulus mit dieser
falschen Lehre, dieser jludischen Religion, nicht nur theologischer, sondern auch
ethischer Natur. Sein Problem ist, dass dieses Judentum mit all seinen asketischen
Praktiken und mystischen Erfahrungen nichts dazu beitragt, die Macht der Siinde zu
besiegen. Aber in Christus haben sie die Fahigkeit, die Stinde und ihre Macht zu
Uberwinden.

Dadurch, dass sie mit Christus in seinem Tod und seiner Auferstehung verbunden
sind, haben sie alles, was sie brauchen, um die Macht der Siinde zu Gberwinden.
Warum sollten sie sich also auf dieses Judentum einlassen wollen, dessen Askese und
mystische Erfahrungen nichts dazu beitragen, die Stinde und die Begierden des
Fleisches zu Giberwinden? Die Uberlegenheit oder die Uberlegenheit Christi iber alle
Dinge ist also ein dominierendes Thema bei Paulus. Und Paulus entwickelt dieses
Thema sehr frih in seinem Brief, sogar schon in Kapitel 1. Hier ist der zweite der
sogenannten Christushymnen.

Wir haben uns bereits eine in Philipper 2 und den Versen 6 bis 11 angesehen. Hier ist
der zweite, Kolosser Kapitel 1, Verse 15 bis 20. Und wieder fragen einige Leute, nun,
hat Paulus das geschrieben? Oder leiht er sich ein bereits existierendes Lied aus?
Benutzt er einen Hymnus oder ein Gedicht, das die friihe Gemeinde kannte und
verwendete, und jetzt benutzt Paulus es, weil es das aussagt, was er sagen will? Oder
hat Paulus das geschrieben? Auch hier bin ich nicht daran interessiert, diese Frage zu
klaren.

Aber auch hier ist es wichtiger zu fragen, wie diese Hymne funktioniert. Ab Vers 15
ist Er das Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene der ganzen Schopfung.
Denn in Ihm ist alles erschaffen worden im Himmel und auf Erden, das Sichtbare und
das Unsichtbare, ob Throne oder Herrschaften oder Herrscher oder Machte, alles ist
durch Ihn und fiir Ihn geschaffen worden. Er selbst steht vor allen Dingen, und in ihm
halten alle Dinge zusammen.

Er ist das Haupt seines Leibes, der Gemeinde. Er ist der Anfang, der Erstgeborene von
den Toten, damit Er in allem den Vorrang oder den ersten Platz haben kann. Denn in
Ihm wohnte die ganze Flille Gottes, und durch Ihn hatte Gott Gefallen, alles mit Sich
zu versohnen, ob auf Erden oder im Himmel, indem er durch das Blut Seines Kreuzes
Frieden stiftete.



17

Nun, einer der Griinde, warum ich diesen Hymnus so friih in den Brief geschrieben
habe, war, dass wenn Er sie dazu bringen kann, das zu glauben, und nachdem sie
diese erhabene Darstellung Christi in diesem christologischen Hymnus gesehen
haben, sie hoffentlich eher geneigt sein werden, Seine Warnungen zu akzeptieren,
diese falsche Lehre zu vermeiden. Hoffentlich werden sie mit Ihm darin
Ubereinstimmen, dass diese falsche Lehre, dieses mystische Judentum, ihnen wirklich
nichts zu bieten hat. Wenn sie diesen Hymnus und dieses Gedicht héren, werden sie
hoffentlich verstehen, dass sie alles haben, was sie in Christus brauchen, und dass sie
nicht brauchen, was dieses mystische Judentum zu bieten hat: seine Askese und
seine visionaren und mystischen Erfahrungen. Nun, nur ein paar Dinge, die ich zu
diesem Lied sagen mdchte. Beachte zunachst, wie das Lied geteilt ist.

Zunachst einmal wird Jesus in den Versen 15 bis 17 als der Herr iber die erste
Schopfung dargestellt. In Anspielung auf 1. Mose Kapitel 1 und 2 wird Jesus nun als
der primare Akteur der Erschaffung des Universums angesehen. Paulus stellt Jesus
also als Herrn Uber die erste Schopfung, Gber das gesamte Universum dar.

Er ist der Herr Uber die Himmel und die Erde, und alles im Himmel und auf Erden
verdankt sein Dasein Jesus Christus. Paulus ist aber auch davon liberzeugt, dass die
Tatsache, dass Jesus der Herr Giber die Schopfung ist, bedeutet, dass er in der Lage
ist, die Schopfung zu ihrem wahren Ziel zu fihren. Durch Seinen Tod und Seine
Auferstehung hat Jesus nun eine neue Schopfung gegriindet.

Und die Annahme ist, die gleiche Annahme wie im Epheserbrief, die Annahme ist,
dass die Stinde eine Verschiebung verursacht hat, dass die Stinde in gewissem Sinne
die erste Schopfung ruiniert hat, so dass Gott jetzt einen neuen Schopfungsakt
einfihren muss, um die Schopfung zu ihrem Ziel einer neuen Schopfung zu bringen.
Und jetzt ist Paulus Gberzeugt, dass das durch Jesus Christus geschehen ist. Er ist also
nicht nur der Herr Uiber die erste Schopfung, sondern auch tber die neue Schopfung.

Als Herr der ersten Schopfung ist Er in der Lage, die Schopfung zu ihrem
beabsichtigten Ziel einer brandneuen Schopfungshandlung zu bringen, die bereits
geschehen ist, und das ist die Idee, die Er mit Epheser, dem Buch Epheser, teilt, dies
wurde bereits durch die Gemeinde demonstriert. Die Kirche ist die erste Folge der
neuen Schopfung, in der Gott beginnt, alle Dinge mit sich selbst zu verséhnen.
Eigentlich wird Jesu Auferstehung der Erstgeborene von den Toten genannt.

Die Auferstehung Jesu ist die Einweihung der neuen Schopfung. Aber die Schaffung
der Kirche als versdhnte Menschheit ist auch Teil dieses neuen Schépfungsaktes, den
Jesus Christus jetzt eingeleitet hat. Aber noch ein paar andere Dinge.

Jesus wird als Ebenbild des unsichtbaren Gottes und auch als Erstgeborener der
ganzen Schopfung dargestellt. Interessanterweise handelt es sich dabei um Begriffe



18

im Alten Testament und in der jidischen Literatur, die auf die Weisheit angewendet
wurden. Die Weisheit wurde als das Ebenbild Gottes angesehen.

Die Weisheit wurde als neben Gott existierend angesehen. Weisheit wurde als das
Agens der Schopfung angesehen. Aber Paulus, obwohl die meisten Juden im ersten
Jahrhundert und davor und danach die Weisheit mit der Tora, dem Gesetz,
identifiziert hatten, sagt Paulus, dass Jesus Christus die wahre Verkdrperung von
Gottes Weisheit ist.

Paulus verwendet also Kategorien aus der Weisheit, dem Bild Gottes, dem Schopfer,
dem Ding, durch das alle Dinge erschaffen werden, und dem Erstgeborenen der
ganzen Schopfung. Ein Grof3teil dieser Sprache spiegelt wider, wie das Alte
Testament und andere jldische Literatur Weisheit darstellten. So wird Jesus als die
Weisheit Gottes dargestellt, als der wahre Offenbarer Gottes.

Aber auch dieser Satz ist interessant, der Erstgeborene aller Schopfung. Wir neigen
vielleicht dazu, das falsch zu lesen. Aber dieser Satz stammt eigentlich aus Psalm 89,
einem Psalm Uber den Messias, den davidischen Konig.

Und dort bezieht sich Erstgeborener eindeutig auf Souveranitat und Autoritat Gber
die Schopfung. Jesus den Erstgeborenen der Schépfung zu nennen, hat also nichts
mit der Tatsache zu tun, dass Jesus erschaffen wurde oder dass es eine Zeit gab, in
der er nicht existierte und jetzt ins Dasein kommt. Das Erstgeborene hat nichts mit
der tatsachlichen Geburt oder Produktion zu tun.

Es hat mit Status oder Souveranitat zu tun. In Psalm 89 ist der Konig also der
Erstgeborene, weil er der souverane Herrscher tiber die ganze Schopfung ist. Wenn
man Jesus also den Erstgeborenen der Schopfung nennt, ist das ein Ausdruck seiner
Autoritat und Souveranitat Gber die gesamte Schopfung als Konig, als davidischer
Konig in Erflillung von Psalm 89.

Also hat der Autor wieder all diese Satze aus der Weisheitsliteratur und dem Alten
Testament angehaduft, um Jesus als den souveranen Herrscher lber die ganze
Schopfung darzustellen, die erste Schopfung und die zweite Schopfung, die neue
Schoépfung, so dass die Schlussfolgerung lautet: Was brauchen die Leser mehr? Was
kénnten sie in diesem mystischen Typus des Judentums, in diesem Qumran- oder
Essener-Typus oder in diesem apokalyptischen Judentum finden? Was kdnnten sie
daran finden, das das, was sie in Christus haben, ergdanzen oder eine Alternative zu
dem bieten kdnnte, was sie in Christus haben? Nach diesem erhabenen Hymnus
Christi wird Paulus im Rest des Briefes beginnen, detaillierter dariiber nachzudenken,
warum die Leser sich dessen bewusst sein und diesem Judentum, dieser falschen
Lehre, nicht nachgeben sollten. Und warum sollten sie einfach darauf vertrauen, dass
ihre Vereinigung mit Jesus Christus ihnen alles bietet, was sie brauchen? Im Rest des
Briefes werden wir das argumentieren und uns das ansehen.



Das war Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature, Vortrag 22
Uber Philipper und Kolosser.

19



