Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Lektion 20, Epheser
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Das ist Dr. Dave Mathewson in seinem Buch Geschichte und Literatur des Neuen
Testaments, Lektion 20 Gber das Buch Epheser.

Bevor wir mit dem Gebet beginnen, wiirde ich eine Ankiindigung machen, und das ist
auf, na ja, eigentlich zwei, die eine ist, dass du deine nachste Prifung tber die
Apostelgeschichte durch Galater hast, die heute den Galaterbrief abschlieBen wird,
aber die Apostelgeschichte durch den Galaterbrief am Montag wahrend dieser
Unterrichtszeit.

Aber die zweite Sache ist, da habe ich Ihnen eine E-Mail geschickt, Sie hatten die E-
Mail bekommen sollen, dass morgen Abend um 8 Uhr in diesem Raum eine
Uberpriifungssitzung stattfindet, die von meinem TA geleitet wird. Also versuche ich
so viel wie moglich, um dieses Zimmer zu bekommen, damit Sie nicht nach einem
anderen suchen miissen. Kommen Sie also morgen Abend um 8 Uhr in diesen Raum,
und es gibt eine optionale, wenn auch zusatzliche Kreditliberprifungssitzung fir die
Prufung.

Und noch einmal, ihr seid es, mehrere von euch haben mich das gefragt und ich
wiederhole es, dass ihr fir die Anzahl der Male, die ihr gekommen seid, eine
zusatzliche Anerkennung erhalten werdet. Wenn Sie also nur zu einer
Uberpriifungssitzung erscheinen, erhalten Sie dafiir eine zusatzliche Gutschrift.
Wenn Sie zu allen vier erscheinen, hilft Ihnen das natiirlich, noch mehr zu benoten,
und Sie erhalten mehr zusatzliche Punkte.

Also morgen, 8 Uhr in diesem Raum. In Ordnung, Frage? Die ersten Prifungen
werden sicher bis Freitag stattfinden, Sie werden sie zu sehen bekommen. Sie sind
alle benotet, aber wie gesagt, es gibt ein paar Probleme bei der Benotung, die ich
gerade ausarbeite.

Aber diese sollten am Freitag verfligbar sein, damit Sie sehen kénnen, wie Sie vor der
zweiten Prifung abgeschnitten haben. Gut, lasst uns mit dem Gebet beginnen, und
dann werden wir den Galaterbrief zu Ende betrachten und vielleicht zum nachsten
Brief ibergehen, den wir betrachten werden.

Vater, wir danken dir noch einmal, dass du dich uns so gnadig in Gestalt des Neuen
Testaments offenbart hast. Herr, ich bete, dass wir die Gelegenheit nutzen, das zu
analysieren, dartiber nachzudenken und diese Offenbarung mit dem Wunsch zu
studieren, dass unser Leben nach deinem Willen gestaltet und geformt wird, der uns
in deinem Wort offenbart wurde. Zu diesem Zweck wenden wir all unsere geistige



und geistige Energie darauf an, lhre Offenbarung an uns zu verstehen, und ich bete,
dass dieser Kurs auf nur kleine Weise zu diesem Ziel beitragen wird. Im Namen Jesu
beten wir, Amen.

Gut, wir haben uns das Buch Galater angesehen, das ich euch gesagt habe, oder das
ich als den Versuch des Paulus vorgeschlagen habe, sich nicht hinzusetzen und
einfach Uber eine Theologie des Gesetzes oder eine Theologie der Rechtfertigung
und des Heils zu sprechen, obwohl Paulus das tut, aber es ist eine Theologie im
Dienst des besonderen Zwecks des Paulus. und das heil3t, Paulus spricht eine
Situation an, in der judische Christen, die oft als Judaisten bezeichnet werden, die
Gemeinden in Galatien, d.h. in der stidlichen Provinz Galatien, infiltriert haben,
Gemeinden, die Paulus selbst gegriindet hat. Jetzt sind jldische Christen in die Kirche
eingedrungen und versuchen, die Heidenchristen davon zu iberzeugen, dass der
Glaube an Jesus Christus nicht ausreicht. Sie sagen nicht, dass der Glaube an Jesus
Christus nicht notwendig ist.

Sie leugnen nicht, dass Jesus der Messias ist oder dass er existiert hat. Sie sagen nur,
dass der Glaube an Jesus nicht ausreicht, sondern dass man auch das Gesetz des
Mose als Identitatsmarker beachten muss, als Zeichen dafiir, dass man das wahre
Volk Gottes ist und dass man wirklich zu Gott gehort. Wir sagten, dass die meisten
judischen Christen, die Paulus bekampft, verstanden hatten, dass alle
Heilsverheillungen auf Abraham zuriickgehen.

Du erinnerst dich an 1. Mose 12 aus dem Alten Testament, wo Gott versprach, dass
er Abraham segnen wirde und dass letztendlich alle Nationen der Erde durch
Abraham gesegnet werden wiirden. Alle VerheiBungen des Heils, der Rechtfertigung,
des Heiligen Geistes, der Zugehorigkeit zum Volk Gottes, all das geht auf Abraham
zurtck. Nun, fur die Judenchristen hatte man eine gerade Linie von den
VerheiBungen an Abraham zum Befolgen und Einhalten des mosaischen Gesetzes zur
Erflillung und zum Glauben an Jesus Christus gezogen.

Sie hatten also gesagt, dass das Gesetz des Mose wichtig ist und dass es kein
optionaler Schritt ist. Es ist ein notwendiger Schritt zur Erflllung der VerheilRungen
Abrahams, der Erlésung, die Abraham versprochen wurde. Sie hatten also
gezeichnet, sie hatten diese Klammern losgeworden und sie hatten eine gerade Linie
gehabt von den Verheillungen an Abraham zum mosaischen Gesetz und dann zum
Glauben an Christus.

Das mosaische Gesetz war also ein wichtiger und notwendiger Bestandteil. Sie
versuchten damals, die Heidenchristen dazu zu bringen, zu verstehen, dass sie, wenn
sie wirklich Gottes Volk waren und wenn sie wirklich gerechtfertigt waren, sich dem
Gesetz des Mose unterwerfen und als Judaisten leben wiirden, wie es die Juden
waren. Aber was Paulus im Galaterbrief, besonders in den Kapiteln 3 und 4, tut, ist,
dass Paulus demonstriert, und deshalb habe ich das mosaische Gesetz in Klammern



gesetzt, er versucht zu argumentieren, dass das mosaische Gesetz eine wichtige,
aber nur vortibergehende Rolle spielte.

Eine Rolle, in der das Gesetz nur so lange funktionierte, bis Jesus Christus kam. Jetzt,
da Christus gekommen ist und die Erflillung gebracht hat, ist das mosaische Gesetz
nicht mehr notwendig. Paulus nimmt also gewissermalien das Schema der Judaisten,
die dem Gesetz eine wichtige, notwendige und wesentliche Rolle zugefligt hatten,
und er klammert das ein, um zu sagen: Ja, das Gesetz spielte eine wichtige Rolle,
aber es war nur eine voribergehende, bis Christus kam.

Als Christus kam, war die Hauptfunktion des alttestamentlichen Gesetzes, Gottes
Volk zu bewachen und zu leiten und in gewissem Sinne Autoritat und Macht tiber
Gottes Volk zu haben, nun vorbei. Jetzt werden wir wieder die Frage aufwerfen:
Bedeutet das, dass wir heute nicht auf das mosaische Gesetz horen oder ihm keine
Aufmerksamkeit schenken missen, oder dass es nichts mit uns zu tun hat und wir es
getrost ignorieren kdnnen? Ich mochte die Frage kurz aufwerfen: Was sollen wir mit
dem Gesetz des Mose anfangen? Aber lassen Sie mich kurz Gber Kapitel 5 sprechen,
das ganz am Ende von Paulus' Argumentation in Kapitel 5, und das ist der bekannte
Abschnitt, in dem Paulus kontrastiert, und wenn wir etwas tber Galater wissen, dann
ist dies normalerweise der Text, mit dem wir am vertrautesten sind, und das ist
Paulus' Gegensatz zwischen dem Fleisch und dem Geist. Und so sagt Paulus, dass die
Werke des Fleisches diese sind, und er zdhlt Laster auf, die seine Leser vermeiden
sollen.

Und dann sagt er jedoch: Die Frucht des Geistes ist Liebe, Freude, Frieden, und
vielleicht haben einige von euch diese Liste der Frichte des Geistes auswendig
gelernt. Und die Frage ist, was macht es hier? Warum geht Paulus auf diesen
Gegensatz zwischen den Werken des Fleisches und der Frucht des Geistes ein? Aus
zwei Grinden, denke ich. Nummer eins ist, dass Paulus in gewisser Weise, denke ich,
die Frage anspricht: Wenn, wie Paulus sagt, das Gesetz nur voriibergehend war und
es jetzt, da Christus gekommen ist, keine entscheidende Rolle mehr im Leben des
Volkes Gottes spielt, bedeutet das dann, dass Christen frei von allem Gesetz sind?
Bedeutet das, dass sie keine moralische Fiihrung haben und dass sie tun kénnen, was
sie wollen? Und Paulus macht deutlich, nein, der Christ ist immer noch durch die
Liebe verbunden, und der Christ hat jetzt den Geist des neuen Bundes, der
ausgegossen wurde, und ist dafiir verantwortlich, zu wandeln.

Mit anderen Worten, Paulus' Hinweis auf die Frucht des Geistes geht auf das Alte
Testament zuriick, wo erinnerst du dich an den neuen Bund in Jeremia, Kapitel 31?
Gott versprach, dass er eines Tages sein Gesetz in die Herzen der Menschen
schreiben wiirde, und Hesekiel versprach, dass Gott seinen Geist tGiber die Menschen
ausgieBen wiirde, um sie zu verwandeln. Was Paulus also im Grunde sagt, ist, dass
die Tatsache, dass das mosaische Gesetz nicht mehr die dominierende Autoritdt und
Herrscher Uber Gottes Volk ist, nicht bedeutet, dass es ohne moralische Fiihrung ist.



Jetzt haben sie den Heiligen Geist des neuen Bundes, der sie verwandelt und sie
befahigt, das zu tun, was das Gesetz von Anfang an befohlen und von Gottes Volk
erwartet hat.

Paulus ist also sehr klar: Nein, Gottes Volk ist nicht ohne moralische Fiihrung.
Stattdessen haben sie jetzt den Geist des Neuen Bundes, von dem Gott versprochen
hatte, dass er ihn ausgiel’en und sein Gesetz in ihre Herzen schreiben wiirde, sie
verwandeln und sie befahigen wirde, die Art von Leben zu flhren, auf die das Gesetz
urspringlich hinwies. Ganz im Gegenteil, Gottes Volk ist nicht frei von moralischer
FUhrung.

Aber zweitens, das Zweite, was man Uber diese Passage verstehen muss, ist, dass ich
Uberzeugt bin, dass Paulus immer noch das Gesetz und den Geist gegenlberstellt. Er
spricht immer noch lber das Gesetz des Alten Testaments. Und was er damit sagen
will, ist, dass die Galater ein Leben unter dem Gesetz fihren wollen, dass sie das
auch tun kénnen.

Aber Paulus sagt, dass das Gesetz letztlich nicht die Macht hat, die Stinden des
Fleisches zu Uberwinden. Diese Art von Dingen zahlt er hier auf, die Werke des
Fleisches sind diese. Und was Paulus sagt, ist, dass das Gesetz letztlich nicht die
Macht hat, damit umzugehen und die Werke des Fleisches zu tiberwinden.

Aber der Heilige Geist tut es. Deshalb sagt Paulus: Wenn man im Geist wandelt, hat
man das Fleisch Uberwunden. Oder ihr werdet nicht mehr nach dem Fleisch wandeln.

Warum? Denn durch diesen neuen Bundesgeist, den Gott versprochen und
ausgegossen hat, der verspricht, dass Gott sein Gesetz in ihre Herzen schreiben und
sie verwandeln wird, damit sie Gottes Forderungen erfillen kdnnen, sind sie durch
den Geist des neuen Bundes in der Lage, die Taten des Fleisches zu liberwinden. Man
kann also noch einmal das Argument des Paulus sehen. Warum sollten die Galater
zum mosaischen Gesetz zurlickkehren wollen? Warum sollten sie den Judaisierern
nachgeben und ein Leben unter dem Gesetz fiihren wollen, wenn es nicht die Macht
hat? Es war nicht nur voriibergehend, sondern hatte letztlich auch nicht die Kraft, die
Sinden des Fleisches zu Gberwinden.

Erst der Geist des Neuen Bundes, der durch den Glauben an Christus kommt,
befahigt sie letztlich, so zu leben, wie es das Gesetz urspriinglich angedeutet hat, und
die Slinde zu Uberwinden. Was bedeutet das also, wenn wir liber die Frage
nachdenken, nun, was bedeutet das fiir unsere Beziehung zum Gesetz? Was soll
unsere Antwort auf das mosaische Gesetz sein? Und mit Gesetz meine ich nicht
irgendein Gesetz. Paulus spricht speziell Gber das Gesetz des Mose, von dem wir im
Alten Testament lesen.



Wie sollte unser Verhaltnis dazu sein? Oder sollten wir, da Paulus sagt, darauf
achten, was er in 5,18 sagt. Paulus sagt: "Wenn du aber vom Heiligen Geist geleitet
wirst, bist du nicht mehr unter dem Gesetz, oder du bist nicht dem Gesetz
unterworfen. Wenn wir also nicht mehr dem Gesetz unterworfen sind oder unter
dem Gesetz stehen, und das ist im Grunde das, was Paulus sagt, spielt das Gesetz
dann eine voribergehende Rolle bei der Herrschaft liber Gottes Volk und dessen
Einddammung? Wenn wir nicht mehr unter dem Gesetz stehen und stattdessen im
Licht der Erflillung, die in Christus gekommen ist, durch den Geist wandeln, was sagt
das dann Uber die Beziehung des Gesetzes zu Christen und zu Gottes Volk heute aus?
Haben wir eine Verpflichtung dazu, oder kdnnen wir sie getrost ignorieren? Weil
Paulus sagt, dass wir nicht mehr unter dem Gesetz stehen, sondern uns vom Geist
leiten lassen, sollen wir im Geist wandeln.

Bedeutet das also, dass ich den GroRteil des Alten Testaments getrost ignorieren
kann, weil es sich mit Fragen des mosaischen Gesetzes befasst? Ich denke ein paar
Dinge. Zunachst einmal denke ich, dass Paulus klar ist, dass wir, wie er sagt, nicht
mehr unter dem Gesetz stehen, was bedeutet, dass wir nicht mehr unter der
Herrschaft und dem Regime des Gesetzes als Teil des mosaischen Bundes stehen.
Wenn Paulus sich auf das Gesetz bezieht, denke ich, dass er es im Lichte des
gesamten Bundes versteht, den Gott mit Mose geschlossen hat.

Jetzt, da der Bund, den Gott mit Mose geschlossen hat, der mosaische Bund, erfiillt
wurde und nicht mehr in Kraft ist, gehe ich davon aus, dass das mosaische Gesetz
nicht mehr so gut ist. Ich denke, Paulus sagt also, dass die Christen nicht mehr an das
mosaische Gesetz gebunden sind, dass sie nicht mehr unter seinem Regime und
seiner Herrschaft stehen. Es gibt jedoch noch zwei weitere Dinge, die wir im Auge
behalten missen, denke ich.

Nummer eins ist, dass Paulus ebenso davon Uberzeugt ist, dass das Gesetz nicht
einfach weggenommen, beiseite geschoben und abgeschafft wurde. Vielmehr ist das
Gesetz in Christus Jesus zur Erflllung gebracht worden. Was Paulus in Galater 5,
dieser Frucht des Geistesabschnitts, zu sagen scheint, ist, wenn man ein Leben unter
dem Geist lebt, wenn man den Friichten des Geistes folgt, Liebe, Freude, Frieden und
den anderen Dingen, dann lebt man tatsachlich die Art von Leben, auf die das Gesetz
ursprunglich hinwies.

Das Gesetz wird also nicht einfach abgeschafft und verworfen oder entfernt, es wird
zur Erfullung gebracht. Die Art von Leben, auf die das Gesetz hinwies, erfullt sich nun
letztendlich in Jesus Christus und im Leben im Heiligen Geist des neuen Bundes. Also,
die erste Frage, die ich euch vorschlagen wiirde, wenn es darum geht, Gber das
Gesetz des Mose nachzudenken und ob es auf uns zutrifft, ist die erste Frage, die ihr
stellen solltet: Wie wurde das Gesetz in Jesus Christus erfillt? Wenn du zu Matthaus
zurlickgehst, erinnere dich an Matthaus, Kapitel 5, die Bergpredigt? Sehr friih in der



Predigt in Matthdus 5 sagte Jesus: "Ich bin nicht gekommen, um das Gesetz zu
zerstoren, sondern um es zu erfillen.

Und ich deutete an, dass er meinte, dass Jesu eigenes Leben und seine Lehre das
waren, worauf das Gesetz hinwies. Und so schlage ich vor, und ich denke, was Paulus
in Galater 5 sagt, eine der Implikationen ist, dass wir das Gesetz durch die Brille
dessen betrachten sollten, wie es in Christus zur Erfiillung gebracht wurde. Zum
Beispiel das einfachste Beispiel, und das ist nicht immer leicht zu erkennen, weil das
Neue Testament nicht jedes Gesetz durchgeht und zeigt, wie es sich in Christus
erflllt hat.

Aber eines der einfacheren Beispiele ist, was ist mit all den Gesetzen des Opfers?
Was ist mit all den Tieropfern, die im Alten Testament dargebracht wurden? Das ist
eines der einfachsten Beispiele: Anstatt zu sagen, nun, das gilt nicht mehr, das wurde
verworfen, missen wir uns fragen, wie wir dieses Gesetz einhalten oder wie wir es
einhalten kénnen. Wie verhalten wir uns zu den Opfergesetzen des Alten
Testaments, in denen Tiere im Licht des Kommens Christi geopfert wurden? Nun, da
Jesus das letzte ultimative Opfer ist, erfiillen wir jetzt das Gesetz der Opfer, indem
wir auf Jesus Christus flr unsere Errettung vertrauen, und nicht mehr, indem wir
Tieropfer darbringen. Das ist, glaube ich, ein einfacheres Beispiel dafiir, wie das
Lesen des Gesetzes durch die Brille der Erflillung Christi uns hilft zu verstehen, wie
wir sind und was unsere Verantwortung gegeniliber dem Gesetz ist. Ich behaupte
also, dass das gesamte Gesetz das erste ist, was wir fragen sollten: Wie wurde das
Gesetz in Christus zur Erflllung gebracht? Wie verstehen wir es im Licht der Linse,
wie lesen wir es durch die Linse der Erfillung, die Jesus Christus gebracht hat? Das
zweite, was ich Ihnen vorschlagen wiirde, ist, dass Sie sich beim Lesen des Gesetzes
fragen, was ist, und wenn wir das Gesetz betrachten, lassen Sie mich zunachst einmal
zurickkommen.

Ich gehe davon aus, dass das Gesetz, auch wenn Paulus sagt, dass wir nicht mehr
unter dem Gesetz stehen, das mosaische Gesetz nicht mehr das Regime ist, unter
dem wir jetzt leben. Aber Paulus sagt, dass du nicht mehr unter dem Gesetz stehst,
du bist nicht mehr unter seiner Autoritat, seinem Regime. Und doch ist das Gesetz
immer noch ein Ausdruck, auch wenn es ein spezifischer Ausdruck fir Israel war und
zu einem bestimmten Zeitpunkt, bis zur Erfillung in Christus, immer noch ein
Ausdruck von Gottes Willen fir sein Volk ist.

Und so ist die zweite Frage, die wir neben der Frage, wie das Gesetz in Christus erfullt
worden ist, die nachste Frage, die wir stellen sollten: Was scheint in einem
gegebenen Gesetz die Absicht dieses Gesetzes zu sein? Was schien die wahre Absicht
zu sein? Worauf wollte das Gesetz hinaus? Und dann zu fragen, wie das auf Gottes
Volk heute zutreffen konnte, als Ausdruck von Gottes Charakter und als Ausdruck
von Gottes Willen. Lassen Sie mich lhnen ein oder mehrere Beispiele nennen. Das ist,
das findet sich in Levitikus Kapitel 19.



Mal sehen, hier ist es. Das ist Levitikus, Kapitel 19 und die Verse 27 und 28. Das steht
auRerhalb des Gesetzes des Alten Testaments.

Du sollst das Haar deiner Schlafe nicht abrunden und die Rander deines Bartes nicht
beschmutzen. Du sollst keine Schnittwunden in dein Fleisch fur die Toten machen
und keine Tatowierungen an dir haben. Ich bin der Herr.

In Ordnung, also kein Haareschneiden und keine Tatowierungen. Die meisten von
uns wirden sich wahrscheinlich nicht absichtlich in das Fleisch schneiden, aber wie
lesen wir das? Ich meine, wenn du dir die Haare schneiden ldsst, hast du dann das
mosaische Gesetz missachtet? Wenn du ein Tattoo hast, hast du dann das mosaische
Gesetz missachtet? Ich meine, das ist es, was es sagt. Tatowiere dich nicht.

Schneide nicht die Rander deines Haares oder die Rander deines Bartes. Hast du
gegen das mosaische Gesetz verstoRen? Nun, das ist eine Moglichkeit, damit
umzugehen. Oder wenn wir im Licht der Erfillung in Christus und im Licht dessen,
was die wahre Absicht war, was die Absicht dieses Gesetzes zu sein schien, fragen,
dann denken zumindest viele Kommentare, dass diese Gesetze auf heidnische
religiose Praktiken abzielten.

Das ist das Tatowieren und Trimmen des Bartes oder der Haare. Diese zielten auf
bestimmte heidnische religiose Praktiken ab. Die Absicht dieses Gesetzes ist also
nicht einfach nur keine Tatowierungen und kein Trimmen der Haare.

Es geht darum, Praktiken zu vermeiden, die mit heidnischen Religionen in
Verbindung gebracht werden. Und so mdchte man sich heute fragen, welche Arten
von Praktiken und Aktivitaten mit heidnisch-religiosen Aktivitaten verbunden waren,
die ich vermeiden mochte. Sehr selten tatowiert heute jemand fir religiose
Praktiken.

Die meisten von uns tun das nicht. Es mag andere Griinde geben, warum man sich
tatowieren lasst oder auch nicht, aber sicherlich gehort das Gebot im 3. Buch Mose
nicht dazu, weil es wiederum auf wahrscheinlich heidnische religiose Praktiken
abzielt, von denen Gott mochte, dass die Israeliten sie vermeiden. Wenn wir also
diese Absicht verstehen, dann fragen wir uns in unserem Kontext, welche Art von
Aktivitaten oder sogar Kleidungsarten es sein konnten, und ich weil}, dass das immer
noch nicht alle Probleme |6st, und man gerat in eine Debatte, nun, was sind diese
Dinge? Aber wenn wir anfangen, dariiber nachzudenken, diese Texte anzuwenden,
dann verstehe ich, dass die Absicht darin besteht, Gottes Volk dazu zu bringen, diese
Art von Aktivitaten zu vermeiden, die mit heidnischen religiosen Praktiken
verbunden sind.



Dann wiirde man fragen wollen, welche Art von Dingen oder Aktivitdaten diese Dinge
waren, die mich mit einer heidnischen religiosen Aktivitat in Verbindung bringen
wirden, was auch immer das sein mag. Sehen Sie also den Unterschied darin, die
Frage nach der Absicht zu stellen? Was scheint die Absicht dieses Gesetzes zu sein,
anstatt sie einfach durchweg zu lesen und nicht zu fragen, warum Gott sie Uberhaupt
zu geben scheint? Was sagt das lber seine Absicht fiir sein Volk und seinen Willen
flir sein Volk aus, und wie kdnnte das heute aussehen? Ein anderes Beispiel ist eines
der Gesetze, und ich muss Ted vielleicht bitten, mir dabei zu helfen. Ich kann mich
nicht erinnern, wo es ist.

Das Gesetz befiehlt den Israeliten, eine Bristung oder einen Zaun um ihr Dach zu
bauen. Ich glaube, es steht irgendwo im Deuteronomium. Exodus. Exodus befiehlt
den Israeliten, eine Briistung oder einen Zaun um das Dach ihres Hauses zu bauen.

Nun, wenn du zu meinem Haus kampfst und auf das Dach schaust, warst du dumm,
wenn du versuchen wirdest, darauf zu klettern. Es ist so gepitcht. Aber habe ich
gegen das mosaische Gesetz verstoRen, weil ich keine Bristung oder keinen Zaun um
mein Dach habe? Und ich wette, dass die meisten eurer Hauser das auch nicht tun.

VerstoRRen Sie also gegen das mosaische Gesetz, weil Sie keine Briistung oder keinen
Zaun um das Dach lhres Hauses bauen lassen? Nun, es ist wieder wichtig, sich daran
zu erinnern, was die Absicht dieses Gesetzes zu sein scheint. Nun, zumindest in
dieser Zeit wurde das Dach eines Hauses fir verschiedene Funktionen genutzt. Und
da waren Leute oben auf dem Dach.

Ich wiirde vermuten, dass sie in dieser Zeit flacher waren. Als die Israeliten
aufgefordert wurden, einen Zaun um das Dach zu bauen, schien die Absicht darin zu
bestehen, das Wohlergehen und das Wohlergehen ihrer Nachbarn zu schiitzen, um
sicherzustellen, dass sie sich um das Leben sorgten und den Wert des Lebens ihrer
Nachbarn demonstrierten. Also im Grunde, damit nicht jemand vom Dach fallt und
getotet wird oder Koérperverletzungen erleidet.

Das scheint also die wahre Absicht zu sein. Also, dann muss ich mich heute fragen,
auf welche Weise kann ich diese Absicht verkérpern? Nun, es wird wahrscheinlich
nicht dadurch geschehen, dass ich ein Dach um mein Haus oder einen Zaun um das
Dach meines Hauses baue, es tut mir leid, denn niemand geht dort hinauf und
niemand kdénnte sowieso dort hinaufgehen, es sei denn, sie setzen neue Schindeln
auf. Dann muss ich mich fragen, auf welche Weise ich Flirsorge und Sorge um das
Wohlergehen und die Sicherheit meines Nachsten zeigen muss. Auch hier wird es
wahrscheinlich nicht darum gehen, einen Zaun um mein Haus zu bauen, aber ich
kann anfangen, tGber andere Wege nachzudenken, wie ich diese Absicht und dieses
Prinzip verkorpern kann.



Siehst du also, wenn du die Gesetze vom Standpunkt dessen aus betrachtest, was die
wahre Absicht zu sein schien, wie sie eine Widerspiegelung von Gottes Absicht fiir
sein Volk und seines Willens fiir sein Volk sind? Dann kann man anfangen zu
verstehen, wie das Gesetz des Mose tatsachlich gilt. Also wiirde ich vorschlagen, dass
wir auf der einen Seite, solange wir nicht mehr unter dem Gesetz des Mose stehen,
nicht an es als eine Liste von Gesetzen gebunden sind, wir nicht unter seinem Regime
und seiner Autoritat stehen, gleichzeitig missen wir es im Licht lesen, wie es in
Christus erflllt wurde, um zu verstehen, wie wir uns darauf beziehen. und wir
mussen es als Ausdruck von Gottes Willen und Absicht fir sein Volk lesen und uns
fragen, was die Absicht hinter den Gesetzen zu sein scheint und wie ich das unter der
Kraft des Geistes des Neuen Bundes, von dem Paulus spricht, leben kann, indem ich
im Geist wandele, wie kann ich Gottes Willen und Absicht fiir sein Volk auch heute
noch leben? Ich habe Ihnen tatsachlich, falls Sie interessiert sind, ein paar
Ressourcen am Ende Ihrer Notizen gegeben. Es gibt ein sehr interessantes Buch, ich
glaube, ich habe das schon einmal erwahnt, aber die Zondervan Publishing Company
hat eine Reihe, sie sind nicht alle gleich gut, aber sie haben Blicher Gber verschiedene
Ansichten und Themen veroffentlicht, und was sie tun, ist, dass sie verschiedene
Themen behandeln, wie das Millennium oder Frauen im Dienst oder die Frage, ob
Christen in den Krieg ziehen sollten. Oder welche Art von Regierung sollte es in der
Kirche geben, oder wie sollte die Kirche regiert werden, nicht welche Art von
Regierung, wie sollte die Kirche gefiihrt werden, wie sollte unsere Beziehung zur
Regierung sein, usw. usw., eine Reihe von Themen, und sie prasentiert im Grunde
unterschiedliche Ansichten, und verschiedene Personen prasentieren ihre Ansichten
und antworten dann aufeinander.

Eines dieser Blicher heillt "Das Gesetz und der Christ", und es gibt fiinf verschiedene
Ansatze, wie die Beziehung des Christen zum Gesetz aussehen sollte, und sie
reagieren aufeinander. Wenn Sie also daran interessiert sind, das weiter zu
verfolgen, konnte das ein Ausgangspunkt sein. Gut, das ist alles, was ich (iber den
Galaterbrief sagen mochte, aber das Wichtigste, was ihr verstehen solltet, ist, dass
Paulus die ganze Absicht des Schreibens hat, die Galater davon abzubringen, sich
dem mosaischen Gesetz zu unterwerfen und den Judaisten nachzugeben, aber
gleichzeitig sie zu Uberzeugen und davon zu liberzeugen, dass sie alles haben, was sie
in Christus und im Geist des Neuen Bundes, den sie besitzen, brauchen. nicht nur,
um fur ihre Rettung gerechtfertigt zu werden, sondern auch fir ihren fortwahrenden
Lebensstil, dass sie in keinem Fall zum mosaischen Gesetz zurtickkehren missen, wie
es die Judaisierer von ihnen verlangten. Gut.

Haben Sie noch Fragen zum Galaterbrief? In Ordnung, Sie werden feststellen, dass
der nachste Punkt in lhrem Lehrplan einer der Exkurse ist, und das heilt, ich méchte
ein wenig Uber eines der Themen sprechen, das aus dem Galaterbrief hervorgeht,
aber auch im Rest des Neuen Testaments wichtig ist, und das ist das Thema des
Volkes Gottes. Um dieses Thema zu verstehen, missen wir bis ins Alte Testament
zuriickgehen, und zwar bis zu 1. Mose 1 und 2, wo meiner Meinung nach die



10

Erschaffung von Adam und Eva nicht nur die Schopfung der ersten Menschen war,
sondern sie waren das erste Volk Gottes, mit dem Gott eine Bundesbeziehung
einging. Also nochmals, Adam und Eva sind nicht nur die ersten Menschen, sie sind,
aber sie sind das erste Volk Gottes, das erste geschaffene Volk, mit dem Gott eine
Beziehung eingehen wird.

Nun, nach dem Fall von Adam und Eva, nach ihrer Stinde in 1. Mose 3, in gewisser
Weise der Rest der alttestamentlichen Erzahlung und auch im Neuen Testament,
aber warten wir einen Moment darauf, kann der Rest der alttestamentlichen
Erzdhlung als Gottes Absicht gesehen werden, sein Volk wiederherzustellen und neu
zu erschaffen. Gott sucht nach einem Volk, mit dem er eine Bundesbeziehung
eingehen kann, und das beginnt mit Gottes Befehl an Abraham. Du kannst also
sehen, warum es so wichtig war, dass Paulus Gber Abraham und Galater sprach, denn
mit Abraham wird Gott nun beginnen, seine Bundesbeziehung mit seinem Volk
wiederherzustellen, die im Garten Eden begann, aber durch die Siinde zerbrochen
wurde.

In 1. Mose, Kapitel 12 wahlt Gott Abraham aus und sagt ihm, dass er ihn nicht nur
segnen wird, sondern dass er seinen Namen grof$ machen und ihn zu einer grol3en
Nation machen wird, und von dieser Nation aus werden schlieRlich alle Nationen der
Erde gesegnet werden. Abraham und der Bund, den Gott mit Abraham schlief$t, sind
also die erste Stufe in Gott, die Menschheit zu griinden, wie er es damals im Garten
Eden getan hat, mit dem er eine Bundesbeziehung eingehen wird. Er wird ihr Gott
sein, und sie werden sein Volk sein.

Wenn wir nun dem Rest des Alten Testaments folgen, so kommt das letztlich im Volk
Israel zum Vorschein, mit dem Gott eine Bundesbeziehung eingeht. Und so kann man
wieder sehen, warum die Judaisierer, denen Paulus im Galaterbrief gegentiberstand,
so erpicht darauf waren, die Heiden dazu zu bringen, sich mit dem Judentum zu
identifizieren und sich dem Gesetz des Mose zu unterwerfen, weil sie nach dem
Alten Testament die wahren S6hne Abrahams waren. Sie waren das wahre Volk
Gottes.

Eine Verschiebung beginnt sich jedoch zu vollziehen, wenn man zum Neuen
Testament kommt. Was ihr wiederum findet, ist, wenn ihr diesem Muster folgt,
Adam und Eva sind die ersten fiir die Menschheit, die Gott in eine Bundesbeziehung
eingeht, aber wegen der Siinde wird Gott jetzt handeln, um sein Volk
wiederherzustellen und sein Volk neu zu erschaffen, also wahlt er Abraham und
verspricht, ihn zu einer groRen Nation zu machen, und das ist die Nation Israel.
Allerdings, wie wir gesehen haben, gibt es in der prophetischen Literatur, wenn Sie
sich erinnern, tatsachlich eine interessante Parallele.

Adam und Eva werden versucht, und sie geben der Versuchung nach und siindigen,
und wenn ihr euch erinnert, werden sie aus dem Garten Eden verbannt. Was nun mit



11

Israel geschieht, ist, dass Gott das Volk Israel auswahlt, sie ins Land bringt und sie
prift, aber sie bestehen auch die Prifung, und sie werden auch verbannt. Wenn ihr
euch also an eure Geschichte im Alten Testament erinnert, geht Israel ins Exil,
Babylon und Assyrien karren das Volk Israel und Juda ins Exil. und so antizipieren die
Propheten eine Zeit, in der Gott sein Volk wieder aufrichten wird. Gott muss sein
Volk immer noch in eine Bundesbeziehung zurlickversetzen, die er schon in 1. Mose
1 und 2 beabsichtigt hat. Nun, wie sich das im Neuen Testament erflillt, ist erstens,
dass Jesus als das wahre Israel dargestellt wird.

Jesus ist derjenige, der letztlich Gottes Absicht fiir sein Volk Israel erfiillt. Wenn du
dich an Jesu Versuchung erinnerst, haben wir ein wenig Gber seine Versuchung in
Matthadus 3 und 4 gesprochen, als Jesus von Satan versucht wurde. Er nimmt ihn mit
auf einen hohen Berg und zeigt ihm alle Kénigreiche.

Er holt ihn aus dem Tempel und befiehlt ihm, er solle abspringen. Er befiehlt ihm,
Steine in Brot zu verwandeln. Nicht in dieser Reihenfolge, aber du merkst dich daran.

Im Grunde genommen ist das, was vor sich geht, dass Jesus sowohl die Versuchung
Israels als auch die Versuchung von Adam und Eva wiederholt. Sie scheiterten, aber
Jesus bestand die Priifung. Er ist das wahre Israel, das die Absicht Gottes flr die
Menschheit zu ihrem beabsichtigten Zweck bringt.

So wird Jesus dann das wahre Israel, und dann werden wir kraft des Glaubens an
Christus, kraft der Zugehorigkeit zu Christus, auch das wahre Volk Gottes. Deshalb
habe ich diese Linie, die mit Adam und Eva beginnt und dann nach der Siinde
Abraham und Israel dazu bestimmt sind, Gottes Absicht zu bringen, das ist seine
Absicht, ein Volk zu schaffen, mit dem er eine Beziehung eingehen wird. Aber Israel
scheitert an der Stinde, aber dann kommt Jesus und bringt Gottes wahre Absicht fir
sein Volk zur Vollendung, und dann werden alle, die an Christus glauben, auch das
wahre Volk Gottes.

Das ist der Grund, warum wir gesprochen haben, bevor ich einen Kommentar zu den
Kriterien fir die Zugehorigkeit zum Volk Gottes mache, hilft dies, etwas sehr
Interessantes zu erkldaren, was im Galaterbrief vor sich geht. In Kapitel 3, und denken
Sie daran, ist die Hauptfrage: Wer sind die Kinder Abrahams? Wer darf an den
Segnungen teilhaben, die Gott Abraham versprochen hat? Die Segnungen der
Erlésung, die VerheiBung des Heiligen Geistes. Wer sind die wahren Kinder
Abrahams? Wer nimmt an den VerheiRungen an Abraham teil? Beachtet nun, was
Paulus im Galaterbrief sagt, beginnend mit Kapitel 3, wenn ich es finden kann, sagt
er, dass die Verheiflungen nun Abraham gemacht wurden.

Das ist das, 1. Mose Kapitel 12. Die VerheiBungen wurden Abraham und seinen
Nachkommen gegeben. Und dann sagt Paulus: Er sagt nicht, und zu den



12

Nachkommen, im Plural, wie zu vielen, sondern er sagt: Und zu euren Nachkommen,
das ist zu einer Person, die Christus ist.

Was er also noch einmal sagt, ist, dass der wahre Same Abrahams, das wahre Volk
Abrahams, die wahren Kinder Abrahams die Person Jesu Christi ist. Wenn ihr jedoch
zum Ende von Kapitel 3 und Vers 29 springt, dann achtet darauf, was Paulus sagt,
und wenn ihr zu Christus gehort, ihr Leser, die Galater, wenn ihr zu Christus gehort,
dann seid ihr Abrahams Nachkommen, Erben gemaR der Verheillung. Wie kann es
also sein, dass Jesus Abrahams Nachkomme ist und die Christen in Galatien, und ich
wirde auch uns einschliefen? Nun, es liegt daran, dass Jesus vor allem die
Verheilung Abrahams zur Erfiillung bringt, und dann nehmen wir daran teil aufgrund
des Glaubens an Christus und der Zugehorigkeit zu Christus.

Paulus kann also sagen, dass Jesus der wahre Same Abrahams ist, aber wenn wir in
Christus sind, sind wir auch der Same Abrahams. Das bedeutet nun, was bedeutet,
sind die Kriterien fir die Zugehorigkeit zum Volk Gottes. Erinnern wir uns, bis zu
dieser Zeit, und besonders die Gegner des Paulus in diesem Buch, hatten die
Judaisierer die Frage beantwortet, dass das wahre Kriterium fiir die Zugehorigkeit
zum Volk Gottes darin besteht, ein Leben nach dem mosaischen Gesetz zu fiihren,
namlich physisch die Kinder Abrahams zu sein.

Paulus sagt jedoch, dass sich mit dem Kommen Jesu Christi die Kriterien geandert
haben. Nun ist die Zugehorigkeit zum Volk Gottes nicht physisch auf Israel oder
Gottes Kinder Abrahams beschrankt, sondern jetzt dreht sich die Zugehorigkeit zum
Volk Gottes ausschlieBlich um die Person Jesu Christi. Deshalb kann Paulus sagen,
dass Heiden wie Juden gleichermaBen Gottes Volk sind.

Warum? Denn jetzt geht es nicht mehr um nationale Identitat, es geht nicht mehr
darum, unter dem Gesetz zu leben, sondern jetzt ist der Glaube an Jesus Christus das
einzige Kriterium. Paulus kann also sagen: Wenn du in Christus bist, wer ist dann der
Same Abrahams? Wenn du in Christus bist, dann bist auch du der wahre Same
Abrahams. Auch ihr seid die wahren Kinder Gottes.

Ich glaube, ich habe das schon einmal erwahnt, habe ich erwahnt, dass wir dieses
Lied gesungen haben, ich fand es immer irgendwie skurril und albern, aber es ist
wahrscheinlich eines der theologisch genauesten, dass Vater Abraham viele S6hne
hatte, viele SOhne von Vater Abraham. Das kdnnte nicht wahrer sein. Was auch
immer man von dem Lied halten mag, es vermittelt eine tiefe theologische Wahrheit,
die im Galaterbrief zu finden ist, namlich dass wir in Christus an den Verheillungen
teilhaben, die wir Abraham gegeben haben.

Und das ist es, was Paulus im Galaterbrief argumentiert. Die Heiden miissen sich
nicht dem Gesetz unterwerfen oder ein Leben als Jude fiihren, weil die Zugehorigkeit
zum Volk Gottes nicht mehr auf die nationale Identitat beschrankt ist. Wegen der



13

Erflllung in Christus, wegen dieses Plans, weil Jesus das wahre Volk Gottes zu seiner
Bestimmung und seinem Ziel gefiihrt hat, wird die Zugehorigkeit zum Volk Gottes
allein durch den Glauben an Jesus Christus bestimmt.

Daher bilden Heiden und Juden gleichermalien das wahre Volk Gottes. Was Paulus
also damals geschehen sieht, ich denke, was das Neue Testament sieht, ist nicht,
dass die Gemeinde Israel ersetzt oder es abschafft, sondern dass Israel jetzt auf die
Heiden ausgedehnt und dann auf der Grundlage des Glaubens an Jesus Christus neu
definiert wird. Das ist der Grund, warum du in einer Reihe anderer Blicher des Neuen
Testaments sehen wirst, dass Autoren des Neuen Testaments oft Texte aus dem
Alten Testament nehmen, die sich auf Israel beziehen, und sie nun auf die Gemeinde
anwenden.

Jetzt ist die Gemeinde das neue Israel, das neue Volk Gottes, das aus Juden und
Heiden besteht, jetzt auf Jesus Christus, den wahren Israeliten, ausgerichtet und
zentriert. Alles klar. Haben Sie Fragen zum Volk Gottes? Nun, ich mdchte nicht zu
sehr ins Detail gehen.

Ich meine, ich denke, das hat einen sehr tiefgreifenden Einfluss darauf, wie wir heute
Uber unsere Beziehung zur Nation Israel denken und was im Nahen Osten vor sich
geht, und solche Dinge sind das, was wir im Galaterbrief lesen, sollten meiner
Meinung nach die Art und Weise, wie wir darliber denken, tiefgreifend beeinflussen.
Alles klar. Nun, lassen Sie uns ein weiteres Stlick der Post der friihen Gemeinde
offnen.

In gewisser Weise ist dies ein Stichpunkt fiir das, was ich von jetzt an sagen werde,
wird nicht in der Priifung am Montag sein, aber was ich von jetzt an sagen werde,
wird in Prifung Nummer drei sein, die spater kommen wird. Die Diskussion Gber
Galater und das Volk Gottes, Uber die wir gerade gesprochen haben, ist also die
Grenze. Die Apostelgeschichte durch den Galaterbrief, einschlief3lich dieses Exkurses
Uber das Volk Gottes, ist also Freiwild fir die Priifung.

Aber lassen Sie uns ein anderes Stilick der Post der friihen Gemeinde 6ffnen und uns
ein Buch ansehen, das wir den Epheserbrief nennen. Das erste, was man erkennen
muss, ist, dass der Epheserbrief zusammen mit Philipper, Kolosser und Philemon zu
einer Sammlung von Paulusbriefen gehort, die oft als Gefangnisbriefe bezeichnet
werden. Der Epheserbrief gehort also zusammen mit Philipper, Kolosser und
Philemon zu dieser vierfachen Gruppe von Schriften, die oft als Gefangnisbriefe
bezeichnet werden.

Und der Grund dafiir ist ziemlich offensichtlich, denn Paulus deutet in diesen vier
Briefen deutlich an, dass er im Gefangnis ist, wahrend er diese Briefe schreibt. Jetzt
besteht die Schwierigkeit darin, festzustellen, wo er im Gefangnis ist. Die heute
verbreitete Ansicht ist, dass Paulus in Rom ist.



14

Paulus sitzt in Rom im Gefangnis, und aus seiner Gefangenschaft in Rom heraus
schreibt er diese Briefe. Es gibt jedoch auch andere Vorschlage. Einige vermuten,
dass einige dieser Briefe geschrieben wurden, als Paulus in Ephesus, der Stadt
Ephesus, im Gefangnis sals.

Einige haben Korinth und Casarea vorgeschlagen. Es gibt also andere Moglichkeiten.
Ich bin im Moment nicht daran interessiert, (iber einen Fall zu streiten.

Ich glaube nicht, dass es einen grofen Unterschied macht, wie wir die Buchstaben
tatsachlich lesen. Vielleicht geht es sogar darum, wie wir die Zeitleiste des Lebens des
Paulus konstruieren. Aber abgesehen davon hangt nichts wirklich Entscheidendes
daran, wo Paulus gefangen ist, wenn es darum geht, wie wir einige dieser Briefe
interpretieren, Epheser, Philipper, Kolosser und Philemon.

Aber es genligt fir dich jetzt zu wissen, dass Paulus im Gefangnis war, als er diese
Briefe schrieb, und die gangigste Theorie ist, dass er zu dieser Zeit in Rom im
Gefangnis war. Das Buch Epheser, nur ein wenig spater, mochte ich argumentieren
und versuchen zu zeigen, dass Epheser, der Name dieses Buches ist Epheser,
wahrscheinlich eine falsche Bezeichnung ist, dass es wahrscheinlich nicht der Brief an
die Epheser heillen sollte. Und warum das so ist, erzahle ich Ihnen etwas spater.

Aber wenn ich damit beginne, nenne ich es immer noch den Epheserbrief, weil es die
Art und Weise ist, wie es in unseren Bibeln erwahnt wird, und irgendetwas anderes
zu tun, wiirde nur zu viel Verwirrung hervorrufen. Aber fangen wir damit an, was
scheint das Ubergreifende Thema dieses Briefes zu sein? Wir werden auch ein wenig
dariber sprechen, gibt es einen Zweck? Warum scheint Paulus das zu schreiben? Wir
schauten uns den Galaterbrief an und sahen, dass Paulus eine Art falscher Lehre
bekdampfte, namlich Judaisten, die die Gemeinde infiltriert hatten und versuchten,
die Heidenchristen dazu zu bringen, sich dem Gesetz des Mose zu unterwerfen. Gibt
es in diesem Buch ein ahnliches Thema, ein ahnliches Problem oder eine Krise, die
Paulus dazu veranlasst hat, es zu schreiben? Das werden wir fragen.

Aber zunachst einmal, was scheint das lGbergeordnete Thema zu sein? Ich wiirde
Ihnen vorschlagen, dass das Hauptthema des Epheserbriefes, und ich werde es
verteidigen, wenn wir uns durch einen Teil des Epheserbriefes arbeiten, das
Ubergeordnete Thema die vollstandige Versohnung aller Dinge in Christus ist. Also,
Paulus, das dominierende Thema, das sich durch den ganzen Epheserbrief zieht, und
ich habe meine Meinung dazu geandert, seit ich das letzte Mal diesen Kurs
unterrichtet habe, aber das dominierende Thema ist die Versdhnung aller Dinge in
Christus. In der Tat konnten Kapitel 1 und Vers 9 des Epheserbriefes in gewisser
Weise als eine Zusammenfassung dessen gesehen werden, worum es im Rest des
Epheserbriefes geht.



15

In Kapitel 1 und Vers, eigentlich Vers 10, gehe ich zuriick und lese Vers 9, dort heilst
es: "... er, Gott, hat uns das Geheimnis seines Willens nach seinem Wohlgefallen
kundgetan, das er in Christus als einen Plan fiir die Fille der Zeiten aufgestellt hat,
um alles in Christus, im Himmel und auf Erden alles zu sammeln oder
zusammenzufassen oder miteinander zu verséhnen." Und ich wiirde euch
vorschlagen, dass es im Rest des Epheserbriefes darum geht, wie das jetzt geschieht
und wie es stattfinden wird. Deshalb ist das Hauptthema im Buch Epheser die
Versohnung aller Dinge, des Himmels und der Erde, aller Dinge in Christus Jesus.
Nun, der Epheserbrief, obwohl ich argumentieren werde, ich weil’ nicht, warum ich
diese Bilder habe, weil ich behaupten werde, dass Paulus sich nicht explizit an die
Gemeinde in Ephesus wandte, obwohl man in der Apostelgeschichte, in der
Apostelgeschichte, viel Giber Paulus liest, sagt es uns viel Gber die Zeit, die er in
Ephesus verbrachte.

Das ist ein Bild, das sind einfach Bilder von modernen Bildern des antiken Ephesus,
des Amphitheaters. Ich glaube, das ist ein Teil des Tempels von Domitian. Ich glaube,
das ist ein Teil des Tempels der Artemis.

Nun hat der Epheserbrief einen ziemlich einfachen Plan oder eine Skizze, was die Art
und Weise betrifft, wie es entwickelt wurde. Zunachst einmal konnten die ersten drei
Kapitel des Epheserbriefes als bezeichnend angesehen werden. Erinnern Sie sich
daran, dass es vor ein paar Wochen in unserer Einfiihrung zu Paulus, Gber die wir
gesprochen haben, eine Art Paulus-Version des Bereits, aber noch nicht der Version
des Bereits.

In Bezug auf Jesu Lehre vom Reich Gottes nennen die Gelehrten dies in Anlehnung an
Paulus den indikativen Imperativ. Der Indikativ ist das, was bereits geschehen ist
kraft der Erflllung in Christus, kraft der Zugehorigkeit zu Christus. Der Imperativ
driickt aus, was noch nicht geschehen ist.

Die Tatsache, dass das Reich noch nicht zu seiner Vollkommenheit und Fiille gelangt
ist, bedeutet, dass der Imperativ, die Gebote immer noch notwendig sind. Der
Epheserbrief gliedert sich ziemlich natdlrlich, und es gibt andere strukturelle und
grammatikalische Indikatoren, die darauf hindeuten, dass dies der Fall ist, aber der
Epheserbrief gliedert sich auf natiirliche Weise in zwei ziemlich gleichmaRige
Abschnitte. Die ersten drei Kapitel sind der Indikativ, in dem Paulus die Art und
Weise diskutiert, was wir bereits sind, namlich wer wir in Christus sind, wer wir sind,
kraft unserer Eingliederung in Christus, und dann wechseln die Kapitel vier bis sechs
mehr zum Imperativ, d.h. zu den Geboten, die anzeigen, wie Gottes Volk im Licht der
Kapitel eins bis drei leben und reagieren soll.

Die Kapitel eins bis drei bilden also die Grundlage fiir vier bis sechs, und vier bis sechs
wachsen ganz natirlich aus den Kapiteln eins bis drei. Vier bis sechs ist also die Art
von Lebensstil, die durch die Realitat des Indikativs in den Kapiteln eins bis drei



16

ermoglicht wird, aber natirlich die Realitat des Indikativs widerspiegeln sollte. Wenn
Paulus also sagt, dass wir mit Christus auferweckt wurden, dass wir mit Christus
sitzen, wenn jemand in Christus ist, dass eine Person fiir ihre Stinden in Christus
gestorben ist, dann ist das ein Indikativ.

Der Imperativ sind dann die Anweisungen des Paulus, wie das funktionieren soll und
wie man das Leben im Lichte dessen leben soll. Und so, Epheser, es gibt andere
Moglichkeiten, es zu unterteilen, aber der Epheserbrief kann ganz natirlich in diese
beiden Abschnitte unterteilt werden. Tatsachlich gibt es einen zweibandigen
Kommentar im Epheserbrief, in dem es heift, dass die beiden Bande fast identisch
grold sind, einer davon ist iber die Kapitel eins bis drei und einer (iber die Kapitel vier
bis sechs.

Es gab also immer das Gefiihl, dass der Epheserbrief leicht auf diese Weise geteilt
werden kénnte. Nun, warum wurde der Epheserbrief geschrieben? Auch hier haben
wir diese Frage vor allem bei den Briefen des Paulus gestellt. Warum schrieb er den
Galaterbrief? Warum musste er sich hinsetzen und den Ersten und Zweiten Korinther
schreiben? Warum schrieb er den Romerbrief? Und wir konnten mit recht plausiblen
Vorschlagen aufwarten.

Mit dem Epheserbrief ist es nicht so einfach. Studenten des Neuen Testaments
hatten es viel schwerer, einen bestimmten Grund zu bestimmen, warum Paulus den
Epheserbrief schrieb. Beginnen wir also ganz allgemein mit der Frage, wenn wir den
Epheserbrief fiir sich allein lesen, kdnnen wir dann allgemein zusammenfassen, was
Paulus zu tun scheint? Und dann fragen wir, ob wir genauer sein kénnen, ob es ein
grofRes Problem gibt. Gibt es eine wichtige Lehre einer abweichenden oder falschen
Lehre, auf die Paulus reagiert? Gibt es eine Krise in der Gemeinde, auf die Paulus
reagiert? Aber zunadchst einmal denke ich, dass die Absicht des Paulus im
Allgemeinen im Wesentlichen im Ubergang zwischen diesen beiden Abschnitten,
dem Indikativ und dem Imperativ, zusammengefasst wird.

Im vierten Kapitel, Vers eins, sagt Paulus: Darum flehe ich, der Gefangene des Herrn,
euch an, ein Leben zu fihren, das der Berufung wiirdig ist, zu der ihr berufen seid.
Die Berufung bezieht sich auf die Kapitel eins bis drei. Das Gebot, ihr Leben zu leben,
bezieht sich nun auf die Kapitel vier bis sechs.

Ich wiirde also sagen, dass der Hauptzweck, den Paulus mit diesem Brief schreibt,
darin besteht, Christen zu ermutigen, ein Leben zu flihren, das wirdig ist, wer sie in
Jesus Christus sind. Also nochmals, basierend auf dem Indikativ, auf der Grundlage
dessen, wer sie in Christus sind, ihrer Berufung, sollen sie jetzt ein Leben fiihren, das
konsequent und wirdig dieser Berufung ist. Im Allgemeinen schreibt Paulus, um
Christen zu ermutigen, ein Leben zu fiihren, das des Evangeliums wiirdig ist oder
wirdig ist, wer sie in Christus sind.



17

Kénnen wir das genauer sagen? Das Problem ist nochmals, wie ich bereits sagte,
wenn wir uns alle die Zeit nehmen wiirden, den Galaterbrief zu lesen, noch bevor ich
irgendetwas darliber gesagt habe, bin ich iberzeugt, dass die meisten von uns in der
Lage waren, eine ziemlich plausible Beschreibung dafiir zu finden, warum Paulus den
Brief schreiben musste. Ich glaube, mit Epheser hattest du es viel schwerer. Und die
Frage ist, gibt es ein Problem oder eine Krise, die Paulus anzusprechen scheint? Gibt
es ein Problem oder gibt es eine falsche Lehre, die in die Richtung des Galaterbriefs
gehen konnte, oder gab es Judaisten oder etwas anderes, das die Gemeinde
infiltriert hat, was Paulus verargert und ihn dazu veranlasst hat, diesen Brief zu
schreiben? Und es gab tatsachlich eine Reihe von Vorschlagen, aber ich méchte mich
auf einen davon konzentrieren.

Es gab einen Vorschlag bezliglich des spezifischen Zwecks, und der Schlissel ist, all
die Machtsprache zu beachten, die im Epheserbrief vorkommt, Verweise auf Starke,
Macht und Macht usw. Ich habe euch eine Liste mit einigen der wichtigsten Verse
gegeben, und ich werde sie nicht alle lesen, aber Kapitel 1 in Vers 19, hort euch das
an und bezieht sich auf das, was Gott fir sein Volk getan hat, und er sagt: Was ist die
unermessliche GrofSe seiner Macht fiir uns, die wir glauben gemaf dem Wirken der
Macht seiner Starke oder seiner machtigen Macht? Beachte die Anhdaufung von
Begriffen wie Starke und Macht. Kapitel 1, Vers 21, nur ein paar Verse spater, weit
Uber jeder Regel und Autoritat und Macht und Herrschaft.

Beachten Sie auch hier die Anhaufung von Sprache im semantischen Bereich von
Macht und Starke. Kapitel 3 in Vers 7, nur um euch ein weiteres Beispiel fiir dieses
Evangelium zu geben: Ich, Paulus, bin ein Diener geworden gemal der Gabe der
Gnade Gottes, die mir durch das Wirken seiner Macht gegeben wurde. Und so gibt es
fir den Umfang des Buches Epheser eine unverhaltnismaRig grole Menge an dieser
Sprache der Starke und Macht.

Und die Frage ist, kdnnte das ein Hinweis darauf sein, was Paulus war, etwas, das
Paulus ansprach, oder ein Thema oder Problem, das er verfolgte? Es gibt eine Person,
Sie werden den nachsten Abschnitt in Ihren Notizen bemerken, den Vorschlag von
Clinton Arnold. Nun, Sie wissen vielleicht nicht, wer Clinton Arnold ist, und es mag
Ihnen egal sein, aber er ist einer der bekanntesten Beflirworter der Position, dass
Paul ein sehr spezifisches Problem ansprach. Clinton Arnold ist Professor fiir Neues
Testament am Talbot Theological Seminary.

Es ist das theologische Seminar der Biola University in Kalifornien. Clinton Arnold
schlug vor, dass all diese Machtsprache eine Reflexion von Paulus ist, der die
Situation der Magie anspricht. Denkt daran, wir haben geredet und nicht Magie, wie
Kaninchen aus den Hiten zu ziehen und Dinge verschwinden zu lassen, nicht diese
Art von Magie.



18

Aber wir haben schon zu Beginn des Semesters liber Magie als einen religidosen
philosophischen Glauben des ersten Jahrhunderts gesprochen. Magie besteht darin,
dass man durch Beschworungen die Gotter zum Handeln heraufbeschwoéren oder die
Machte des Bésen abwehren kann. Im Grunde genommen untersucht Arnold eine
Reihe von frilhen Quellen und Dokumenten aus dem ersten Jahrhundert und schlagt
vor, dass die Christen in Ephesus in Magie vernarrt waren, und zwar vernarrt in die
Vorstellung, dass die spirituellen damonischen Wesen ihr Schicksal und die Welt
kontrollierten.

Und die Magie lieferte eine Antwort darauf. Dass man die Gotter zum Handeln
heraufbeschwoéren oder die Machte des Bosen durch Beschworungen, korrekte
Gebete und Spriiche und dergleichen abwehren kdnnte. Und das ist der Grund,
warum Arnold sagt, das ist der Grund, warum Paulus all diese Machtsprache benutzt,
weil er zeigen will, dass man diese spirituellen Machte, diese feindlichen Wesen,
nicht firchten muss.

Stattdessen hat Jesus Christus sie bereits besiegt. Jesus ist die wahre Macht. Wenn
Paulus also davon spricht, wie Gott Christus durch die Kraft seiner Macht auferweckt
hat, spricht er liber die Tatsache, dass wir jetzt an dieser Kraft teilhaben kénnen, die
beispielhaft war, als Gott Jesus durch seine machtige Macht von den Toten
auferweckte.

All diese Machtsprache ist ein Weg, um dieses Problem der Magie und diese Angst
vor der spirituellen Welt und den damonischen Wesen zu bekampfen. Und das ist
einer, ich bin mir noch nicht sicher, ob er denkt, dass das der Hauptzweck ist, aber er
sieht das sicherlich als einen der Hauptzwecke. Er wiirde also sagen: Ja, Paulus
kampft gegen eine falsche Lehre.

Das ist diese Vorstellung von Magie und den spirituellen bésen Wesen und der Angst
vor ihnen, und er versucht, die Epheser dazu zu bringen, zu erkennen, dass sie nichts
zu beflirchten haben. Jesus Christus hat sie bereits besiegt. Die Macht, die Jesus von
den Toten auferweckt hat, die Gott in ihm gewirkt hat, ist viel groBer und hat all
diese anderen Machte unterworfen, so dass sie nichts zu firchten haben.

Das ist der Vorschlag von Clinton Arnold, und er ist sehr verbreitet. Eine Reihe von
Menschen sind ihm gefolgt und haben den Epheserbrief als Paulus' Antwort auf die
Magie und das Problem der ddamonischen bésen Wesen gelesen. Am Freitag werden
wir mehr Uber den Epheserbrief sprechen.

Ich werde das in Frage stellen, und ich werde dir einen ganz anderen Vorschlag
unterbreiten, was meiner Meinung nach im Epheserbrief vor sich geht.

Das ist Dr. Dave Mathewson in seinem Buch Geschichte und Literatur des Neuen
Testaments, Lektion 20 lGber das Buch Epheser.



19



