Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Lektion 19, Galater
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Das ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature Lektion 19
Uber das Buch Galater. Dr. Dave Mathewson.

In Ordnung, fangen wir an.

Beginnen wir mit dem Gebet. Und dann, glaube ich, haben wir das letzte Mal, als wir
zusammen waren, im Galaterbrief aufgehort. Also werden wir dieses Buch
tatsachlich durcharbeiten.

Sie werden feststellen, dass wir uns dem Punkt nahern, an dem eine weitere Prifung
ansteht. Das wird, es sieht so aus, als ob das in einer Woche am Montag sein wird,
also am nachsten Montag. An diesem Donnerstagabend gibt es eine weitere
optionale, aber zusatzliche Kreditprifungssitzung.

Ich werde Ihnen bis zur ndachsten Unterrichtsstunde weitere Details zur Zeit und zum
Ort geben, hoffentlich bis dahin. Ich werde Ihnen eine E-Mail senden, sobald ich alles
herausgefunden habe. Planen Sie jedoch an diesem Donnerstagabend eine
Uberpriifungssitzung ein, um zusatzliche Punkte zu erhalten.

Und dann ist in einer Woche wieder Priifung Nummer zwei.

Gut, lasst uns mit dem Gebet beginnen, und dann wollen wir den Blick auf den
Galaterbrief beenden.

Vater, danke fiir die Pause und die Moglichkeit, sich auszuruhen und aufzuholen.

Und Herr, ich bete, dass wir die Energie gefunden haben, den Rest des Semesters zu
Uberstehen. Und ich bete jetzt, dass Sie, wenn wir uns nur auf einen kleinen Teil lhrer
Offenbarung konzentrieren, uns die Weisheit geben, kritisch dariiber nachzudenken,
historisch darliber nachzudenken, aber dartiber nachzudenken im Hinblick darauf,
wie Sie heute durch dieses spezielle Buch zu Ihrem Volk sprechen. Im Namen Jesu
beten wir, Amen.

Gut, das Buch Galater, von dem wir sagten, wurde hochstwahrscheinlich fir eine
Gruppe von Gemeinden im stdlichen Teil der Provinz, der romischen Provinz
Galatien, geschrieben, was es inmitten einer Ansammlung von Gemeinden platzieren
wiirde, die Paulus auf einer seiner Missionsreisen besucht haben muss, die ihn durch
das sudliche Kleinasien oder in die heutige Turkei fiihrten. Wir schlugen auch vor,
dass das Problem, mit dem Paulus konfrontiert war, eine Gruppe war, die von
Gelehrten als Judaisierer bezeichnet wurde, d.h. eine Gruppe von wahrscheinlich



judischen Christen, die behaupteten, dass Heiden sich dem Gesetz des Mose
unterwerfen mussten, d.h. fir Manner bedeutete das, beschnitten zu werden, fir
alle, die bedeuteten, die Sabbatgesetze zu halten, die Speisegesetze zu halten,
besonders jene Gesetze, die einen als Mitglied des wahren Volkes Gottes, Israels,
kennzeichneten. Und so stand Paulus einer Gruppe von jiudischen Christen
gegenuber, die damals lehrten oder die Gemeinde in Galatien infiltriert hatten und
den Heidenchristen sagten, dass ihr Glaube an Jesus nicht ausreiche, sondern dass
sie auch die Befolgung des alttestamentlichen Gesetzes hinzufliigen mussten.

Das Buch Galater wird also der Versuch des Paulus sein, die Leser davon zu
Uberzeugen, diesem Weg nicht zu folgen, und sie stattdessen davon zu liberzeugen,
ausschlieBlich auf Jesus Christus zu vertrauen. Paulus wird also nicht behaupten, dass
sie sich nicht auf das Gesetz verlassen miussen, also ist es wirklich egal, wie sie leben
oder was sie tun, sondern Paulus wird argumentieren, dass das Gesetz des Mose
keine Rolle im Leben dieser Heidenchristen spielen sollte und muss, und wir werden
sehen, warum er das sagt und was das mit sich bringt. Ich denke, wir haben auch
damit geendet, dass wir uns das angeschaut haben.

Ich sagte, dass Paulus im Galaterbrief einen Kontrast durch das gesamte Buch zieht,
einen Kontrast, den ich durch diese beiden Kreise dargestellt habe. Diese beiden
Kreise kdnnten in gewissem Sinne den Gegensatz darstellen, das wiirde die Botschaft
vom Reich darstellen, die Gott, die Jesus in den Evangelien angeboten hat, dass
Manner und Frauen bereits in das Reich eintreten und daran teilhaben kdnnen, wenn
auch noch nicht vollstandig und vollstandig. Dies wiirde das Leben unter der
Kontrolle oder in der Sphare dieser gegenwartigen Welt darstellen, die durch Siinde
und Tod gekennzeichnet und beherrscht ist, und ein Begriff, den Paulus verwendet,
das Fleisch, der sich nicht so sehr auf mein physisches Fleisch bezieht, sondern sich
auf mich als anfallig fir die Siinde bezieht wie in meiner Schwache und unter dem
Einfluss dieses gegenwartigen bosen Zeitalters.

Paulus wird auch das Gesetz in diese Kategorie einordnen, nicht weil er es fur
sindhaft oder schlecht halt, sondern einfach, weil es nicht die Fahigkeit hat, diese
Situation letztendlich zu Gberwinden. Aber dann konstruiert Paulus eine andere
Sphéare oder einen anderen Bereich der Macht oder Kontrolle oder des Einflusses,
von dem er sagt, dass er durch Leben und Gerechtigkeit und durch Gottes Heiligen
Geist gekennzeichnet ist, einen Bereich, in dem wir die Segnungen der Erldsung in
Christus erfahren. Paulus sieht also, dass die Menschheit und das Leben in diese
beiden begrifflichen Spharen unterteilt werden kénnen.

Nochmals, eine Sphare, die durch Leben und Tod gekennzeichnet ist, ware mein
Leben unter dem Einfluss dieses gegenwartigen bosen Zeitalters, dieser
gegenwartigen Welt, und eine andere Einflusssphare, die davon bestimmt wird, wer
ich in Christus bin, und die durch Leben und Gerechtigkeit und den Heiligen Geist
gekennzeichnet ist. Nun, noch eine Sache, und dieser Kontrast wird sich durch den



ganzen Galaterbrief ziehen. Eine andere Sache, die wir Gber den Galaterbrief sagen
kénnen, ist, dass es beim Lesen ein grolies Interesse daran gab, was fir ein
Galaterbrief wirklich ist.

Es gab auch ein groRes Interesse daran, den Galaterbrief im Lichte der griechisch-
romischen Reden des ersten Jahrhunderts oder griechisch-romischer philosophischer
Reden zu lesen. Zum Beispiel haben wir tatsachlich eine Reihe von rhetorischen
Reden, das ist das Wort, nach dem ich gesucht habe. Wir haben tatsachlich eine
Reihe von Handbichern, die anscheinend geeignete Wege zur Konstruktion des
rhetorischen Typs von Reden von Aristoteles bis ins erste Jahrhundert diskutieren,
die die angemessene Art und Weise beschreiben, einen bestimmten Punkt zu
argumentieren.

Um jemanden zu Uiberzeugen oder seinen Standpunkt zu vertreten, konstruierten
Rhetoriker Reden nach bestimmten Mustern. Einige Gelehrte sind davon liberzeugt,
dass der Galaterbrief eigentlich nicht nur als geschriebener Brief gedacht war,
sondern tatsachlich einer typischen rhetorischen Rede des ersten Jahrhunderts
entspricht. Darin kann man sicherlich die Giiltigkeit erkennen.

Wenn Paulus versucht, seine Leser davon zu Uberzeugen, nicht die von den
Judaisierern vorgeschlagene Vorgehensweise zu libernehmen, sondern die von
Paulus vorgeschlagene Vorgehensweise zu ibernehmen, kann man sehen, wo
rhetorische Rede genau das Richtige sein kdnnte, genau das, was er benutzen
mochte, um seine Leser zu Uberzeugen. In diesen sogenannten Handbtichern, die wir
seit Aristoteles zur Verfligung haben, und Aufzeichnungen dartber, wie diese
rhetorischen Reden oft aufgebaut wurden, insbesondere im Gerichtssaal, wo jemand
eine Verteidigung konstruierte, eine Verteidigungsrede im Namen von jemandem.
Auch hier gab es angemessene Schemata und Bewegungen innerhalb der Rede.

Und hier ist ein Beispiel dafiir, wie dies auf den Galaterbrief angewendet wurde. Die
ersten finf Verse des Galaterbriefes, Kapitel eins, beginnen sehr dahnlich wie die
anderen Briefe des Paulus, wie ein Brief beginnen wiirde. Einige haben jedoch
gedacht, dass sich der Rest des Galaterbriefs tatsachlich so entwickelt hat wie diese
rhetorischen Reden im ersten Jahrhundert in der griechisch-romischen Welt.

So begannen zum Beispiel die meisten Reden mit einem Exhortium, das eine Art
Darlegung des Falles und eine Darlegung des Themas oder Problems war. Und einige
haben die Kapitel eins, sechs bis elf als Aquivalent zum Exhortium in einer griechisch-
romischen Sprache des ersten Jahrhunderts identifiziert. Und natirlich geht man
davon aus, dass Paulus entweder im Rahmen seiner Ausbildung in griechisch-
romischer Rhetorik darin geschult worden ware, oder dass er sich der griechisch-
romischen Sprachmuster bewusst gewesen ware.



Also, ein Exhortium, eine Narratio, das zweite Merkmal, das man oft in einigen
rhetorischen Reden fand, war die Narratio, die die Hauptthese und die
Haupttatsachen des Falles erzahlte oder darlegte. Und einige haben das mit dem
Rest des ersten Kapitels und bis in das zweite Kapitel hinein identifiziert. Auch das
ware nur eine Art Aussage und Wiederholung der Fakten, die fiir den Fall relevant
sind.

Und dann kame die propositio, die, da sind wir, eine Zusammenfassung der Punkte
ist, in denen man sich in diesem Fall einig ist, und vor allem die These, die vertreten
werden soll. Also, die propositio. Dann die probatio, die sogenannte probatio, bei der
Sie einfach damit beginnen, alle Belege und Nachweise fiir Ihre Position aufzulisten
und zu ordnen.

Wenn Sie also vor Gericht argumentieren, warum jemand unschuldig oder schuldig
ist, wirden Sie dann alle Beweise und Argumente wiederholen, warum er schuldig ist
oder warum er gerechtfertigt werden sollte. Und schlief3lich die Exhortatio. In einigen
Reden, vor allem in denen, die nicht so sehr dazu gedacht waren, fir einen
Schuldspruch in der Vergangenheit zu argumentieren, sondern in einigen Reden, die
versuchen sollten, die Leser davon zu Gberzeugen, in der Zukunft einen bestimmten
Weg einzuschlagen.

Diese Art von Reden enthielt oft eine Ermahnung, d. h. Ermahnungen oder Befehle,
um die Leser von der Vorgehensweise, die sie in Zukunft ergreifen sollten, zu
Uberzeugen oder zu Uberzeugen. Und so wurde der Rest des 5. Kapitels bis zum
Grolteil des 6. Kapitels fiir den Galaterbrief oft als die Exhortatio angesehen, die der
Exhortatio einer griechisch-romischen Rede entspricht. Und dann beendet Paulus
seinen Brief, wie er es mit den meisten typischen Briefen des ersten Jahrhunderts
tut.

Was Sie also haben, wiirden einige behaupten, ist eine rhetorische Rede, die von der
typischen Einleitung und dem Schluss eines Briefes eingerahmt wird. Es handelt sich
also wirklich um einen Brief, der einen schriftlichen Bericht Gber eine mindliche
rhetorische Rede enthalt, die Paulus vielleicht mindlich hatte halten kbnnen oder
hatte, wenn er dabei gewesen ware, um seine Leser zu liberzeugen. Die Annahme ist
also, dass er sich einfach auf ein gangiges rhetorisches Redemuster stlitzt, mit dem er
und seine Leser vertraut gewesen waren, um sie wiederum davon zu lGberzeugen,
nicht dem Kurs dieser Judaisierer zu folgen, sondern dem Kurs zu folgen, den Paulus
empfiehlt.

Und das ist, dass der Glaube an Jesus Christus, abgesehen davon, dass man das
mosaische Gesetz befolgt und sich dem mosaischen Gesetz unterwirft, fiir ihre
Rechtfertigung und ihre Errettung ausreicht. Auch hier habe ich das Gefiihl, dass
Paulus wahrscheinlich nicht die griechisch-romischen Sprachmuster fiir seinen



gesamten Brief verwendet hat. Ich denke, Paulus hat sich wahrscheinlich auf
rhetorische Uberzeugungsmethoden des ersten Jahrhunderts gestiitzt.

Ich meine, wenn er (iberzeugt war, dass er eine Botschaft von Gott hatte, benutzte er
alles, um seine Leser zu liberzeugen und sie davon zu lberzeugen, dass das der Fall
war. Aber wenn du dir den Galaterbrief genau ansiehst, die einzigen formalen
Markierungen, die du hast, dann erinnere dich daran, als ich dieses Bild von der
Karikatur aufhangte, die Peanuts-Karikatur, und ich fragte dich, woher du wusstest,
was das war, und du identifiziertest die Kastchen, die Abfolge der Kastchen, die
Sprechblasen, solche Dinge, die Art von Ubertriebenen Figuren, die menschlichen
Formen dhnelten, die wirklich nicht realistisch wie ein Mensch aussahen. Solche
Dinge gaben einem den Hinweis, dass es sich um einen Zeichentrickfilm handelte.
Wenn man sich den Galaterbrief anschaut, um herauszufinden, welche Hinweise wir
finden, die uns sagen, um welche Art von Literatur es sich handelt, dann ist das
Einzige, was man findet, dass Paulus einfach einen typischen Brief aus dem ersten
Jahrhundert schreibt.

Obwohl dies sehr populadr und (blich ist, bezweifle ich persénlich dieses Schema, und
ich bin nicht Gberzeugt, dass Paulus den typischen rhetorischen Sprachmustern des
ersten Jahrhunderts folgte. Stattdessen folgte er einfach der typischen Art, einen
Brief aus dem ersten Jahrhundert zu schreiben. Ich glaube also nicht, dass wir das tun
sollten, dass Paulus versucht, diesem Exhortium, dieser Narratio und dieser
Propositio zu folgen, sondern dass er einem typischen Brief folgt, einer Einleitung, er
Uberspringt die Danksagung, weil er so verargert ist GUber die Korinther, dann den
Hauptteil des Briefes, die Ermahnungen, die Befehle, die Paulus normalerweise in all
seinen Briefen gibt, und dann einen typischen Brief aus dem ersten Jahrhundert, der
schlieRt.

Also nochmals, ich bin ein wenig skeptisch, was das angeht, aber viele, vor allem im
Galaterbrief, wiirden Paulus so sehen, dass er einer typischen Art von rhetorischer
Rede des ersten Jahrhunderts folgt. Nochmals, ob Paulus darin geschult wurde oder
ob er nur auf seinen Reisen durch Kleinasien darauf aufmerksam gemacht wurde, es
gibt verschiedene Vorschlage, warum er das tun kénnte. Aber nochmals, ich glaube
nicht, dass Paulus irgendetwas anderes tut, als einen typischen Brief aus dem ersten
Jahrhundert zu schreiben, und ich glaube nicht, dass er das beabsichtigt hat, noch
hatten seine ersten Leser es so gelesen.

Wenn man nun Galater Kapitel eins und zwei liest, wenn man sich den Anfang des
Buches ansieht, nach seiner Einleitung, seiner typischen brieflichen Einleitung, in der
er sich selbst und seine Leser identifiziert, was passiert dann in den ersten beiden
Kapiteln? Denn Paulus, obwohl ich bezweifle, dass wir dariiber als Erzahlung
sprechen sollten, erzahlt uns Paulus am Ende des ersten Kapitels und im zweiten
Kapitel viel Gber sein friihes Leben im Judentum. Und die Frage ist, warum Paulus das
tut? Paulus spricht viel Gber sein Leben als Jude vor der Bekehrung, und wir haben



diesen Text bereits kurz in Bezug auf die Bekehrung des Paulus betrachtet, wo ich die
Annahme in Frage stelle, dass wir Paulus oft als jemanden betrachten, der immer
weniger mit dem Gesetz zufrieden ist und immer desillusionierter wird und sich
immer schuldiger fuhlt, weil er es nicht befolgen konnte. Einer der Texte, der das in
Frage stellt, ist der Galaterbrief, denn in Galater eins und zwei war Paulus mit seinem
Leben im Judentum vollkommen zufrieden.

Und wieder war er so intensiv und versessen darauf, seine angestammte Religion zu
bewahren, dass er sogar, wie es heildt, die Kirche verfolgte und Christen aus Eifer fir
das Gesetz und das Judentum totete. Paulus war eine Art Pharisder vom Typ eines
Eiferers, wenn man sich an die verschiedenen jlidischen Bewegungen erinnert, tiber
die wir vorhin in diesem Semester gesprochen haben. Paulus spricht also viel Gber
sein Leben im Judentum und berichtet in den Kapiteln eins und zwei des
Galaterbriefs von seiner Bekehrung.

Und die Frage ist, warum Paulus das tut? Warum verbringt er fast zwei Kapitel damit,
die Tatsache zu wiederholen, dass er ein guter Jude und ein frommer Jude war und
das Gesetz hielt und dies und jenes tat, aber dann konfrontierte ihn Jesus Christus
auf dem Weg nach Damaskus und Paulus bekehrte sich zum Christentum und wurde
damals auch als Apostel der Heiden berufen und eingesetzt? Warum muss Paulus das
alles erzahlen? Denn denkt daran, was er tut, ist, dass er besorgt ist, dass einige
dieser nichtjliidischen Leser in Galatien, dem slidlichen Teil der Provinz Galatien, in
einigen dieser Stadte, in denen er laut Apostelgeschichte Gemeinden gegriindet hat,
jetzt besorgt sind, dass einige von ihnen von diesen Judaisten in die Irre geflihrt
werden, die sagen, dass ihr euch jetzt auch dem mosaischen Gesetz unterwerfen
musst. Warum probt Paulus dann ganz kurz etwas von seiner Lebensgeschichte,
seinem Leben als Jude und seiner Bekehrung? Nun, es gibt ein paar Dinge, die vor
sich gehen, aber bevor wir uns fragen, warum er das in lhren Notizen getan hat, habe
ich auch die Frage aufgeworfen, was in den ersten vier Versen des ersten Kapitels vor
sich geht. Denn in den ersten vier Versen des ersten Kapitels, bevor Paulus
Uberhaupt in den Brief einsteigt, ist er immer noch in der Briefeinleitung.

Bevor er Uberhaupt in den Kern seines Briefes vordringt, bin ich tiberzeugt, dass er in
Wirklichkeit seine Leser bereits auf seine Seite zieht und versucht, seinen Fall zu
gewinnen. Denn er beginnt damit, dass er sagt, dass Paulus, ein Apostel, weder durch
menschlichen Auftrag noch durch menschliche Autoritat gesandt wurde. Nun, das ist
interessant.

Paulus spricht nicht explizit so. In einigen seiner anderen Briefe in der Einleitung wie
diesem behauptet er nicht, dass er nur von Jesus Christus ernannt wurde, dass sein
Evangelium nicht von einer anderen menschlichen Autoritat kommt. Also, was sagt
er? Darauf kommen wir gleich zuriick.



Er sagt: "Ich bin ein Apostel, nicht durch menschlichen Auftrag oder durch
menschliche Autoritdten, sondern durch Jesus Christus und Gottvater, der ihn von
den Toten auferweckt hat. Und alle Mitglieder der Familie, die mit mir in den
Gemeinden von Galatien sind. Das ware die stidliche Provinz Galatien und einige der
Stadte, die Paulus auf seinen Missionsreisen besuchte.

Und er fahrt fort und spricht: Gnade sei mit dir und Friede von Gott, unserem Vater,
und dem Herrn Jesus Christus, nun hore das, der sich fir unsere Stinden hingegeben
hat, um uns frei zu machen von der gegenwartigen bdsen Zeit, nach dem Willen
Gottes, des Vaters. Was Paulus nun getan hat, sind zwei Dinge. Nummer eins, der
erste Teil ist der Schllssel zum Verstandnis der Kapitel eins und zwei, in denen Paulus
sagt: "Ich bin ein Apostel nicht durch eine menschliche Autoritat oder durch eine
menschliche Delegation, sondern allein durch die Wahl oder den Auftrag Jesu Christi.

Das wird wichtig sein, wie wir gleich sehen werden, um zu verstehen, was in den
Kapiteln eins und zwei vor sich geht. Aber dann fahrt Paulus fort und sagt: Jesus
Christus hat euch aus dem gegenwartigen bosen Zeitalter gerettet. Nun, warum sagt
er das? Warum ist das wichtig? Wenn ich darauf zurickkommen kann, wenn dieser
Kreis das gegenwartige bose Zeitalter reprasentiert, dann beachte, wenn ich richtig
liege, dass Paulus das Gesetz darin platziert hat, dann bist du durch die Erinnerung
seiner Leser bereits aus dem gegenwartigen bosen Zeitalter gerettet worden.

Und beachten Sie den Hinweis auf die Auferstehung. Durch die Auferstehung Christi
seid ihr aus dem gegenwartigen bdsen Zeitalter befreit worden, und dieses Zeitalter
ist eingeweiht worden, dass Jesus es in den Evangelien das Reich Gottes nennt. Nun,
du gehorst zu einer neuen Sphare mit Leben, Gerechtigkeit und dem Heiligen Geist,
aber du wurdest aus dem gegenwartigen bosen Zeitalter gerettet, in dem Paulus
spater im Galaterbrief das Gesetz einfihren wird.

Also, was hat Paulus getan? Er beginnt bereits, seine Argumente aufzubauen und
seine Leser beiseite zu ziehen. Wenn sie bereits aus dem gegenwartigen bosen
Zeitalter befreit sind, wie Paulus in Kapitel eins, Vers vier sagt, dann darf das Gesetz
keine Autoritat mehr (iber sie haben. Es darf in ihrem Leben keine Rolle mehr
spielen.

Denn spater im dritten Kapitel wird Paulus das Gesetz in diese Kategorie einordnen.
Nochmals, nicht, weil das Gesetz bose ist. Weit davon entfernt.

Paulus behauptet, nein, das Gesetz ist gut. Sie driickt Gottes Willen aus. Aber das
Gesetz als Teil des mosaischen Bundes, des verbindlichen Gesetzes, des bindenden
Bundes des Mose, davon ist Paulus Gberzeugt, hat letztlich nicht die Kraft, Stinde und
Tod zu Uberwinden.



Und deshalb stellt er es darunter, nicht weil es diesen dreien gleich ist und es
schlecht oder bdse ist. Ich mochte, dass ihr das versteht. Aber sie hat letztlich einfach
nicht die Kraft, dies zu Gberwinden und dies zu produzieren.

Paulus sagt also, dass ihr vom Bosen befreit worden seid, vom gegenwartigen bdsen
Zeitalter in Kapitel eins, Vers vier. Und spater wird er das Gesetz in diese Kategorie
einordnen. Wenn Paulus sie also dazu bringen kann, dem in Kapitel eins, Vers 4
zuzustimmen, dann sollte er in der Lage sein, sie dazu zu bringen, zuzustimmen, dass
das Gesetz keine verbindliche Autoritat mehr tber ihr Leben ist.

Nun stellt sich immer noch die Frage, welche Rolle das Recht spielt. Gibt Paulus ihm
Uberhaupt eine Rolle im Leben der Christen? Und ich bin Gberzeugt, dass es das tut.
Aber was diese verbindliche Gesetzgebung als Teil des mosaischen Bundes betrifft,
so ist Paulus Uberzeugt, dass sie nicht mehr in Kraft ist. Schon im ersten Kapitel, in
den Versen eins bis vier, bereitet Paulus seine Leser darauf vor, das zu akzeptieren,
was er spater sagen wird.

Aber was passiert in den Kapiteln eins und zwei mit dieser Probe seines Lebens im
Judentum? Ups, sorry, das haben wir uns schon angeschaut. Galater eins und zwei.
Im ersten Kapitel, Vers 13 und 14, spricht Paulus tber sein Leben vor seiner
Bekehrung zum Christentum.

Hier beschreibt er sich selbst so. Er sagt, ihr galatischen Leser, ihr habt keinen Zweifel
von meinem friheren Leben im Judentum gehort. Ich verfolgte die Gemeinde Gottes
gewaltsam und zerstorte sie.

Ich machte im Judentum groRRere Fortschritte als viele in meinem gleichaltrigen Volk,
denn ich war viel eifriger flr die Traditionen meiner Vorfahren. Diese beiden Verse
sind also eine Art Zusammenfassung des Lebens des Paulus im Judentum. Und wir
kommen zuriick und fragen, warum er ihnen das sagen muss? Die zweite Sache ist
jedoch, dass Paulus in den Versen 15 bis 17 von seiner Bekehrung berichtet.

So sagt er aber, als Gott, der mich ausgesondert hatte, bevor ich geboren wurde, und
der mich durch seine Gnade berufen hatte, Gefallen daran hatte, seinen Sohn in mir
zu offenbaren, damit ich ihn, Jesus, unter den Heiden verkiinden konnte, habe ich
mit keinem anderen Menschen konferiert. Ich bin auch nicht nach Jerusalem
hinaufgezogen zu denen, die schon vor mir Apostel waren, sondern ich bin sofort
nach Arabien gegangen und dann nach Damaskus zurlickgekehrt. Paulus legt also
Wert darauf, uns zu sagen, dass er bei seiner Bekehrung nicht sofort nach Jerusalem

ging.

Der Rest von Kapitel 1 und Kapitel 2 erzahlt dann von den Ereignissen, die sich direkt
nach der Bekehrung des Paulus ereigneten. Nochmals, eine Zusammenfassung der
wichtigsten Ereignisse, die meiner Meinung nach nach der Bekehrung des Paulus



stattfanden, einschlieRlich des Konzils von Jerusalem, von dem wir bereits in der
Apostelgeschichte gelesen haben. Apostelgeschichte Kapitel 15.

Nun stellt sich die Frage, was Paulus tut, wenn er diese Skizze seines Lebens im
Judentum und seiner Bekehrung gibt und dann einen kurzen Bericht (iber einige der
Dinge gibt, die er direkt nach seiner Bekehrung getan hat? Es scheint mir, dass das,
was Paulus tut, dies ist. Dies geht auf die erste Aussage in Kapitel 1 zurlick. Paulus,
ein Apostel, nicht durch menschliche Entscheidung noch durch menschlichen Willen,
sondern im Auftrag des Herrn Jesus Christus. Hochstwahrscheinlich war es so, dass
einige der Judaisierer tatsachlich die apostolische Legitimation des Paulus in Frage
stellten und entweder sagten, dass dieser Typ kein wahrer Apostel ist, sondern
einfach ein selbsternannter Apostel oder so etwas, oder wenn er ein Apostel ist,
dann ist er eine Art Renegat, er ist tatsachlich nicht auf einer Linie mit den wahren
Aposteln von Jerusalem.

Diese wichtigen Saulenfiguren wie Petrus, Jakobus und Johannes, diese prominenten
Apostel. Paulus ist ein Abweichler, er ist eine Art Abtriinniger, und er hat sich wirklich
vom wahren Evangelium entfernt, das die Apostel Petrus, Jakobus und Johannes
lehren. Also, jetzt muss Paulus darauf antworten.

Und was er tut, ist, ein paar Dinge zu demonstrieren. Erstens: Indem Paulus uns
einen Bericht Uber die Zeit vor, wahrend und nach seiner Bekehrung gibt, zeigt er,
dass er sein Evangelium zu keinem Zeitpunkt von einem bloBen Menschen
empfangen hat. Das ist der Grund, warum er sagt, dass ich nach meiner Bekehrung
nicht einmal nach Jerusalem gegangen bin.

Wie hatte ich also dieses Evangelium von den Menschen empfangen kénnen? Oder
wie hatte ich dieses Evangelium empfangen und es dann verzerren kénnen? Nein,
sagt er, ich habe es direkt von Jesus Christus erhalten. Auf dem Weg nach Damaskus,
laut Apostelgeschichte, Kapitel 9, schlug ihn Gott auf dem Weg nach Damaskus
nieder, als Paulus sich bekehrte. Paulus sagt, dass ich damals mein Evangelium
empfing.

Als ich also probte, und er sagt, gab es nichts, was mich auf dieses Evangelium
vorbereitet hatte. Ich war ein eifriger Jude. Ich habe tatsachlich versucht, die
Gemeinde Jesu Christi zu zerstoren.

Es gab also nichts vor, wahrend oder danach, was Paulus auf das Evangelium
vorbereitet hatte. Sie konnte nur als Ergebnis einer direkten Offenbarung von Jesus
Christus zustande kommen. So argumentiert Paulus.

Paulus argumentiert jedoch, dass Paulus eine Art Gratwanderung vollzieht, weil er im
Galaterbrief zwei Dinge tun muss. Denkt daran, dass er sich an seine nichtjidischen



10

Leser wendet, dass einige Judaisierer hereingekommen sind. Sie stellen das
Apostelamt des Paulus in Frage.

Er sagt, er sei kein wahrer Apostel. Dieses Evangelium, das er predigt, ist nur eine
Perversion. Glauben Sie ihm also nicht.

Und dann versuchte er, Heidenchristen davon zu tiberzeugen, sich dem Gesetz des
Mose zu unterwerfen. Nun, als Antwort darauf muss Paulus in Galater 1 und 2 zwei
Dinge tun. Er muss eine Gratwanderung vollfiihren, denn auf der einen Seite muss er,
wie ich gerade sagte, beweisen, dass sein Evangelium von keiner anderen
menschlichen Autoritat abhangt. Dass dies nicht etwas ist, was er von jemand
anderem erhalten hat.

Das hat er sich nicht selbst ausgedacht. Sie kam aus einer direkten Offenbarung Jesu
Christi. Er muss also argumentieren, dass er von allen anderen unabhangig ist.

Auf der anderen Seite muss Paulus auch darauf achten, zu zeigen, dass sein
Evangelium nicht im Widerspruch zu den Aposteln von Jerusalem steht, dass sie es
angenommen und beflirwortet haben. Siehst du also, wie vorsichtig er sein muss?
Einerseits muss er seine Unabhangigkeit beweisen, dass dieses Evangelium
unabhangig von jeder menschlichen Autoritat zu ihm gekommen ist. Sie kam von
Jesus Christus zu ihm.

Aber er muss immer noch seine Abhangigkeit zeigen, nicht eine Abhangigkeit,
sondern die Tatsache, dass sein Evangelium von den Aposteln in Jerusalem
angenommen, anerkannt und bekraftigt wurde. Er muss also gehen, einen Kurs
einschlagen, zwischen der Demonstration seiner Unabhangigkeit, aber auch seiner
Abhangigkeit von den Aposteln von Jerusalem. Damit seine Leser Gberzeugt werden,
dass dieses Evangelium, das Paulus ihnen predigte, als er kam, als er nach der
Apostelgeschichte kam, als er diese Stadte besuchte, eine Gemeinde griindete,
dieses Evangelium, das Paulus predigt, dass man gerettet werden kann, dass man
gerechtfertigt werden kann, allein durch Gnade, abgesehen von der Unterwerfung,
und durch den Glauben an Jesus Christus, abgesehen davon, dass man sich dem
Gesetz des Mose unterwirft, dieses Evangelium ist nicht irgendeine Perversion oder
irgendein abweichendes Evangelium, das Paulus erfunden oder pervertiert hat.

Es ist nichts Geringeres als das Evangelium, das er von Jesus Christus empfangen hat,
und er sagt Ubrigens, dass diese wichtigen Apostel, Petrus, Jakobus und Johannes, sie
akzeptierten und bestatigten und zustimmten, dass dies ein glltiges Evangelium war.
Warum also miissen seine Leser diesen Judaisierern nachgeben? Es ist nicht nétig,
dieses Evangelium, das sie bereits durch den Glauben an Jesus Christus empfangen
haben, in Frage zu stellen, abgesehen davon, dass sie sich dem Gesetz des Mose
unterwerfen. Wenn Paulus nun Uber diese Frage nachdachte, warum war er
Uberzeugt? Und hier, worlber wir als nachstes sprechen werden, nur ganz kurz,



11

werdet ihr die Uberschneidung mit dem Buch Rémer erkennen, und das ist, Paulus ist
Uberzeugt.

Dies ist eines der Blcher, in denen Paulus die kiihne Aussage macht, dass wir durch
den Glauben an Jesus Christus gerechtfertigt sind und nicht durch die Werke des
Gesetzes. Und das findest du in Kapitel 2, beginnend mit Vers 16. Er sagt, doch wir
wissen, das ist Galater 2,16, und doch wissen wir, dass ein Mensch nicht durch
Werke des Gesetzes gerechtfertigt wird.

Und Gbrigens, wenn Paulus das Wort Gesetz verwendet, ob es nun nur Gesetz oder
Werke des Gesetzes sind, meint er in seinen Briefen meistens das Gesetz des Mose.
Er sagt also, dass wir nicht durch die Werke des Gesetzes des Mose gerechtfertigt
sind, nicht dadurch, dass wir uns an das Gesetz des Mose halten und daran gebunden
sind, sondern durch den Glauben an Jesus Christus. Und es gibt tatsachlich eine lange
Debatte Uber den Satz, Glaube an Jesus Christus, was genau das bedeutet, auf den
ich nicht naher eingehen werde, aber ich bin Giberzeugt, dass dies der richtige Weg
ist, der Glaube an Jesus Christus.

Man ist also nicht gerechtfertigt, man wird vor Gott nicht gerechtfertigt oder fir
gerecht erklart, weil man dem Gesetz des Mose gehorcht, sondern allein aufgrund
des Glaubens an Jesus Christus, so das Argument des Paulus. Nun stellt sich wieder
die Frage, warum das so ist. Was hielt Paulus von dem Gesetz? Warum war er
Uberzeugt, dass die Rechtfertigung nicht durch Werke des Gesetzes erfolgen kdnne?
Wir haben bei den Rémern gesehen, dass traditionell, und traditionell war es Martin
Luther, der vorschlug, dass Paulus mit Werken des Gesetzes den Legalismus meinte,
indem er legalistisch versuchte, genug gute Werke zu tun, um Gottes Gunst zu
verdienen. Und das war es, wogegen Paulus reagierte.

Paulus sagt also, dass wir nicht gerechtfertigt sind, indem wir versuchen, Gottes
Gunst zu verdienen, indem wir genug gute Werke tun, damit Gott irgendwie mit uns
zufrieden sein wird, sondern dass wir gerechtfertigt sind, indem wir das aufgeben
und einfach auf Jesus Christus vertrauen. So hat es Martin Luther verstanden. Er
betrachtete die Werke des Gesetzes als einen legalistischen Versuch, gute Werke zu
tun, um Gottes Gunst und seinen Segen zu verdienen und um das Heil zu sichern und
zu verdienen.

Und das ist es, wogegen Paulus sich ausspricht. In jingerer Zeit haben wir jedoch
gesehen, dass ein Ansatz, der als neue Perspektive oder neuer Look bezeichnet wird,
ich habe ihn in Ihrem Lehrbuch genannt. Also nochmals, Paulus hat sozusagen eine
extreme Verjlingungskur durchgemacht, die Art und Weise, wie wir Paulus verstehen
und lesen, und seine Herangehensweise an das Gesetz hat sich verandert.

Wir haben gesehen, dass Leute wie Sanders und James Dunn, und wenn jemand von
Ihnen mit den Schriften von N.T. Wright vertraut ist, Sie haben einige Schriften von



12

N.T. Wright, W-R-1-G-H-T, N.T. Wright gesehen, sie wiirden suggerieren, dass Paul
nicht gegen den Legalismus argumentierte, sondern gegen Nationalismus oder
Exklusivismus. Das heil3t, die Werke des Gesetzes sind eine Art Kodex flir das Leben
als Jude. Was also falsch war, wogegen Paulus reagierte, war, dass die Judaisten nicht
den Legalismus forderten, indem sie versuchten, Gottes Gunst zu verdienen, sie
beschrankten die Erlésung zu sehr darauf, ein Leben als Jude zu fiihren.

Sie verengten sich, dass die Zugehorigkeit zum Volk Gottes bedeutete, dass man sich
ethnisch mit den Juden identifizieren musste, indem man sich dem Gesetz des Mose
unterwarf, um dies zu demonstrieren. Und was Paulus versucht zu sagen, nein, nein,
nein, nein, die Erldsung ist nicht nur das Eigentum der Juden, sie gehort jetzt jedem
durch den Glauben an Jesus Christus. Der neue Look deutet also darauf hin, dass die
Hauptfrage darin besteht, wer das wahre Volk Gottes ist. Sind es nur diejenigen, die
sich Uber das Gesetz mit Israel und mit den Juden identifizieren, oder kdnnen Heiden
einfach durch den Glauben und ohne ein Leben als Jude Gottes Volk werden? Und
das ist es, was Paulus argumentieren will: Ja, Heiden kdnnen, ohne ein Leben im
Judentum fiihren zu missen, auch Gottes Volk sein.

Nun stellt sich die gleiche Frage im Galaterbrief: Was hat Paulus dann so verargert?
Wogegen argumentiert er? Was ist sein Problem mit dem Gesetz? Warum sagt er,
dass niemand durch die Werke des Gesetzes gerechtfertigt werden kann? Ist es
wegen des Legalismus, weil wir Gottes Gunst nicht verdienen konnen, oder ist es
wegen des Exklusivismus und des Nationalismus, dass es wirklich restriktiv ist, es
schrankt die Erlosung zu sehr ein, und es beschrankt die Zugehorigkeit zum Volk
Gottes zu sehr darauf, ein Jude zu sein und ein Leben im Judentum zu leben. Es
scheint mir, vielleicht bin ich vielleicht jemand, der zu sehr Giber den Zaun reitet, aber
es scheint mir, dass es wirklich keinen Grund gibt, eine so scharfe Unterscheidung
zwischen diesen beiden Ansatzen zu treffen. Auf der einen Seite denke ich, dass
Martin Luther nahe an der Wahrheit war, als er andeutete, dass Paulus dachte, dass
ein Teil des Problems darin bestehe, sich dem Gesetz des Mose zu unterwerfen, und
dass man sich dann auf seine Fahigkeit verlasse, das Gesetz zu halten.

Und man verlieR sich auf die Fahigkeit, sich mit dem Judentum zu identifizieren, und
auf die Fahigkeit, das Gesetz perfekt zu halten. Also, in Kapitel 3 und Vers 10, dem
Text, den ich hier erwdhnt habe, also noch einmal, warum kann niemand
gerechtfertigt werden, indem er das Gesetz halt? In Kapitel 3, Vers 10 sagt Paulus:
Denn alle, die sich auf die Werke des Gesetzes verlassen, stehen unter einem Fluch,
denn es steht geschrieben: Verflucht ist jeder, der nicht alles beachtet und befolgt,
was im Buch des Gesetzes, das ist das Gesetz des Mose, geschrieben steht. Er sagt
also, ich denke, Martin Luther hatte Recht, dass Paulus sagt, wenn man auf der
Grundlage des Gesetzes gerechtfertigt werden will, verlangt es perfekte Befolgung.

Aber Paulus sagt, das Gesetz sagt allerdings, dass jeder verflucht ist, der sich nicht
daran halt oder nicht alles befolgt, was darin geschrieben steht. Und das Problem ist



13

daher, da die Leser dies nicht konnen, kann niemand das Gesetz in dem Male halten,
wie es notwendig ist, um Gottes Gunst zu erlangen. Und das war einer der Punkte
Martin Luthers.

Und ich denke, das spiegelt sich in Paulus' Aussage wider. Jeder, der die
Rechtfertigung durch das Gesetz verfolgen will, muss erkennen, dass man verflucht
ist, wenn man sie nicht vollstandig einhdlt. Und ich denke, die Annahme ist, dass
aufgrund der menschlichen Siindhaftigkeit niemand das tun kann.

Das war also Martin Luther, und ich denke, das ist immer noch eine giiltige Lesart
dessen, was Paulus sagt. Das ist also einer der Griinde. Auch hier kann es mehr als
einen geben.

Ich werde vorschlagen, dass es das gibt. Aber einer der Griinde, warum Paulus
dachte, dass das Gesetz nicht gerechtfertigt werden kénne, ist, dass niemand es
perfekt halten konnte. Das Gesetz trug einen Fluch in sich, weil man es nicht hielt,
ihm nicht in seiner Gesamtheit gehorchte.

Paulus ist aber auch tberzeugt, und hier kommt es auf den neuen Blick oder die neue
Perspektive an, Paulus ist auch Uiberzeugt, dass das Gesetz nur voriibergehend bis
zum Kommen Jesu Christi funktionieren sollte. Und mit Gesetz meine ich nicht nur
die Liste der Regeln und Vorschriften. Ich meine das Gesetz als Teil des gesamten
mosaischen Bundes.

Der gesamte Bund, den Gott unter Mose mit Israel geschlossen hat. Diese ganze Zeit,
zusammen mit dem Gesetz, sollte laut Paulus nur voribergehend sein, bis zum
Kommen Christi. Aus diesen beiden Griinden, sagt Paulus zu seinen Lesern und fleht
sie im Grunde an: Warum solltet ihr euch dem Gesetz des Mose unterwerfen wollen?
Denn niemand kann es perfekt halten.

Es gibt einen Fluch fir jeden, der nicht lebt, bleibe darin. Und zweitens sollte das
Gesetz nur vorlibergehend sein, bis Christus kommt. Jetzt, da Christus gekommen ist,
hat die primare Funktion des Gesetzes als Teil des mosaischen Bundes aufgehort.

Es ist vorbei. Warum also wollen die Leser diesen Judaisten nachgeben und sich dem
Gesetz des Mose unterwerfen? Jetzt hdren Sie mir bitte zu. Paulus sagt also nicht,
dass wir frei von jedem Gesetz sind.

Einige Leute haben den Galaterbrief so missverstanden, dass ich daher in Christus
frei bin, zu tun, was ich will. Das ist nicht Paulus' Punkt. Was er damit sagen will, ist,
dass sie frei sind von der mosaischen Gesetzgebung, als verbindliches Korpus von
Geboten und Regeln als Teil des Bundes, den Gott mit Mose geschlossen hat.



14

Das ist nun in Jesus Christus und dem neuen Bund, den sie jetzt durch ihn erfahren,
in den Schatten gestellt und erfillt. Nun, in den Kapiteln 3 und 4, fihrt mich dieser
zweite Punkt zu der nachsten Bemerkung in lhren Notizen, und das ist die Bedeutung
der Kapitel 3 und 4. In den Kapiteln 3 und 4 weiR ich nicht mehr, ob ich eine... Ich
habe eine Folie dazu. In den Kapiteln 3 und 4 wird Paulus eine Reihe von Argumenten
vorbringen.

Ich bin immer noch nicht davon tberzeugt, dass dies das Probatio einer griechisch-
romischen Rede ist, aber nichtsdestotrotz versucht Paulus, seine Leser zu
argumentieren und zu Uberzeugen, indem er eine Reihe von Beweisen oder
Argumenten zusammenstellt. Und eine davon, die erste, findet sich in den Kapiteln 3,
1 bis 5. Und hier argumentiert Paulus aus der Erfahrung der Galater. Er sagt es den
Galater... Denken Sie noch einmal daran, dass die Galater versucht sind, sich dem
Gesetz des Mose zu unterwerfen.

Die Judaisten haben ihnen gesagt, dass ihr Glaube an Christus zwar notwendig sei,
aber durch die Unterwerfung unter das Gesetz des Mose erganzt werden misse. Und
jetzt will Paulus dagegen argumentieren. Beachte, wie er in Kapitel 3, Verse 1 bis 5
anfangt: "Das ist kein guter Weg, um sie auf deine Seite zu ziehen", aber noch
einmal, denke daran, Paulus ist sehr schockiert und verargert und verargert tber die
Reaktion der Galater.

Er sagt: Wer hat dich verzaubert? Vor euren Augen wurde Christus Jesus o6ffentlich
als Gekreuzigter zur Schau gestellt. Das Einzige, was ich von dir lernen méchte, ist
dies. Und jetzt wird Paulus ihnen einige Fragen stellen, um sie dazu zu bringen, die
richtigen Schlussfolgerungen zu ziehen und seinen Fall zu argumentieren.

Hier ist die erste Frage. Hast du den Geist empfangen, indem du die Werke des
Gesetzes getan hast oder indem du geglaubt hast, was du gehort hast? Lassen Sie
mich Sie nun fragen: Warum appelliert Paulus an den Heiligen Geist? Hier verstehe
ich es als den Heiligen Geist. Wenn in lhren englischen Ubersetzungen Spirit groR
geschrieben ist, ist das wahrscheinlich richtig.

Paulus bezieht sich auf den Heiligen Geist. Aber was hat das mit seiner
Argumentation zu tun? Was hat das mit dem Beweis zu tun, dass die Galater sich
nicht dem Gesetz des Mose unterwerfen miissen? Er sagt, ich mochte dich eine
Sache fragen. Hast du den Heiligen Geist empfangen, indem du das Gesetz befolgst,
die Werke des Gesetzes getan hast oder indem du geglaubt hast, was du gehort hast,
das heillt, indem du auf Jesus Christus und das Evangelium vertraut hast, das Paulus
gepredigt hat? Warum sagt Paulus das? Wie hilft ihm das? Wieder argumentiert er
aus ihrer Erfahrung heraus und sagt: Habt ihr den Heiligen Geist empfangen, indem
ihr das Gesetz befolgt habt oder indem ihr an die Botschaft geglaubt habt, die ich
euch gepredigt habe, das Evangelium, das sich um den Glauben an Jesus Christus
dreht? Warum wirft Paulus diese Frage auf? Ich meine, was wird das bewirken? Mit



15

anderen Worten: Warum ruft er den Heiligen Geist an? Sie empfangen den Heiligen
Geist, was wahrscheinlich einige der Dinge widerspiegelt, die wir in der
Apostelgeschichte gesehen haben, wie in Apostelgeschichte Kapitel 2, der
Ausgielung des Heiligen Geistes lUber die Glaubigen.

Warum beruft sich Paulus auf den Heiligen Geist? Ich meine, das klingt irgendwie
seltsam, irgendwie subjektiv, hast du den Heiligen Geist empfangen? Sagt er: Hattet
ihr diese warmen, verschwommenen Gefihle, als ihr gerettet wurdet, und das ist ein
Beweis daflir, dass ihr Gottes Volk seid und das Gesetz nicht halten misst? Warum
appelliert er an den Heiligen Geist? Was haben wir gesagt, war der Hintergrund? Im
Neuen Testament, vor allem bei Paulus, finden wir, dass Paulus liber den Heiligen
Geist spricht. Was ist der Hintergrund dafir? Woher nimmt er diese Vorstellung von
der Tatsache, dass wir jetzt den Heiligen Geist haben? Woher hat Paulus das? Sehr
gut. Von Jesus, der davon sprach, den Heiligen Geist zu senden und auszugieRRen.

Und wir konnten sogar noch weiter zurlickgehen und sagen, dass Jesus es aus dem
Alten Testament Gbernommen hat. Wenn du dich erinnerst, versprachen die
Propheten des Alten Testaments eine Zeit, in der Gott einen neuen Bund schliefSen
wirde, der wiederum auf dem neuen Bund basierte, dass wir Gottes Volk werden.
Die Tatsache, dass wir Gottes Kinder und Gottes Volk sind, griindet auf der
VerheiBung eines neuen Bundes.

Wenn Jesus also davon sprach, dass er seinen Geist ausgieRen und seinen Geist in
der Apostelgeschichte senden wiirde, und ihr lest dartiber bei Johannes, dann geht
das auf das Alte Testament zurtick. Jesus verspricht im Grunde, den neuen Bund zu
begriinden. Was sagt Paulus nun? Er fragt sie im Grunde: Habt ihr den Heiligen Geist
des neuen Bundes als Beweis daflir empfangen, dass ihr Gottes Volk seid, indem ihr
das Gesetz haltet oder nicht? Und die Vermutung ist, dass er davon ausgeht, dass die
Glaubigen den Heiligen Geist empfangen haben, wahrscheinlich in der gleichen
Richtung wie in Apostelgeschichte Kapitel 2. Und vielleicht geht Paulus davon aus,
dass das Zungenreden und einige dieser anderen wunderbaren Dinge ein Beweis
daflir waren.

Aber noch einmal, Paulus argumentiert, und wenn ich es umschreiben darf, sagt er:
Habt ihr den Heiligen Geist als Beweis empfangen, gemal} der alttestamentlichen
VerheilRung eines neuen Bundes, ware der Heilige Geist ein Beweis dafir, dass sie
Gottes Volk waren. Jetzt fragt er: Auf welcher Grundlage habt ihr den Heiligen Geist
empfangen? Auf welcher Grundlage hast du diesen Geist des Neuen Bundes
empfangen, der beweist, dass du wirklich Gottes Volk bist? Hast du es empfangen,
indem du dem Gesetz gehorcht hast, oder hast du es einfach durch Glauben
empfangen? Und natirlich lautet die Antwort: Nun, wir haben es empfangen, als
Paulus das Evangelium predigte und als wir daran glaubten. Die Schlussfolgerung des
Paulus ware also: Warum glaubst du dann, dass du das Gesetz hinzufligen musst? lhr
habt bereits das Zeichen, dass ihr Gottes Volk seid, das ist der Heilige Geist des



16

Neuen Bundes, der in Hesekiel und Jeremia und im Alten Testament versprochen
wurde und den wir in Apostelgeschichte 2 ausgegossen sahen. Sie haben also bereits
das wahre Zeichen, dass sie Gottes neues Bundesvolk sind, warum miuissen sie das
Gesetz des Alten Testaments hinzufiigen? Das ist also sein erstes Argument, sein
Argument aus Erfahrung.

In der Tat, nur um die anderen Fragen zu lesen, sagt er: Bist du so toricht, nachdem
du im Geist begonnen hast, wirst du jetzt mit dem Fleisch enden? Hast du so viel fir
nichts erlebt, wenn es wirklich nichts war? Paulus beruft sich also wieder auf ihre
Erfahrung. Die Tatsache, dass sie den neuen Bund Heiligen Geist, der im Alten
Testament verheillen wurde, erfahren und empfangen haben, ist ein Zeichen dafir,
dass sie wirklich Gottes Volk waren, wenn sie das empfangen haben, und das taten
sie, allein auf der Grundlage des Glaubens, was kann dann das Gesetz des Alten
Testaments dazu hinzufligen? Sie besitzen bereits das wahre Zeichen, dass das neue
Zeitalter eingeweiht wurde, dass das Reich Gottes eingeweiht wurde und dass sie
Gottes Volk sind. Das zweite, woflir Paulus argumentiert, ist, dass Paulus in Kapitel 3
aus dem Alten Testament argumentiert. Und die Art und Weise, wie Paulus dies tut,
ist, dass Paulus historisch argumentiert, um zu zeigen, dass das Gesetz des Mose nur
eine voriibergehende Rolle spielte.

Mit anderen Worten, Paulus wird im Grunde so argumentieren, er wird sagen, die
VerheiBungen, die er Abraham gegeben hat. Wenn man zuriickgeht, dann versteht
Paulus im Grunde alle HeilsverheiSungen, die mit Abraham verbunden sind. Erinnerst
du dich, was Gott Abraham damals in 1. Mose 12 versprochen hat? Er sagte: "Ich
werde euch zu einer groflen Nation machen, und ich werde euch segnen, und alle
Nationen der Erde werden gesegnet sein."

Im Grunde genommen sind also Erlésung oder Rechtfertigung, um einige der Worte
zu verwenden, die Paulus verwendet, den Heiligen Geist zu empfangen, all das ist mit
Abraham verbunden. Und die Frage, die Frage ist, wie wir die VerheiBungen
empfangen, die wir Abraham gegeben haben? Nun, die meisten, im ersten
Jahrhundert, diese Judaisten, hatten gesagt, nun, es ist durch das mosaische Gesetz.
Indem man das Gesetz des Mose befolgt, empfangt man die VerheiRungen
Abrahams.

Von einer groBen Nation, von Segen, von Erlésung, Rechtfertigung, vom Empfang des
Heiligen Geistes, das sind alle VerheiBungen Abrahams, und ihr nehmt daran teil,
indem ihr das mosaische Gesetz befolgt. Was Paulus tut, ist zu sagen, nein, nein,
nein, wenn man das Alte Testament liest, wiirde das Schema des Paulus eher so
aussehen, sagt er, das mosaische Gesetz spielte eigentlich nur eine voriibergehende
Rolle, bis die Verheillungen Abrahams in Christus erfiillt werden konnten. Eigentlich
miusste ich also wahrscheinlich einen Pfeil von den VerheiRungen Abrahams bis zur
Erfillung in Christus ziehen, denn Paulus ist Giberzeugt, dass das mosaische Gesetz



17

nicht der primare Weg war, auf dem die Verheillungen Abrahams und die Erlésung
vom Volk Gottes erfahren wurden.

Das geht jetzt nur noch durch den Glauben an Christus. Das mosaische Gesetz spielte
also nur eine vorilibergehende Rolle. Horen Sie also zum Beispiel zu, was er sagt.

Fir alle, mal sehen, habe ich das gelesen. Briider und Schwestern, ich gebe euch ein
Beispiel aus dem taglichen Leben. Sobald das Testament einer Person ratifiziert ist,
wird es von niemandem erganzt oder annulliert.

Jetzt, wo die VerheilRung Abraham und seinen Nachkommen gegeben ist, sagt sie
nicht und nicht zu den Nachkommen wie zu vielen, sondern sie sagt: und zu deinem
Nachwuchs, der Christus ist. Mal sehen. Dann sagt er: Hort euch das an.

Paulus sagt: "Mein Punkt ist folgender. Das Gesetz, das 430 Jahre spater erlassen
wurde, hebt den zuvor von Gott geschlossenen Bund, den Bund mit Abraham, nicht
auf. Sein Punkt ist also, dass der mosaische Bund dies nicht umst6l3t oder Vorrang
hat.

Stattdessen wird er fortfahren und sagen, dass, wenn das Erbe durch das Gesetz
kommt, es nicht mehr durch das Versprechen kommt. Aber Gott hat es Abraham
durch die Verheiung gewahrt. Was Paulus also mit all dem zu sagen versucht, ist,
dass das mosaische Gesetz nur eine voriibergehende Rolle spielte, bis Jesus Christus
kam.

Jetzt, da Jesus Christus gekommen ist, wird die Hauptfunktion des Gesetzes beiseite
geschoben. Nun mussen wir uns wieder die Frage stellen, wie Christen das Gesetz
lesen sollen. Was sollen wir damit machen? Kénnen wir das ignorieren? Ich denke,
die Antwort ist nein. Aber die Frage ist, was sollen wir damit anfangen? Wie lesen wir
das Gesetz, das Mose gegeben wurde? Nochmals, wenn wir Gber Recht sprechen,
beziehen wir uns nicht auf irgendein Gesetz.

Wir beziehen uns auf das Gesetz, das Mose als Teil des Bundes gegeben wurde, den
Gott mit Mose geschlossen hat. Aber verstehen Sie, was er bisher meint? Paulus sagt,
dass das mosaische Gesetz Jahre nach der VerheiBung an Abraham kam. Und wie er
weiter ausfilhren und zeigen wird, spielte das Gesetz nur eine voriibergehende Rolle,
bis Christus kommen konnte, bis Christus die VerheiBung an Abraham zur Erflllung
bringen konnte.

Das Gesetz des Mose hat es nicht zur Erfiillung gebracht. Jesus Christus tat es. Das
Gesetz spielte nur eine voriibergehende Rolle, und jetzt ist diese Rolle vorbei.



18

Aber lassen Sie mich auf den dritten Punkt eingehen, das Argument aus der Kultur.
Paulus wird versuchen, zu zeigen, dass das mosaische Gesetz voriibergehend ist,
Paulus wird UGber ein paar Dinge in ihrer Kultur streiten. Und beginnend mit Vers 23.

Horen Sie sich nun die verschiedenen Metaphern an, die Paulus verwendet. Jetzt,
bevor der Glaube kam, und mit Glauben, wird er andere Worte verwenden, um sich
auf das Kommen Christi zu beziehen und auf das Vertrauen und den Glauben an
Christus. Manchmal bezieht er sich einfach auf ein Versprechen.

Manchmal bezieht er sich auf Christus. Manchmal bezieht er sich auf den Glauben.
Aber es sind alles Arten, sich auf dasselbe zu beziehen.

Das Kommen Christi und das Vertrauen auf Ihn flir Rechtfertigung und Erlésung. Er
sagt also, dass wir, bevor der Glaube kam, unter dem Gesetz gefangen gehalten und
bewacht wurden, bis der Glaube offenbart wurde. Beachten Sie also, dass die erste
Metapher, die Paulus verwendet, die eines Gefangnisses oder eines
Gefangniswarters ist.

Er sagt, das Gesetz habe dazu gedient, Gottes Volk einzusperren. Es funktionierte wie
ein Gefangnis. Er sagt nicht, dass Israel bése war und dass sie bestraft werden
mussten oder so etwas.

Der springende Punkt ist, dass das Gesetz einen sehr restriktiven Zweck hatte. Es
funktionierte fiir einen begrenzten Zeitraum auf eine ganz bestimmte Weise. Ahnlich
wie ein Gefangnis oder ein Gefangnis diente es dazu, Gottes Volk einzusperren und
zu bewachen.

Bis Jesus Christus kam und Abraham die versprochene Erlésung brachte. Die erste
Metapher ist also ein Gefangniswarter, die Symbolik eines Gefangnisses oder des
Einsperrens von jemandem. Aber dann sagt er in Vers 24, dass das Gesetz auch unser
Zuchtmeister war, bis Christus kam, damit wir gerecht wiirden.

Diese Bildsprache eines Zuchtmeisters bezieht sich auf ein sehr wichtiges Bild des
ersten Jahrhunderts. Besonders fir wohlhabendere Menschen, wenn man ein Kind
hatte, in der Regel einen Sohn, stellte man in der Regel einen Zuchtmeister ein, der
im Grunde fiur die Betreuung und Erziehung des Kindes verantwortlich war. Die
Bildsprache hier ist nicht so sehr ein Lehrer, der dich lehrt oder zu dem du dich fihrt,
sondern eher ein Zuchtmeister oder ein Babysitter, der dich aus Schwierigkeiten
heraushalt.

Mit anderen Worten, du wurdest unter diesen Zuchtmeister gestellt, bis du das
Erwachsenenalter erreicht hast. Bis zu einem bestimmten Alter wurde dieser
Zuchtmeister nicht mehr gebraucht. Was Paulus also tut, indem er dieses Bild
verwendet, ist, zu sagen, dass das Gesetz wie ein Zuchtmeister ist, so wie ein



19

Zuchtmeister im Leben eines Kindes fiir eine begrenzte Zeit funktioniert, bis es
erwachsen und erwachsen wird.

Das Gesetz spielte also eine voriibergehende Rolle, bis Jesus Christus kam, um
Erflllung zu bringen. Paulus verwendet also die Symbolik eines Gefangniswarters, er
verwendet die Symbolik eines Zuchtmeisters. Beides ist aus der Kultur und dem
Leben der Christen des ersten Jahrhunderts verschwunden.

Paulus benutzt all das, er baut wieder seine Argumente auf, er bezieht sich auf all
diese Bilder und auf das Alte Testament selbst, um zu zeigen, dass das Gesetz nur
eine vorlibergehende Rolle gespielt hat. Es spielte eine wichtige Rolle, aber es war
nur voribergehend, bis Jesus Christus kam. Und als Jesus Christus kam, um die
Erflllung zu bringen und Abraham das versprochene Heil zu bringen, spielt das
mosaische Gesetz nicht mehr seine dominierende Rolle.

Warum sollten sich die Leser also darauf einlassen wollen? Nochmals, warum sollten
die Leser so schnell diesen Judaisten nachgeben, die ihnen sagen, dass der Glaube an
Jesus nicht ausreicht, sondern dass man sich auch dem mosaischen Gesetz
unterwerfen muss? Paulus sagt: "Nein, nein, erinnerst du dich nicht daran, dass du
den Heiligen Geist, den Geist des Neuen Bundes, empfangen hast als ein Zeichen,
dass du wirklich Gottes Volk bist, abgesehen davon, dass du jemals dem Gesetz
gehorchen musst?" Und er sagt: Habt ihr nicht das Alte Testament angeschaut?
Haben Sie nicht tber einige lhrer eigenen kulturellen Bilder von einem
Gefangniswarter und einem Zuchtmeister nachgedacht? All dies sollte ihnen zeigen,
dass das mosaische Gesetz eine voriibergehende Rolle dabei spielte, wie Gott seine
Errettung fir sein Volk vollbracht hatte. Jetzt, da diese Rolle vorbei ist, gibt es fiir die
Christen in Galatien keinen Grund mehr, sich dem Gesetz zu unterwerfen. Warum
sollten sie in gewisser Weise zurlickgehen und sich dem Gesetz des Mose
unterwerfen wollen? Das wirft immer noch die Frage auf, die sich vielleicht auch
viele gestellt haben.

Wenn sie sich nicht dem Gesetz des Mose unterwerfen sollen, werden wir uns die
Frage stellen: Welche Rolle spielt das Gesetz des Mose? Aber zweitens, bedeutet das,
dass Christen frei von jeder Verpflichtung, Verantwortung oder irgendeinem Gesetz
sind? Und Paulus wird in gewisser Weise in den verbleibenden Abschnitten des
Galaterbriefs auf diese Fragen antworten. Also, wenn Sie bisher Fragen dazu haben,
was ist... Ich meine, hoffentlich sehen Sie, dass Paulus versucht, ein tiberzeugendes
Pladoyer zu liefern, um seine Leser dazu zu bringen, diesen Judaisierern nicht
nachzugeben. Er gibt uns nicht nur eine Theologie des Gesetzes oder des Heiligen
Geistes.

Er versucht, mit seinen Lesern zu streiten und sie davon zu lberzeugen, den
Judaisten nicht nachzugeben.



Das ist Dr. Dave Mathewson in New Testament History and Literature Lektion 19
Uber das Buch Galater.

20



