Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen
Testaments, Lektion 17, 1. Korintherbrief, Geistige
Gaben

© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Das ist Dr. Dave Mathewson in seinem Kurs Uber Geschichte und Literatur des Neuen
Testaments, Lektion 17 Uber 1. Korinther und geistige Gaben.

In Ordnung, lass uns weitermachen und anfangen.

Eine Anklindigung, bevor es losgeht, ist, dass sowohl Ihr erstes Quiz als auch lhre
Prifung benotet wurden und vielleicht Ihr zweites Quiz. Es wird gerade auf
Blackboard veroffentlicht. Hoffentlich werden Ihre Punktzahlen innerhalb der
nachsten ein oder zwei Tage steigen.

Schauen Sie also von Zeit zu Zeit bei Blackboard vorbei. Sie erhalten auch die
Prifungen und Quizfragen zurtlick, sodass Sie sie tatsachlich sehen kénnen, aber sie
werden in Blackboard angezeigt, bevor sie wieder in Ihre Box gelegt werden.
Schauen Sie sich diese also einfach weiter an und hoffentlich sind Sie innerhalb der
nachsten zwei Tage Uber lhre Ergebnisse fir Quizfragen und Prifungen informiert.

Und ihr kdnnt davon ausgehen, dass ihr dort von nun an die Ergebnisse finden konnt.
In Ordnung, lasst uns mit dem Gebet beginnen. Dann waren wir in der letzten
Unterrichtsstunde, sprachen tber den 1. Korintherbrief, schauten uns eine Reihe von
Texten aus dem 1. Korintherbrief an und versuchten, einen plausiblen Hintergrund
und ein plausibles Szenario dafiir zu rekonstruieren, was das Thema war, das der
Autor ansprach, und wie der Autor dieses Thema angeht usw.

Und so schauen wir uns einen weiteren Abschnitt aus dem 1. Korintherbrief an,
eigentlich zwei weitere Abschnitte, einer davon etwas ausfihrlicher, einer heute
etwas kurzer.

Aber beginnen wir mit dem Gebet. Vater, wir danken dir fir deine Treue zu uns, dass
du uns emotional, geistlich und intellektuell unterstitzt hast, und ich bete, dass wir
all unsere Fahigkeiten im Denken und unsere Fahigkeit, zu analysieren und die
richtigen Fragen zu stellen, beim Studium deines Wortes konzentrieren. Und wenn
wir uns den 1. Korintherbrief ansehen, bete ich darum, dass wir ihn nicht nur im Licht
seines historischen und kulturellen Kontextes analysieren und verstehen kénnen,
sondern dass wir ihn auch im Licht unseres heutigen Kontextes verstehen und wie er
auch heute noch zu uns spricht wie dein Wort zu deinem Volk. Im Namen Jesu beten
wir, Amen.



Gut, um unsere Diskussion Uber 1. Korinther Kapitel 11 abzuschlieRen, haben wir uns
einen Teil der zweiten Halfte von 1. Korinther 11 angesehen, wo Paulus das Thema
des Abendmahls, der Kommunion oder der Eucharistie anspricht, je nachdem, wie
man es zu nennen gewohnt ist.

Ich schlug vor, dass die Art und Weise, wie wir diesen Textabschnitt verstehen
sollten, besonders wenn wir gegen Ende zu den Geboten kommen, wenn Paulus
ihnen sagt, dass sie sich selbst prifen und nicht auf unwiirdige Weise am Abendmabhl
teilnehmen sollen, und wir uns nur kurz ein anderes Gebot ansehen, darin besteht,
dass wir den Kontext verstehen missen, der dazu gefiihrt hat. Und das heil3t, wir
sagten, dass die gleichen soziodkonomischen Unterschiede und diese ganze Frage
des Status, des sozialen Status, zwischen der Elite, den Reichen und allen anderen
nun in die Gemeinde durchgesickert waren, und dass, was Paulus so verargert hatte,
war, dass sie diese sozialen Unterschiede im Kontext eines Mahles aufrechterhielten,
das ihre Einheit und ihre Einheit als der eine Leib Christi und als Gottes Volk hatte
feiern sollen. Im Licht des Evangeliums, im Licht des Kreuzes, des Todes Jesu fir sie,
im Licht ihrer Vereinigung in Christus, hatte das Abendmahl ein Hinweis darauf sein
mussen, ein Ausdruck davon. Stattdessen benutzten sie das Abendmahl als Ausdruck
der anhaltenden sozio6konomischen Statusunterschiede, die im sdakularen Korinth
existieren und nun wieder in die Gemeinde eingedrungen waren, und so sagt Paulus
zu ihnen, wir sagten, dass das Gebot, sich selbst zu priifen, kein Gebot war, an alle
Siinden zu denken, die man getan hat, und sie zu bekennen.

Das Abendmahl auf unwiirdige Weise zu nehmen, bedeutete, es nicht zu nehmen,
wenn man einige Stinden vergessen und sie nicht alle bekannt hat. Stattdessen
waren diese auf die konkrete Situation gerichtet. In unwirdiger Weise am
Abendmabhl teilzunehmen, bedeutete, dies in einer Weise zu tun, die die Spaltung
forderte.

Ein Mahl zu verwenden, das die Einheit des Volkes Gottes forderte oder zum
Ausdruck brachte, und es auf eine Weise zu verwenden, die die Spaltung und die
soziobkonomische Spaltung in der Gemeinde in Korinth forderte und aufrechterhielt,
war fur Paulus undenkbar. Und so, sagt er, priife dich selbst, das heiRt, stelle sicher,
dass du die Bedeutung des Abendmahls verstehst und es auf eine Weise nutzt, die
keine Spaltung in der Gemeinde schafft und fordert. Und ich wiirde heute
vorschlagen, dass das Gleiche gilt, dass die Hauptsiinde, die man erkennen und
untersuchen muss, darin besteht, das Abendmahl zu nehmen, wenn wir mit jemand
anderem im Leib Christi Streit und Spaltung haben.

Das scheint das Hauptproblem zu sein, das Paulus so verargert hat. Also, Vers, ganz
am Ende des Kapitels, Vers 33 sagt dann, also dann, meine Brider und Schwestern,
wenn ihr zusammenkommt, um zu essen, wartet aufeinander. Das heif3t, das
Problem war wiederum, dass hochstwahrscheinlich die wohlhabenden Mitglieder
zuerst in die Kirche kamen, vielleicht weil sie weniger durch die Notwendigkeit zu



arbeiten belastet waren, und die armen Mitglieder, die langer arbeiten mussten,
spater in der Kirche ankamen und tatsachlich in einem separaten Raum in der
Hausgemeinde saBen und auch anderes und weniger Essen serviert bekamen.

Und so, sagt Paulus nun, wartet stattdessen aufeinander, das heil3t, stellt sicher, dass
ihr dieses Mahl gemeinsam einnehmt als Ausdruck eurer Einheit in Christus. Wir
dirfen dieses Mahl nicht mehr als Mittel benutzen, um diese sozialen Unterschiede
aufrechtzuerhalten, die im sakularen Korinth zu finden sind. Wartet also aufeinander
und nehmt dieses Mahl gemeinsam ein, um eure Gleichheit als Glieder des Leibes
Christi zum Ausdruck zu bringen, worliber Paulus in diesem Bild des Leibes Christi
und der Einheit sprechen wird.

Paulus wird in den Kapiteln 12 und 14 weiter darliber sprechen. In Ordnung, die
Kapitel 12 bis 14 bringen uns dann zum nachsten grolRen Text, Uber den ich kurz
sprechen mochte. Beachte, wie es in Vers 1 von Kapitel 12 beginnt, wo es nun um
geistige Gaben geht.

Tatsachlich haben wir gesehen, dass Paulus oft, wenn er anfangt, sich mit den
verschiedenen Problemen auseinanderzusetzen, die ihm in der Gemeinde in Korinth
mundlich oder schriftlich bekannt gemacht worden sind, oft andeutet, dass er mit
diesem Satz bald tber das Fleisch, das den Gotzen geopfert wird, bald tGber die
geistlichen Gaben, bald liber die Dinge, (iber die du geschrieben hast, usw. usw. Das
Jetzt ist also eine Art Wegweiser, dass Paulus ein neues Problem einfiihrt, das er nun
angehen wird.

Dieses Problem ahnelt jedoch dem von Kapitel 11, da beide im Kontext der
Gemeinde auftreten, wenn sie sich zum Gottesdienst versammelt. Tatsachlich sind
die meisten Themen, mit denen Paulus im 1. Korintherbrief umgeht, auch zutreffend.
Er spricht nicht so sehr an, was sie zu Hause tun, obwohl er dariiber besorgt ist, er
spricht nicht so sehr ihr Leben zu Hause oder am Arbeitsplatz an, sondern er spricht
an, was die Gemeinde tut, wenn sie zusammenkommt.

Und das gesamte Kapitel 11 des 1. Korintherbriefs befasst sich mit Problemen, die
entstehen, wenn die Gemeinde in Korinth zum Gottesdienst zusammenkommt. Das
Gleiche gilt fur die Kapitel 12 bis 14. 12 bis 14 befasst sich mit einem Problem, das
auftaucht, wenn sich die Korinther zum Gottesdienst treffen.

Ich wiirde Ihnen sagen, dass das Problem dhnlich wie in Kapitel 11 ist, da es ein
Problem ist, das einige der Ideale oder Werte in der sakularen korinthischen
Gesellschaft widergespiegelt hatte und das nun die Gemeinde infiltriert und eine
Reihe von Problemen verursacht hat, die Paulus nun angehen wird. Lassen Sie mich
also in den Kapiteln 12 bis 14 den ersten Teil davon lesen. In den Kapiteln 12 bis 14
gibt es ein gemeinsames libergreifendes Thema: die Kirche und ihre Nutzung
geistlicher Gaben.



Wir werden ein wenig darlber sprechen und was das Problem war. Aber beginnend
mit Kapitel 12, das nun die geistlichen Gaben, Brider und Schwestern betrifft,
mochte ich nicht, dass ihr uninformiert seid. Ihr wisst, dass ihr, als ihr Heiden wart, zu
Gotzen verfiihrt und verfiuhrt wurdet, die nicht sprechen konnten.

Deshalb mochte ich, dass ihr versteht, dass niemand, der durch den Geist Gottes
spricht, jemals sagt: Lass Jesus verflucht sein, und niemand kann sagen, dass Jesus
der Herr ist, auBer durch den Heiligen Geist. Nun gibt es verschiedene Gaben, aber
denselben Geist und es gibt verschiedene Dienste, aber derselbe Herr und es gibt
verschiedene Aktivitdten, aber es ist derselbe Gott, der sie alle und alle aktiviert.
Jedem ist die Offenbarung des Geistes fiir das Gemeinwohl gegeben.

Dem einen ist durch den Geist die Kundgabe der Weisheit gegeben, dem anderen die
AuRerung der Erkenntnis nach demselben Geist, dem andern der Glaube, die Gabe
des Glaubens durch denselben Geist, einem andern die Gabe der Heilung durch
denselben Geist, dem andern das Wirken von Wundern, dem andern die
Prophezeiung, dem andern die Unterscheidung der Geister, zu einem anderen
verschiedene Arten von Zungen und zu einem anderen die Deutung von Zungen. All
dies wird von ein und demselben Geist gewirkt oder aktiviert, der jedem individuell
zuteilt, so wie es der Geist wahlt. Was macht Paulus nun? Zunachst miissen wir uns
fragen: Was ist das Problem, das Paulus anzusprechen scheint? Warum musste er
sich hinsetzen und Uber geistliche Gaben sprechen? Zunachst einmal wiirde ich ganz
schnell eine geistliche Gabe in diesem Zusammenhang definieren als jede Fahigkeit,
Ubernatirlich oder natiirlich, die vom Heiligen Geist gestarkt und fir den Aufbau der
gesamten Gemeinde genutzt wird.

Und so ist Paulus besorgt, dass die Korinther diese Gaben, die der Heilige Geist tber
sie ausgegossen hat, anscheinend ausgelibt und empfangen haben und sich dessen
bewusst sind, damit die Gemeinde wachst und aufgebaut wird, aber Paulus ist sich
auch bewusst, dass sie missbraucht werden. Nun, ich denke, hier ist das Problem,
wenn man die Kapitel 12 bis 14 liest. Es scheint, dass die Korinther wieder einmal
geistliche Gaben nutzten, um diese Statusunterscheidung weiter zu férdern.

Also, der sozial-6konomische Status, den wir in einer Reihe von Themen gesehen
haben, die Patron-Klienten-Beziehung, das Geschrei nach einer Anhangerschaft unter
den Fihrern und das Prahlen mit ihrem sozialen Status, usw. usw. Die Spaltung
zwischen der wohlhabenden Elite und den Armen.

Nun, das hatte die Kirche infiltriert und es beeinflusste auch ihre Sicht auf geistliche
Gaben, die ungefahr so abliefen. Einige der Korinther, héchstwahrscheinlich die Elite,
die gesellschaftliche Elite und die Wohlhabenden in der Gesellschaft, verbanden
ihren wohlhabenden sozialen Status der Elite mit bestimmten Gaben, von denen sie



glaubten, dass sie mit diesem Status einhergingen. Vor allem ihre Fahigkeit, in
Zungen zu sprechen.

Die Fahigkeit, in Zungen zu sprechen, war im ersten Jahrhundert eine tbernatirliche
Gabe, dass man unter dem Heiligen Geist in einer Sprache sprechen konnte,
entweder in einer anderen Sprache oder sogar in einer himmlisch erhabenen
Sprache, die mit keiner menschlichen Sprache identifiziert werden kann. Aber die
Fahigkeit, das zu tun, nachdem man diese Sprache noch nie zuvor studiert oder
gelernt hat. Nun propagierten einige Korinther diese Gabe des Zungenredens, die
Fahigkeit, Gbernaturlich in einer anderen Sprache zu sprechen.

Sie propagierten dies als Zeichen ihres spirituellen Elitestatus. Und alle anderen
hatten offensichtlich einen geringeren Status, was sich in der Tatsache zeigte, dass
sie diese Gabe nicht besessen hatten. Einer der Griinde daflir ist das Verstandnis,
dass die Korinther und das Christentum nicht die einzigen Religionen zu jener Zeit
waren, die ein Phanomen wie die Zungen hatten.

In einer anderen Sprache zu sprechen oder eine ekstatische Art von Rede.
Interessanterweise gab es auch in anderen Religionen die ekstatische Art der Rede,
bei der man wieder in einer anderen Sprache oder Sprache sprach. Und
interessanterweise assoziierten viele andere Religionen das mit einem
gesellschaftlichen Elitestatus.

Denken Sie also an die Korinther, die vielleicht aus einer Situation herauskamen,
viele von ihnen gehorten diesen verschiedenen heidnischen Religionen an, die
Religionen angehdrten, in denen das Zungenreden, das Reden in einer Zunge oder
ekstatische Rede mit einem bestimmten sozialen Status verbunden war. Das wurde
nun in ihren neu entdeckten christlichen Glauben lbertragen. Und so prahlten in der
Kirche wahrscheinlich auch die elitdreren, sozial elitaren und wohlhabenderen
Mitglieder der Kirche mit ihrer Fahigkeit, in Zungen zu sprechen, als Zeichen ihres
elitaren spirituellen und sozialen Status.

So wie sie es vielleicht in anderen heidnischen Religionen gelernt hatten. Das war
nun in das Christentum hinein tibertragen worden. Und das ist es, was Paulus so
witend macht.

Und das ist die Einstellung und das Problem, das er zu bekdampfen versuchen wird.
Die Art und Weise, wie er das tut, ist Paulus in den Kapiteln 12 bis 14, Paulus wird im
Grunde zeigen, dass sich keine Gabe manifestiert, und beachten Sie, dass die
englische Ubersetzung diese Gaben Manifestationen des Geistes nennt. Mit anderen
Worten, keine einzelne Gabe ist ein Zeichen dafiir, dass jemand den Heiligen Geist
mehr als jede andere hat.



Das ist der Grund, warum Paulus das erwahnt, hast du diese Liste mit Geschenken
mitbekommen? Paulus sagt: Dem einen wird durch den Geist die Rede oder das Wort
der Weisheit gegeben, dem anderen die Erkenntnis nach demselben Geist, dem
anderen die Gabe des Glaubens, dem anderen die Gabe der Heilung usw. usf. Was
macht Paulus? Er versucht einfach zu zeigen, dass Zungen nur eine mogliche Gabe
sind und dass sie keinen Ehrenplatz tiber einer anderen hat.

All diese Gaben, ob es Wunder der Heilung oder des Glaubens sind oder die
Fahigkeit, Wissen zu sprechen oder was auch immer, sie alle manifestieren oder
zeigen den Geist gleichermaRen. Wie kénnen es die Korinther also wagen, eine Gabe
zu isolieren oder zu erheben, als Zeichen dafiir, dass sie irgendwie spirituell
angekommen sind oder einen spirituellen und sozialen Elitestatus besitzen? Alle
diese Gaben zeigen und offenbaren gleichermalien den Geist. Ist dir schon
aufgefallen, dass Paulus die allerletzte Gabe auf dieser Liste als Zungen auflistet? Das
liegt wiederum daran, dass es das war, was die Korinther Ubertrieben und auf das
aufmerksam gemacht wurde, und so setzt Paulus es an das Ende der Liste, weil er
wieder das Spielfeld angleicht.

Paulus versucht zu zeigen, dass wiederum derselbe Gott und derselbe Heilige Geist
hinter jeder Gabe stehen. Die Person, die die Gabe des Glaubens hat, hat also nicht
weniger vom Heiligen Geist als die Person, die in Zungen spricht. Derjenige, der in
Zungen redet, hat nicht mehr vom Heiligen Geist als jemand, der die Gabe der
Gastfreundschaft oder andere mogliche Gaben ausiibt.

Paulus versucht es also — die Korinther hatten vermutlich eine Art Hierarchie der
Gaben, in der wiederum die Zungen an der Spitze standen. Paulus nimmt das und
gleicht das Spielfeld aus, so dass alle Gaben auf gleicher Hohe sind. Die Anweisung
des Paulus besteht also nicht mehr darin, bestimmte Gaben als Zeichen deines
geistlichen Status zu férdern.

Jeder besitzt den Geist gleichermalien, denn jede Gabe zeigt den Geist
gleichermalen, ganz gleich, wie unbedeutend oder unbedeutend sie auch erscheinen
mag. Und deshalb beschwort Paulus auch die Kérperbilder herauf. Er verglich die
Gemeinde mit einer Kérperschaft, was nicht ungewdhnlich war.

Das ist fiir Paulus nicht neu. Andere Schriftsteller in der griechischen Welt verglichen
verschiedene Institutionen und Vereinigungen mit einem physischen Kérper, um
seine Einheit auszudriicken, aber auch die Tatsache, dass er in Vielfalt existiert.
Achtet also darauf, was Paulus sagt.

Auch hier beginnt er in Vers 12. Denn so wie der Leib, der physische Leib, eins ist und
viele Glieder hat, und alle Glieder des Leibes, obwohl viele ein Leib sind, so ist es
auch mit Christus. Denn in dem einen Geist sind wir alle zu einem Leib getauft
worden.



Juden und Griechen, Sklaven und Freie, und wir alle wurden dazu gemacht, den
einen Geist zu trinken. Horen Sie sich das an. Paulus wird dann auf diese
Kérpersymbolik eingehen.

Und achte darauf, was er tut. Er versucht, gleiche Wettbewerbsbedingungen zu
schaffen, um zu zeigen, dass alle Geschenke gleich wichtig sind. Er sagt: "Wahrlich,
der Leib besteht nicht aus einem Glied, sondern aus vielen.

Wenn der Ful’ sagen wiirde: Weil ich keine Hand bin, gehore ich nicht zum Koérper,
dann wirde ihn das nicht weniger zu einem Teil des Kérpers machen. Und wenn das
Ohr sagen wirde: Weil ich kein Auge bin, gehore ich nicht zum Kérper, dann wiirde
das ihn nicht weniger machen. Wenn der ganze Korper ein Auge ware, wo ware dann
das Gehor? Seht ihr, was Paulus tut? Er sagt: Stell dir vor, wie grotesk es ware, wenn
du aus einem riesigen Augapfel oder einem riesigen Ohr bestiindest.

Das ist lacherlich. Und Paulus' ganze Argumentation ist also, dass das im physischen
Bereich nicht mehr gilt als im spirituellen Bereich. Fir die Korinther also eine Gabe zu
fordern, die irgendwie mehr darauf hinweist, dass sie den Geist besitzt, ist
gleichbedeutend damit, zu sagen, dass der Korper, dass man einen Koérper hat, der
nur aus einem riesigen Augapfel oder einem Ohr oder einem Ful’ oder so etwas
besteht.

Damit der Korper richtig funktioniert, missen alle Teile zusammenarbeiten. Obwohl
sie unterschiedlich sind, tragen sie zur Einheit bei. Und so liefert der physische
Kérper dann eine perfekte lllustration dessen, worauf Paulus hinauswill.

Es gibt kein Geschenk, das wichtiger ist als das andere. Wie kdnnen es die Korinther
wagen, die Gabe des Zungenredens als Zeichen dafiir zu erheben oder zu férdern,
dass einige von ihnen einen geistlichen oder sozialen Elitestatus haben? Beachte
sogar, wie er anfangt.

Bevor er GUberhaupt lber geistliche Gaben spricht, sagt er in Vers 3, dass niemand
sagen kann, dass Jesus der Herr ist, auBer durch den Heiligen Geist. Warum hat er
das gesagt? Denn er sagt, dass der wahre Beweis dafiir, dass man den Geist besitzt,
nicht darin besteht, in Zungen zu reden oder Wunder oder irgendeine andere Gabe.
Der wahre Beweis ist die Fahigkeit, Jesus Christus als Herrn zu bekennen.

Es ist fast so, als ob Paulus sagen wiirde: Wenn du das getan hast, ist das ein Beweis
dafir, dass du Gottes Heiligen Geist empfangen hast. Denn das kann niemand
bekennen, auller dem Geist, dem Heiligen Geist. Also wieder, Korinther, prahlt nicht
mehr mit bestimmten geistlichen Gaben.



Keine erhebende Zunge oder irgendeine andere Gabe als Zeichen dafiir, dass du den
Geist hast, oder als Zeichen, dass jemand anderes ihn nicht hat. Stattdessen
offenbaren alle Gaben gleichermalRen den Geist. Alle Gaben tragen zum Wirken des
einen Korpers bei, so wie alle Kérperteile zum Wirken eines physischen Korpers auf
der physischen Ebene beitragen.

Paulus schliel$t mit den Worten in Kapitel 12: "Trachtet doch nach den gréReren
Gaben, und ich werde euch einen vortrefflicheren Weg zeigen. Zunachst einmal: Was
meint Paulus, wenn er ihnen sagt, dass sie nach den grofSeren Gaben streben sollen?
Ich dachte, er hat nur gesagt, dass die Wettbewerbsbedingungen gleich sind. Es gibt
keine Gaben, die groRer sind als alle anderen.

Alle Gaben zeigen gleichermaRen den Geist. Warum sollte Paulus jetzt plétzlich der
Gemeinde sagen, sie solle nach den gréReren Gaben streben? Und die andere Sache
ist, wenn man die Kapitel 12 bis 14 liest, scheint Kapitel 13 auf den ersten Blick ein
Eingriff zu sein. Dieses berliihmte Liebeskapitel, das wir bei Hochzeiten und solchen
Dingen gelesen haben, und meine Frau und ich haben es bei unserer Hochzeit lesen
lassen, Kapitel 13, Liebe ist glitig, Liebe ist geduldig, etc., etc., wir nehmen es oft aus
seinem kontextuellen Umfeld in 1. Korinther heraus und lesen es bei verschiedenen
Gelegenheiten.

Und 1. Korinther 13 hat genug, es hat eine poetische Qualitat, die es uns erlaubt, das
damit zu tun. Aber ich mochte zurickkommen, um zu fragen, was Kapitel 13 dort zu
suchen hat. Denn wenn man Kapitel 13 herausnimmt, wiirde Kapitel 12 ganz
natirlich zu Kapitel 14 fihren. Also kommen wir zurtick und fragen, was Kapitel 13
dort zu suchen hat. Aber bevor wir das tun, méchte ich die Frage stellen: Was sind
die groBeren Gaben, die Paulus in Kapitel 13 im Sinn hat? Denn wenn Kapitel 14
beginnt, strebt nach der Liebe und strebt nach den geistigen Gaben, besonders damit
ihr prophezeien koénnt.

Nun, die groBere Gabe, wenn Paulus sagt, dass man den gréRBeren Gaben nachjagen
soll, bin ich davon Uberzeugt, er meint die Prophezeiung in 1. Korinther Kapitel 14.
Kapitel 12, das mit dem Gebot endet, nach den groReren Gaben zu streben, flhrt
dann naturlich zu Kapitel 14, wo Paulus Uber die Gabe der Prophezeiung sprechen
wird und dariiber, was sie ist und wie die Korinther sie nutzen sollten. Aber es stellt
sich wieder die Frage, warum Paulus dies ein grofleres Geschenk nennt und warum
er ihnen sagt, dass sie sich um Prophezeiung bemiihen sollen? Ich meine, ich dachte,
er wiirde versuchen, das abzuschaffen, dass bestimmte Gaben besser sind als andere
und gleiche Wettbewerbsbedingungen schaffen.

Warum sagt er ihnen, dass sie sich um die Gabe der Prophezeiung bemuhen sollen?
Prophetie scheint mir einfach die Fahigkeit zu sein, dem Volk Gottes eine Botschaft
zu vermitteln, eine verstandliche Botschaft. Nochmals, denken Sie daran, wir



befinden uns im Kontext der Kirche. Paulus spricht in den Kapiteln 12-14 nicht an,
was die Korinther tun, wenn sie zu Hause oder am Arbeitsplatz sind.

Er spricht an, was sie tun, wenn sie zusammenkommen, um in ihrem, wie wir sagen
wirden, Gottesdienst zu feiern. Warum, glaubst du, sagt Paulus ihnen, dass sie nach
der groBten Gabe streben sollen, namlich der Prophezeiung? Warum sollte er das
tun? Vor allem, wenn er versucht, ihnen zu sagen, nein, es gibt kein groRBeres
Geschenk als das andere. Wie kannst du es wagen, Zungen oder andere Gaben als
Zeichen dafir zu erheben, dass du mehr vom Geist hast? Jetzt sagt er: "Oh, lbrigens,
ich mochte, dass du das groRere Geschenk verfolgst, das ich in Kapitel 14 sehe, ist die
Prophezeiung.

Das ganze Kapitel 14 ist dieser Gabe der Prophetie gewidmet, der Fahigkeit, dem
Volk Gottes eine verstandliche Botschaft fir seinen Aufbau im Rahmen der Kirche zu
vermitteln. Weil es das nitzlichste Geschenk fir die ganze Gemeinde ist. Achten Sie
noch einmal darauf, was er sagt.

In Kapitel 12 sagte er, dass der Zweck von Gaben, sehen wir mal, viele Male sagte er,
dass der Zweck von Gaben darin bestehe, die gesamte Gemeinde aufzubauen, oder
um diese Metapher zu verwenden, den Leib Christi. Und nun beachte, was erin
Kapitel 14 sagt. Er sagt: Trachtet der Liebe nach, und strebet nach den geistigen
Gaben, besonders damit ihr weissagen konnt.

Denn wer in Zungen redet, redet nicht zu anderen Menschen, sondern zu Gott. Denn
niemand versteht sie, da sie Geheimnisse im Geist sprechen. Paulus sagt nicht, dass
das falsch ist.

Er sagt nur, dass das eine Realitat ist. Zungen sind in erster Linie zum Nutzen der
Person, die in Zungen spricht. Auf der anderen Seite sagt er in Vers 3, dass
diejenigen, die prophezeien, zu anderen Menschen sprechen, um sie aufzubauen und
zu ermutigen und zu trosten.

Wer in einer Zunge spricht, baut sich selbst auf, was nicht falsch ist. Paulus sagt nur,
dass es einfach so ist. Zungen zu singen ist in erster Linie fir die Person von Nutzen,
die in Zungen spricht.

Aber diejenigen, die prophezeien, bauen die Gemeinde auf. Also nochmals, warum
Paulus die Zungen betont, ist nicht, weil er dem widerspricht, was er zuvor gesagt
hat, dass alle Gaben gleich sind, sondern weil er dem entgegenwirkt, was die
Korinther tun. Die Korinther prahlen.

Sie machen sich nicht nur schuldig, mit ihrem sozialen Status zu prahlen und noch
mehr Spaltung zu verursachen, sondern sie betonen auch eine Gabe, die in erster
Linie einer Person zugute kommt, namlich der Person, die in Zungen spricht. Paulus



10

wiirde es lieber, wenn die Gemeinde sich daran erinnert, dass der Kontext hier die
Gemeinde ist, wenn sie sich zum Gottesdienst versammelt. Wenn sich die Gemeinde
zum Gottesdienst versammelt, ware es Paulus lieber, wenn sie der Prophezeiung
nachgehen.

Warum? Weil es verstandlich ist und fir alle von unmittelbarem Nutzen ist. Wie er
sagte, spricht derjenige, der weissagt, zu allen. Derjenige, der prophezeit, spricht
eine verstandliche Botschaft, die jeder héren und von der jeder profitieren kann.

Derjenige, der in Zungen redet, spricht im Grunde zu Gott und spricht Geheimnisse
aus, von denen nicht jeder profitieren kann. Was Paulus also sagt, ist: Korinther,
wenn ihr euch zum Gottesdienst versammelt, strebt nach jenen Gaben, die
verstandlich sind und eine unmittelbare Wirkung haben, den ganzen Leib Christi
aufzubauen. Nicht Zungen, mit denen Paulus wiederum einverstanden ist und
mochte, dass sie in Zungen reden, aber sie sagten, wenn ihr euch zum Gottesdienst
versammelt, solltet ihr in erster Linie der Prophetie nachgehen, denn es ist die
Prophetie, diese verstandliche Botschaft, die man mitteilt, vom Herrn empfangt und
die man der Gemeinde als Ganzes mitteilt, dass, da sie verstandlich und verstandlich
ist, hat die besten Chancen, den ganzen Leib Christi aufzubauen.

Jemand, der in Zungen spricht, kann Geheimnisse aussprechen, die nicht jeder
versteht. Zungen konnen manchmal bemerkt werden. Was denkst du dariiber, wenn
Paulus sagt: "lch mdchte, dass jeder von euch in Zungen redet?" ja.

Nochmals, wahrscheinlich, wenn Paulus sagt: "Ich mochte, dass jeder von euch in
Zungen redet", dann meint er, ich meine, das ist, ich denke, das ist eine Art seiner
Rhetorik und seines Arguments, dass er wieder sagt, ja, Zungen sind in Ordnung, aber
nochmals, wenn es um Anbetung geht, argumentiert Paulus manchmal im ganzen
Korintherbrief so. Er wird mit etwas einverstanden sein, er wird sagen, ja, du hast
Recht. Allerdings haben Sie den Punkt verfehlt.

Also ja, es ware toll, wenn jeder in Zungen reden wiirde, meine Umschreibung. Ja, es
ware toll, wenn ihr alle in Zungen reden wirdet, aber wenn ihr euch als Gemeinde
versammelt, ist es eine Zeit, in der ihr den ganzen Leib Christi aufbaut. Prophezeiung
ist die Gabe, die die besten Chancen hat, das zu tun.

Verfolgen Sie also die besten Geschenke. Sehr, sehr gute Frage. Ich hatte mit Ihnen
sprechen sollen, bevor ich diesen Kurs unterrichtet habe.

Ich konnte alle Ihre Fragen vorwegnehmen. ja. Das stimmt.
Paulus sagt nochmals, Paulus sagt, wenn es verwendet werden soll, braucht es einen

Dolmetscher, weil es der einzige Weg ist, wie es flir die gesamte Gemeinde
verstandlich sein kann. Rechts. ja.



11

Nochmals, ich wiirde wollen, kannst du die Kamera schneiden, Ted? Nein, ich wiirde
noch einmal fragen wollen, warum das so ist. Ich wiirde noch einmal dem Rat des
Paulus folgen, was ich ablehne, ist nicht so sehr, wie viele Menschen in Zungen reden
oder ob die ganze Gemeinde, sondern ob das der Grund ist, ob ich immer noch, ich
denke, den Anweisungen des Paulus folge, jetzt gibt es zwei Enden des Spektrumes.
Einige haben vorgeschlagen, dass Zungen heute kein gliltiges Geschenk mehr sind.

Mit der Vollendung des Neuen Testaments, jetzt, da wir die volle Offenbarung Gottes
haben, brauchen wir keine Zungen mehr. Es war also fir das erste Jahrhundert und
ist heute nicht mehr giltig. Das andere Ende des Stroms, das Ende des Spektrums,
das extreme Ende, ist bei einigen der charismatischeren, ich bezeichne nicht alle
charismatischen Bewegungen gleich, aber bei einigen von ihnen, bei denen die Zunge
immer noch ein Kriterium dafir ist, den Geist empfangen zu haben.

Mit anderen Worten, es reicht nicht nur aus, Christ zu werden und seinen Glauben
an Christus zum Ausdruck zu bringen, sondern man muss irgendwann in Zungen
reden und den Heiligen Geist empfangen. Aber das scheint genau das zu sein,
wogegen Paulus sich ausspricht, dass der Heilige Geist, dass Zungen ein notwendiges
Zeichen dafir sind, dass man einen Geist hat. Prinzipiell bin ich also nicht dagegen,
dass die gesamte Kirche in Zungen redet.

Wogegen ich denke, dass ich dagegen bin, nicht weil ich dagegen bin, weil ich denke,
dass ich, wenn ich 1. Korinther richtig lese, vorschlage, dass jeder in Zungen reden
muss, als Zeichen dafiir, dass man geistlich ist und den Geist empfangen hat. Das
scheint genau das zu sein, wogegen Paulus vorgeht. Meine Frage ware also nicht so
sehr, ob Zungenrede noch giiltig ist, nein, ich denke, Zungen sind immer noch giiltig.

Ich sehe nichts im 1. Korintherbrief, das sagt, dass es nur fiir das erste Jahrhundert
war und nicht mehr giltig ist. Ich glaube ja, und ich habe Leute gekannt, die in
Zungen geredet haben. Aber was ich fir falsch halte, ist, wenn man es zu einem
Kriterium macht, dass man einen Geist hat, und es jedem aufgezwungen wird, dass
jeder in Zungen reden muss, als Zeichen, dass man den Geist empfangen hat.

Das ist genau das, was Paulus sagt, ist nicht wahr. Ja, ich meine, Zungen scheinen in
gewisser Weise ein ziemlich vielfdltiges Phanomen zu sein. Du gehst zurick zu
Apostelgeschichte 2. Erinnerst du dich, dass wir iber Apostelgeschichte 2
gesprochen haben? Das merkt man sich natdrlich.

Als der Heilige Geist in Erflllung des Alten Testaments Uiber die Menschen
ausgegossen wurde, redeten sie in Zungen. Und es gibt einige Hinweise im Text, dass
vieles davon eine erkennbare Sprache war. Es heiRt, dass einige von ihnen ihre
Sprache erkannten.



12

Aber 1. Korinther spricht darliber in dem Sinne, dass wenn es heil3t, dass
Geheimnisse zu Gott spricht, scheint es, dass es auch etwas anderes sein kdnnte. Ich
bin mir also nicht sicher, was ich darliber denke, aber ich glaube nicht, dass wir es
festnageln und sagen kdnnen, was Tongues ist und wie es immer aussieht. Aber noch
einmal, ich denke, das Wichtigste ist, dass die Kirchen fragen, was sie tun oder
worauf sie sich konzentrieren und was die Funktion der Zungenrede ist.

Auch hier ist es interessant, dass, wenn die Gemeinde zusammenkommt, genau das
ist, was einige Leute betonen, genau das, was Paulus sagt, dass es weniger betont
werden sollte. Das heif3t, was betont werden sollte, wenn die Gemeinde
zusammenkommt, ist der Aufbau des gesamten Leibes Christi, nicht das, was mir
nutzt oder zeigt, dass ich den Geist habe oder so etwas. Gute Fragen.

Ein paar der Dinge in diesem Text, die ich vorschlagen wiirde, sind,
interessanterweise, dass Paulus uns aufgrund dieses Hintergrunds nicht annahernd
eine vollstandige Liste der Gaben, aller Gaben gibt. Ich denke, er gibt nur eine
reprasentative Liste, nur um den Korinthern zu zeigen, dass es eine Vielzahl von
Moglichkeiten gibt, wie sich der Heilige Geist innerhalb der Gemeinde zeigt. Wenn
man hinzufligt, spricht das Neue Testament tatsachlich nur an einer Handvoll Stellen
von geistlichen Gaben.

Es gibt einen weiteren Abschnitt in Epheser, Kapitel 4. Es gibt einen weiteren
Abschnitt in Romer, Kapitel 12. Wir haben uns den Romerbrief bereits angesehen,
aber keine Zeit in Kapitel 12 verbracht, wo andere Gaben erwahnt werden. Einige
von ihnen Uberschneiden sich mit dieser Liste hier in 1. Korinther 12.

Andere Gaben, die in diesen Abschnitten erwahnt werden, sind zusatzlich. Aber
selbst wenn man sie alle zusammenzahlt, glaube ich nicht, dass es die Absicht eines
neutestamentlichen Autors ist, jemals zu sagen, dass dies eine vollstandige Liste aller
Gaben ist. Ich bin sogar Gberzeugt, dass Paulus gedacht hatte, dass die Art und
Weise, wie der Heilige Geist wirken kann, einfach zu vielfaltig ist, um sie jemals auf
eine einfache Liste von Gaben festzulegen.

Paulus sagt also einfach: Hier ist ein Beispiel dafiir, wie der Heilige Geist sich
manifestiert, anstatt euch eine erschdopfende Liste zu geben. Fir mich ist das wichtig,
denn als ich aufgewachsen bin, haben vielleicht einige von euch das getan. Auch hier
werde ich jetzt etwas pastoral, aber ich habe einen dieser Inventartests fur spirituelle
Gaben gemacht, bei denen man all diese Fragen beantwortet und zwei von ihnen mit
ihrem spirituellen Elitestatus ehrt.

Stattdessen will er ihnen zeigen, dass der Heilige Geist nicht auf eine Gabe
beschrankt sein kann. Alle Gaben zeigen gleichermalien den Geist, und er gibt ihnen
nur eine Beispielliste. Es gibt also wahrscheinlich eine groRe Vielfalt in der Art und
Weise, wie wir an geistliche Gaben herangehen, wie wir sie herausfinden, ob wir



13

mehr als eine Gabe haben, ob sich einige Gaben entwickeln kénnen und ob wir
Gaben dandern kénnen usw.

Paulus beantwortet diese Fragen nicht, und es gibt einen Bereich, in dem es in diesen
Bereichen einige Meinungsverschiedenheiten gibt. Aber das Wichtigste aus 1.
Korinther ist jedoch, dass wir sicherstellen, dass wir sie so verwenden, dass der Leib
Christi, die Gemeinde, wenn sie sich zum Gottesdienst versammelt, sofort aufgebaut
wird. Es gibt keinen Raum dafir, unsere eigene spirituelle Erfahrung zu férdern oder
unseren eigenen spirituellen oder sozialen Status aufgrund der Gabe oder Position,
die wir in der Gemeinde einnehmen, zu betonen.

Paulus entscheidet das sofort fiir tabu. Nachdem wir das gesagt haben, was ist mit
Kapitel 13, das irgendwie in die Mitte geworfen wird, diesem berihmten
Liebeskapitel? Nochmals, ich werde nicht alles verlesen, aber es fangt damit an,
wenn ich spreche, ich meine, es ist klar, dass Paulus es mit seiner Diskussion tber
Gaben verbindet, weil er Gber Gaben spricht. Er spricht nicht nur in Kapitel 13 Gber
Liebe.

Er beginnt mit den Worten: Wenn ich in Zungen von Sterblichen und Engeln rede,
aber keine Liebe habe, dann bin ich ein larmender Gong oder eine klingende Pauke.
Und wenn ich prophetische Krafte habe und alle Geheimnisse verstehe, und wenn
ich alles Wissen habe, und wenn ich allen Glauben habe, um Berge zu versetzen, aber
ich habe keine Liebe, dann bin ich nichts. Wenn ich all meinen Besitz weggebe und
meinen Leib bergebe, damit ich mich rihmen kann, aber keine Liebe habe, gewinne
ich nichts.

Die Liebe ist geduldig, die Liebe ist glitig, die Liebe ist nicht neidisch, nicht prahlerisch
oder arrogant. Sie ist nicht unhoflich, sie beharrt nicht auf ihrem eigenen Weg. Er ist
nicht reizbar oder nachtragend, er freut sich nicht tiber Unrecht, sondern er freut
sich Uber die Wahrheit.

Er ertragt alles, glaubt alles, hofft alles, ertragt alles. Die Liebe hort nie auf, aber jetzt
bedenke, dass Paulus sich wieder geistigen Gaben zuwenden wird. Aber was die
Prophezeiungen betrifft, so werden sie ein Ende haben.

Was die Zungen betrifft, so werden sie aufhéren. Was das Wissen betrifft, so wird es
zu Ende gehen. Denn wir wissen zum Teil, wir prophezeien zum Teil, wenn das
Vollkommene kommt, wird das Teilige enden.

Aber dann schliel3t er mit den Worten: "Und nun bleiben Glaube, Hoffnung und
Liebe, diese drei, und das Grof3te von ihnen ist die Liebe. Nun ein paar Fragen zu
beantworten. Zunachst einmal, warum greift Paulus heraus, wir werden gleich
fragen, warum dieses Kapitel (iber die Liebe genau hier steht, aber warum hebt



14

Paulus die Liebe als die groRte dieser Gaben hervor? Ich meine, was, sagt er,
Hoffnung, jetzt gibt es Hoffnung, Glaube und Liebe, das GroRte ist die Liebe.

Nun, ich meine, ist der Glaube an Jesus Christus nicht wichtig? Oder Hoffnung, indem
ich meine Erwartung ausdriickte, dass sich alle HeilsverheiBungen Gottes erfillen
werden, dass wir eines Tages in die Zukunft eintreten werden? Sicherlich, das ist
wichtig. Warum, glaubst du, isoliert er die Liebe an diesem Punkt? Okay, also Liebe,
Liebe kdnnte der sichtbare Manifestationsausdruck sein. Wenn man wirklich Glauben
und Hoffnung hat, wird sie sich in der Liebe zeigen.

Ich wirde sagen, im Idealfall, wenn du diese Liebe hast, von der er spricht, bedeutet
das nicht unbedingt, dass du kein Zungenredner sein musst, das alles aus Weisheit
und all das, was du nicht brauchst, weil du weil3t, dass diese Liebe, du weildt, Jesus
und alles, was wahr genug ist, du nicht brauchst. Weil3t du, driicke es in einer
anderen Sprache aus, die die Leute nicht verstehen wiirden. Richtig, OK. In Ordnung,
so wird die Liebe wieder sein, wenn sie aus Liebe handeln, dann wird das
offensichtlich und sichtbar sein.

Sie werden es in ihren Werken sehen. Richtig, abgesehen von diesen Geschenken. OK
gut.

Gut, frage ich mich, und ich fische nicht nach einer bestimmten Antwort. Ich denke,
das ist in Ordnung. Ich frage mich auch, ob wenn man sich diese drei Dinge ansieht,
und das hat mich immer verwirrt, warum Paulus betont, wenn man sich diese drei
Dinge ansieht, dass es die Liebe ist, die der Charakter ist, den wir am meisten
kénnen, von diesen dreien mussen wir Gottes Charakter widerspiegeln, indem wir
lieben.

Nie heil’t es, dass Gott glaubt oder dass Gott hofft und erwartet, sondern er liebt und
Gott ist Liebe. Ich frage mich also, ob ein Teil davon in der Liebe liegt, von diesen
dreien ist es Liebe, die Gott selbst reflektiert und tut. Und indem wir lieben, nicht so
sehr durch Glauben und Hoffen, sondern durch Lieben, reflektieren wir Gottes
Charakter und seine liebenden Eigenschaften und auch sein liebevolles Handeln.

OK, ja, richtig. Ja, das konnte auch sein. Richtig, ja, sicherlich werden wir nicht mehr
auf den Himmel hoffen missen, weil wir daran teilnehmen werden, aber die Liebe
wird immer noch bleiben.

Ja, es gibt nichts, was sagt, dass wir aufhéren werden zu lieben, sobald wir im
Himmel sind. Gut, ja. Kbnnte es ein Echo von Jesus sein, der das grofSte Gebot
spricht? Sicher, es kdnnte auch Jesu Gebot widerspiegeln, dass das grof3te Gebot ist,
dass ihr den Herrn, euren Gott, und eure Nachsten selbst lieben sollt.



15

Das konnte ein Weg sein, der genau richtig ist. Warum ist Kapitel 13 hier? Nochmals,
besonders seit Kapitel 12, kdnnte man, wenn Kapitel 13 fehlte, sehr natiirlich vom
Ubergang von Kapitel 12 direkt in 14 gleiten. Warum ist Kapitel 13 hier? Ich meine,
wir alle wissen, dass es um Liebe geht.

Wie gesagt, es hat diese poetische Qualitat, die es erlaubt, es aus seiner
kontextuellen Umgebung und seinen Verankerungen zu |6sen und in verschiedenen
Kontexten wie Hochzeiten usw. zu verwenden. Aber was macht Kapitel 13 in seinem
literarischen Kontext hier inmitten dieser Diskussion? Auch in Kapitel 13 erwahnt
Paulus Zungen und Prophezeiungen, so dass es offensichtlich einen Zusammenhang
gibt. Aber was ist das? Warum beginnt er an dieser Stelle mit dieser Art von
erhabener Prosa oder fast poetischer Art von Texten, in denen er die Tugenden der
Liebe preist? Warum hier? Lassen Sie es uns hier aufschlisseln.

Brauchen Sie am Ende all das Zeug? Denkt daran, Liebe ist das groRte Gebot. Er
bringt das irgendwie zurlick, dass man, wenn man diese wahre Liebe hat, das alles
nicht braucht. Und noch einmal, indem ich versuche, es wieder in die Realitat zu
holen, wenn man so will.

OKAY. Und zuriick in die Realitat wirde man diese Gaben nicht nutzen, wie es die
Korinther taten, um sich ihres Status zu rithmen. Mit anderen Worten, denken wir
noch einmal an seine Beschreibung der Liebe in Kapitel 13.

Wenn er sagt: Liebe ist geduldig, Liebe ist gltig, sie ist nicht prahlerisch oder arrogant
oder unhoflich, sie beharrt nicht auf ihre eigene Weise, und so weiter, und so weiter.
Er ertragt alles, glaubt alles, hofft alles, ertragt alles. Ich denke, was Paulus sagt, ist,
dass, wenn du diese Art von Liebe vorlebst, du deine Gaben nicht dazu benutzt, dich
mit deinem geistlichen Status zu riihmen.

Wenn du stattdessen die Art von Liebe hast, die in Kapitel 13 beschrieben wird, wird
sich das darin manifestieren, dass du deine Gaben fiir den Aufbau des gesamten
Leibes Christi einsetzt, nicht nur fur dich selbst. Ich denke also, dass dieses Kapitel
vollig relevant ist fiir das, was Paulus tut. Und nochmals, wenn sie die Art von Liebe
in Kapitel 13 vorleben, dann werden sie nicht mit ihrem spirituellen Status und ihren
Gaben oder ihrem sozialen Status prahlen.

Stattdessen werden sie nur den Gaben nachjagen. Wenn sie wirklich Liebe haben, die
wahre Liebe wird in Kapitel 13 dargelegt, dann werden sie den Gaben nachgehen, die
fir den gesamten Leib Christi relevant sind. Sie werden sich um den Aufbau der
gesamten Gemeinde kimmern und nicht nur um das, was ihnen nitzt.

Also, Kapitel 13, ich glaube, wir haben etwas ibersehen. Nochmals, wie gesagt, es ist
nicht falsch, Kapitel 13 herauszunehmen und es in anderen Zusammenhangen tber



16

die Liebe zu verwenden. Aber letztendlich miissen wir uns daran erinnern, warum
Paulus es hier hingestellt hat.

Es hat damit zu tun, wenn sie diese Art von Liebe haben, dann werden sie die Gaben
in der Gemeinde angemessen fiir den Aufbau des Leibes Christi einsetzen, nicht um
mit ihrem spirituellen Elitestatus und solchen Dingen zu prahlen. Alles klar. Haben Sie
weitere Fragen zu 12 bis 14? Nochmals, Paulus sagt uns nicht alles, was es liber
geistliche Gaben zu wissen gibt, wie viele es gibt, wie man sie findet oder wie man
seine Gabe entdeckt.

Er interessiert sich nicht flr diese Fragen. Er befasst sich mit einem sehr spezifischen
Problem und vermittelt nur die Informationen, die zur Lésung dieses Problems
erforderlich sind. Und das ist wahrscheinlich der Grund, warum du das Thema in
anderen Briefen des Paulus nicht erwahnt findest, weil es nicht wirklich ein Problem
war.

Es schien in der Gemeinde in Korinth gewesen zu sein, aber wahrscheinlich war es in
den meisten anderen Kirchen kein groBes Problem. Er sagt also nie wirklich viel
daruber. Es wiirde seltsam erscheinen, dass, wenn dies eine Praxis war, ich meine,
ich kann so etwas wie Singen verstehen, das in einer anderen Religion passiert ist
und dann ins Christentum kam und es immer noch angemessen ist, anzubeten, aber
das ist etwas, von dem sie behaupten, dass es von aufen von Gott kommt.

Es scheint, als sei sie von einer anderen Religion abgewandert. ja. Ich weil} nicht, ob
ich sagen will, dass das Christentum es von anderen Religionen entlehnt hat.

Es ist einfach das, was andere Religionen betonen. So wie andere Religionen das
Singen und Lobpreisen betonen, bedeutet das nicht unbedingt, dass das Christentum
es von ihnen Glbernommen hat. Es bedeutet nur, dass es sich um einen Bereich der
Ahnlichkeit handelte.

Und so sage ich nur, dass andere Christen vielleicht keine Zungen von einer anderen
Religion entlehnt haben. Es war nur ein Bereich der Ahnlichkeit, der das Problem
verursacht haben kdnnte. Wenn einige der Korinther Religionen angehorten, in
denen es die ekstatische Art der Rede gab, die mit ihrem Elitestatus verbunden war,
dann konnten sie dies auf das Christentum Ubertragen haben, das ein dhnliches
Phanomen aufwies.

Und das ist ein sehr guter Punkt. Ja, ich will nicht sagen, dass das Christentum die
Sprache von anderen Religionen entlehnt hat. Vielleicht hatten sie ein dhnliches
Phanomen.

Einige der Korinther Gbernahmen damals vielleicht das, was sie in bestimmten
religiosen Kontexten gelernt hatten, in ihren Zungengebrauch im christlichen



17

Kontext. Das ist ein guter Punkt. Kinnte es sein, dass mehr von den Dingen, die von
anderen Religionen aufgebracht wurden, der Stolz und die Arroganz waren, die sie in
die spirituellen Gaben einbrachten, als die tatsachlichen spirituellen Gaben? Die
Betonung liegt eher darauf, dass andere Religionen die gleiche Art von Problem
hatten, bei dem man sich selbst erhéhen wollte, indem man sagte: "Ich hatte all
diese Dinge in dieser Religion.

Und das ist es, was er von anderen Religionen verurteilt, in denen es ein spirituelles
Geschenk gewesen sein kénnte. Sicher, ja, Sie haben Recht. Das meiste, was Paulus
im Korintherbrief verurteilt, scheint aus der sakularen korinthischen Kultur zu
stammen, entweder aus ihrer politischen Kultur, ihrem historisch-kulturellen
Hintergrund oder ihrem religiésen Hintergrund, was nun in die Gemeinde
eingedrungen ist.

Ein bekannter Gelehrter des Neuen Testaments schrieb ein Buch mit dem Titel After
Paul Leaving Corinth. Und das war so etwas wie seine These, dass, nachdem Paulus
seine Gemeinde gegriindet hatte, von der wir in Apostelgeschichte 18 lesen,
nachdem er Korinth verlassen hatte, all diese Probleme, die aus dem sakularen
Korinth kamen, ihre Religionen, ihr politischer Hintergrund usw., sich nun in die
Gemeinde einschlichen und all diese Probleme verursachten, insbesondere Probleme
im Zusammenhang mit Status, Klasse und sozialen Unterschieden innerhalb der
Religionen und in anderen Bereichen des korinthischen Lebens. Gut.

Kapitel 15. Kapitel 15 ist wahrscheinlich die langste und nachhaltigste Abhandlung
von Paulus oder einem anderen Autor des Neuen Testaments zum Thema
Auferstehung, wo Paulus damit beginnt, die Auferstehung Jesu zu diskutieren, die
Tatsache, dass Jesus auferstanden ist, und er verbindet dies mit einem Teil... Dies ist
Teil der Lehre der friihen Apostel, die in der friihen Gemeinde weitergegeben wurde.
Paulus sagt: "Ich habe euch das weitergegeben, was mir tberliefert wurde, das ist oft
eine technische Sprache, um eine Tradition weiterzugeben.

Und ein Teil davon war, dass Jesus starb, er wurde begraben und er ist auch
auferstanden. Und dann, im Rest des 15. Kapitels, beginnt Paulus mit einer
detaillierteren Diskussion Uber die Auferstehung im Allgemeinen, mit der Glltigkeit
des Verstandnisses einer physischen Auferstehung im Allgemeinen. Interessant ist
also, dass Kapitel 15 eine Verteidigung von Paulus fir eine physische korperliche
Auferstehung zu sein scheint, nicht in erster Linie von Jesus Christus, obwohl das
wichtig ist, das ist irgendwie im Zentrum des Ganzen.

Aber er argumentiert auch fir unsere Auferstehung, fir die Tatsache, dass es am
Ende der Geschichte eine physische Auferstehung geben muss. Und wir werden
sehen, warum das wichtig ist, aber denken wir einen Moment dariiber nach. Aber
warum sollte Paulus sich damit befassen miissen? Ich meine, hat Paulus gerade
aufgehort, nun, ich habe nichts tber die Auferstehung Christi gesagt.



18

Wir sind irgendwie vom Thema abgekommen, was Geschenke und Dinge angeht. Ich
kehre besser zu Christus zurlick, also werde ich Uber seine Auferstehung sprechen.
Warum, glaubst du, musste Paulus dieses Thema ansprechen? Denn nach dem, was
wir bisher gesehen haben, scheint jedes Kapitel ein spezifisches Problem in der
Gemeinde in Korinth anzusprechen.

Warum glaubst du jetzt, dass Paulus sich mit dem Thema einer physischen
Auferstehung befassen musste? Irgendwelche Vermutungen? Was kénnte darauf
hindeuten, dass es eine Stromung gab, die vielleicht sogar dem platonischen Einfluss
restaurativer und spiritueller fleischlicher Ideen dhnelte und sie als eine Art
fleischlichen Kampf wiederherstellte? Alles klar. Vielleicht war also diese Art von
platonischem Denken Uber die Unterscheidung zwischen dem Physischen und dem
Spirituellen auf einer gewissen Ebene in die korinthische Gemeinde eingedrungen.
Und vielleicht in Kombination mit anderen Merkmalen, die nun zur Leugnung
fihrten, nicht so sehr einer Auferstehung, sondern einer physischen Auferstehung,
dass die angemessene Auferstehung eine spirituelle und keine physische sein wird,
weil diese Art von platonischer Art denkt, dass das Physische nicht wichtig ist.

Die wahre Wirklichkeit ist das, was spirituell ist. Ich denke, Sie haben Recht. Beachte
auch, dass du bei Kapitel 15 nicht wirklich eine Pause bei Kapitel 14 hast.

Interessanterweise gibt es jetzt kein Kapitel 15, das sich mit der Auferstehung
befasst. Also, du hast jetzt Giber die Dinge gesprochen, liber die du mir geschrieben
hast, jetzt Gber dieses, jetzt liber Fleisch, das Gotzen geopfert wurde, jetzt Giber
geistliche Gaben. Und das fehlt jetzt.

Er springt eben herein, nun mdchte Ich euch erinnern an die gute Nachricht, die Ich
verkiindet habe, die ihr ihrerseits empfangen habt, in der auch ihr steht. Und dann
fahrt er fort und beginnt eine Diskussion, in der es nicht so sehr um eine
Verteidigung oder Entschuldigung geht, sondern um eine Erinnerung an die
Auferstehung Jesu und ihre Bedeutung. Ich frage mich auch, ob sich diese
dualistische Art des Denkens auch im Anschluss an die Kapitel 12 und 14
niedergeschlagen hatte: Die Tatsache, dass einige von ihnen dachten, sie seien
spirituell angekommen, hatten einen spirituellen Elitestatus, bedeutete, dass es
keine andere Notwendigkeit gab, keine physische Auferstehung.

Die Vorstellung, dass bestimmte Gaben zeigten, dass sie einen spirituellen Elitestatus
haben, implizierte also, dass es keine Notwendigkeit fiir eine physische Auferstehung
gibt, dass ich spirituell angekommen bin. Alles, was ich brauche, ist eine geistliche
Auferstehung, vielleicht jetzt oder in der Zukunft. Und so muss Paulus, indem er
dieses Denken anspricht, wieder zusammen mit diesem platonischen Dualismus, sie
daran erinnern und fiir die Notwendigkeit nicht nur einer Auferstehung



19

argumentieren, sondern einer physischen Auferstehung in kérperlicher Form, nicht
nur einer geistlichen Auferstehung.

Und was Paulus im Grunde genommen in Kapitel 15 tun wird, das wird er tun, es gibt
mehr als das, aber nur zwei wichtige Dinge, die er argumentiert. Nummer eins ist,
dass er den Korinthern sagt: Wenn ihr eine physische Auferstehung leugnet, dann
leugnet ihr, dass Christus physisch von den Toten auferstanden ist. Und das hat
schwerwiegende Auswirkungen.

Paulus wird sagen: Wenn das wahr ist, dann ist dein Glaube vergeblich. Und ich
erzahle den Leuten gerne, dass, wenn mir jemand zweifelsfrei beweisen kdnnte, dass
Jesus Christus nicht von den Toten auferstanden ist, ich einer der ersten ware, der
mein Christentum verwirft. Und das ist im Grunde das, was Paulus sagt.

Wenn Jesus dich nicht von den Toten auferweckt hat, bist du immer noch in deinen
Stinden. Du bist immer noch tot in deinen Stinden. Du hast Gberhaupt keine
Hoffnung.

Das Christentum ist eine Falschung ohne die physische Auferstehung Jesu Christi. Das
ist also das Erste, was er sagt. Indem die Korinther die physische Auferstehung
leugnen, muissen sie auch die Auferstehung Christi leugnen.

Und das hat schwerwiegende Auswirkungen auf ihren Glauben. Aber die zweite
Sache, die er argumentiert, ist, dass die physische Auferstehung stattfinden muss,
damit der letzte Feind besiegt werden kann. Und dieser letzte Feind ist der Tod.

Paulus macht also deutlich, dass der letzte Feind, den es zu besiegen gilt, der Tod ist.
Und wenn der Tod besiegt werden soll, erfordert das nicht nur eine geistliche,
sondern auch eine physische Auferstehung. Und ich denke, das Nachdenken lber
diesen Abschnitt kann uns helfen, manchmal einige unserer Vorstellungen davon,
was wir denken, was es bedeutet, ein Christ zu sein, und unsere Zukunftshoffnung zu
Uberdenken und in Frage zu stellen.

Interessanterweise ist Paulus klar, dass unsere Erldsung und unsere
Zukunftshoffnung ein physisches, irdisches Element enthalten. Auf die Gefahr hin,
verstanden zu werden, sage ich den Leuten: Ich weiB nicht, wie es euch geht, aber
ich komme nicht in den Himmel. Und hoffentlich sind Sie es auch nicht.

Wenn ich 1. Korinther 15 lese, ist mein ultimatives Schicksal nicht irgendein
himmlisches Dasein, das in Wolken herumschwebt und Harfen spielt. Ich meine, wie
langweilig. Was fiir ein langweiliges Dasein, wenn es so ist, wie der Himmel ist.

Aber Paulus ist (iberzeugt von 1. Mose Kapitel 1, der Erschaffung der Menschheit,
dass Gott uns geschaffen hat, um als physische Wesen auf der physischen Erde zu



20

leben und zu existieren. Und so stellt sich Paulus wieder natdirlich vor, dass unsere
letztendliche Existenz nicht der immaterielle Teil ist, der dem physischen Kérper
entweicht. Das war eine gnostische Idee vom Typ Platonisch.

Aber unsere Rettung besteht nicht nur darin, unsere Seelen zu retten, sondern auch
darin, dass wir im Christentum oft unseren Jargon verwenden, um unsere Seelen zu
retten. Es rettet nicht nur meinen Geist oder meine Seele, sondern auch meinen
Korper. Deshalb pladiert Paulus fir die physische Auferstehung als einen
notwendigen Teil unserer Erlésung.

Und wie wir sehen werden, wenn wir zur Offenbarung kommen, ist es interessant. In
den letzten beiden Kapiteln der Offenbarung landen wir nicht im Himmel, sondern
auf einer neuen Erde. Ich denke, Kapitel 15 fordert uns heraus, unser Verstandnis der
christlichen Existenz zu Gberdenken und zu Gberdenken, was das fir jetzt und in
Zukunft bedeutet.

Gottes Absicht flr uns war immer eine physische korperliche Existenz. Ja, es wird ein
ganz anderes sein, frei von allen Auswirkungen der Stinde und des Todes, aber es
wird nichtsdestotrotz ein physisches kdrperliches Dasein sein. Und Paulus ist davon
Uberzeugt, dass das der Fall ist, und argumentiert dafir in 1. Korinther Kapitel 15.

Gut, was ist das Thema des 1. Korintherbriefes? Und das ist immer gefahrlich. Ich
weil es nicht. Ich sollte nicht sagen, gefahrlich.

Manchmal ist es vielleicht nicht notwendig, ein Buch auf ein Thema zu reduzieren. Es
gibt keinen Grund, warum ein Buch nicht mehr als ein Thema haben kann oder der
Autor versucht, mehr als eine Sache gleichzeitig zu erreichen. Aber wenn ich kdnnte,
dachte ich, dass das Hauptthema die Einheit der Kirche ist, denn eine Reihe der
Probleme im Korintherbrief riihren von der Uneinigkeit, dieser Idee sozialer Klassen
und diesem Elitismus her, der die Kirche spaltet.

Aber jetzt glaube ich mehr davon Giberzeugt zu sein, dass das Hauptthema
wahrscheinlich die Reinheit der Kirche inmitten einer sakularen Kultur ist. Alle
Probleme im Korintherbrief scheinen darauf zurlickzufiihren zu sein, dass man
zulasst, dass die Werte, Einstellungen und Moralvorstellungen der sakularen
korinthischen Kultur die Gemeinde infiltrieren. Und das ist es, was dazu gefihrt hat,
dass viele dieser Probleme entstanden sind.

Paulus' konsequente Antwort, in der er die Gemeinde oft mit einem Tempel und mit
dem alttestamentlichen Volk Gottes in Korinth vergleicht, ist, dass die Gemeinde
nach Reinheit strebt. Und inmitten der sdkularen Kultur, in der sie leben, rein zu
bleiben. Wenn ich also ein Thema fiir den Korintherbrief wahlen misste, ware es die
Reinheit der Kirche inmitten der heidnischen Kultur, in der sie sich befindet.



21

Und nochmals, all die Probleme scheinen davon herzuriihren, dass man zuladsst, dass
das die Kirche infiltriert. In Ordnung, wir sehen uns am Mittwoch zu einer Prifung.
Nein, das ist eine andere Klasse.

Das ist Dr. Dave Mathewson in seinem Kurs Uber Geschichte und Literatur des Neuen
Testaments, Lektion 17 Gber 1. Korinther und geistige Gaben.



