Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen
Testaments,
Lektion 15, Romer und Einfithrung in den 1.

Korintherbrief
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewson, Geschichte und Literatur des Neuen Testaments,
Lektion 15, Romerbrief und die Einfliihrung in den 1. Korintherbrief.

Okay, letzte Woche haben wir damit abgeschlossen, ein wenig dariiber zu sprechen,
wie wir den ROmerbrief als Ganzes lesen und was das Hauptthema oder die Botschaft
des Romerbriefs ist, und ich schlug vor, dass dies wahrscheinlich eine Kombination
aus dem ist, was oft als die alte und die neue Perspektive bezeichnet wird. Die alte
Perspektive ist, dass der Romerbrief davon spricht, wie Individuen gerettet werden
oder wie sie vor einem heiligen Gott stehen, wahrend die neue Perspektive sagt,
nein, die Hauptfrage ist, wie Juden und Heiden miteinander umgehen, was
erforderlich ist, um zum Volk Gottes zu gehoren, der Fokus war eher horizontal.

Ich schlug vor, dass in einem Buch wie dem Romerbrief wahrscheinlich beides
zutrifft, dass Paulus an der Frage der Beziehung zwischen Juden und Heiden
interessiert ist, was von denen verlangt wird, die zu Gottes Volk gehdren, ob Heiden
sich dem Gesetz des Mose unterwerfen miissen oder ob sie abgesehen davon Gottes
Volk sein kénnen.

Und das bezieht sich jedoch auf eine umfassendere Frage, auf welcher Grundlage
man dann eine Beziehung zu Gott eingeht oder auf welcher Grundlage man gerettet
wird und auf welcher Grundlage man vor einem heiligen Gott steht, was die Frage ist,
die Martin Luther aufgeworfen hat. Aber ich mochte anfangen, ein paar Abschnitte
des Buches Romer etwas detaillierter zu betrachten, und vor allem mochte ich
feststellen, wie das Buch in gewissem Sinne aufgebaut ist und wie es seinen
Standpunkt argumentiert, erstens, dass die Argumentation des Paulus so gesehen
werden kann, dass sie mit dem beginnt, was einige eine Diagnose genannt haben.
das heilt, in den ersten drei Kapiteln demonstriert Paulus, oder im Grunde klagt
Paulus die gesamte Menschheit an, sowohl die Juden als auch die Heiden. Ich musste
es eigentlich umgekehrt sagen, Heiden und Juden, denn die meisten Leser,
besonders die jiudischen, waren nicht Gberrascht gewesen lber Paulus' Anklage und
Verurteilung der Heiden, aber wenn Paulus auch zu den Juden kommt und sagt, dass
sie auch schuldig sind, weil sie dem Gesetz nicht gehorcht haben, waren die meisten
vielleicht ziemlich Giberrascht gewesen.



Aber was Paulus in den ersten drei Kapiteln tut, ist, dass er sowohl Heiden als auch
Juden beschuldigt, unter der Stinde verurteilt zu sein, und der Grund dafir ist, dass
beide dem Gesetz nicht gehorchen, und besonders Juden, die dem Gesetz des Mose
ungehorsam sind, aber wegen des Ungehorsams alle verurteilt sind.

Aber die Diagnose fuhrt dann zu der Prognose, wieder wie einige es genannt haben:
Gott hat gehandelt, um dieses Problem anzugehen und dieses Problem zu
korrigieren, indem er eine Gerechtigkeit anbietet, wir werden gleich mehr tGber den
Begriff Gerechtigkeit oder gerechtfertigte Rechtfertigung sprechen, aber indem er
ihnen eine Gerechtigkeit anbietet, die ihnen nur durch den Glauben an Jesus Christus
zuganglich ist. Also, die Art von Wendepunkt, das sollte eigentlich Kapitel 3 Vers 21
sein, es ist tatsachlich bei 21 eine davon, zumindest thematisch, eine der Trennlinien
in dem Brief, wo Paulus von der Diagnose des Problems oder der Anklage der
gesamten Menschheit dazu libergeht, jetzt die Losung fiir dieses Dilemma aufgrund
der Siinde anzubieten. So sind alle unter der Stinde, weil alle ungehorsam sind und
alle der Suiinde verfallen sind, sogar Juden, nicht nur Heiden, und deshalb brauchen
alle diese Gerechtigkeit, die nur durch den Glauben an Jesus Christus kommt.

Um es klarzustellen, um eines der Themen anzusprechen, tiber die wir gesprochen
haben, um klarzustellen, dass Paulus kein Antinomianer ist, ndmlich dass Paulus
denkt, dass der Glaube an Jesus Christus ausreicht und dass das, was man danach
tut, wirklich Gberhaupt keine Bedeutung hat, oder dass der Gehorsam gegentiber
Jesus Christus eigentlich nebensachlich ist oder nichts mit dem Glauben an Christus
zu tun hat. Und es scheint heute unter vielen Christen eine Neigung zu geben, sich
von unserem Glauben an Christus zu trennen und ein Christ zu werden fiir das, was
wir spater tun, als ob das, was wir spater tun, nichts damit zu tun hatte, ein Christ zu
werden oder Glauben an Jesus Christus zu haben. Aber Paulus nimmt das vielleicht in
seiner Argumentation im Prognoseteil vorweg, wenn Paulus zeigt, dass es eine
Gerechtigkeit gibt, diese Rechtfertigung oder dieses rechte Stehen vor Gott, das
durch den Glauben an Jesus Christus kommt.

Mittendrin, in Kapitel 6, nimmt Paulus einen moglichen Einwand gegen eben dieses
Denken vorweg, nun, wenn wir durch den Glauben an Jesus Christus gerechtfertigt
sind, dann ist jede nachfolgende Aktivitat oder jeder spatere Gehorsam wirklich
immateriell oder belanglos. Oder bedeutet die Lehre des Paulus, dass wir nur durch
den Glauben gerechtfertigt sind, notwendigerweise, dass der Gehorsam gegentiiber
einem Gesetz oder irgendeinem Gesetz lGiberhaupt keine Rolle spielt? Paulus nimmt
das vorweg und sagt in Kapitel 6: "Was sollen wir dann sagen, sollen wir in der Slinde
verharren, damit die Gnade lGberstromt?" Wenn wir also nur durch Gottes Gnade
und durch Glauben gerettet werden, dann sollte die Slinde tatsachlich dazu fihren,
dass Gottes Gnade umso mehr lberflieSt. Aber Paulus sagt: Auf keinen Fall, oder
einige eurer Ubersetzungen mdgen sagen: Gott bewahre, wie kénnen wir, die wir der
Siinde sterben, weiterhin darin leben? Wit ihr denn nicht, daf’ wir alle, die wir auf
Christus Jesus getauft worden sind, auf seinen Tod getauft worden sind? Deshalb



sind wir mit ihm durch die Taufe in seinen Tod hinein begraben worden, damit auch
wir, wie Christus von den Toten zur Herrlichkeit des Vaters auferweckt wurde, in
neuem Leben wandeln kénnen.

Woas Paulus jedoch am Ende sagt, ist, dass diese Gerechtigkeit, die nur aus dem
Glauben kommt, belanglos ist, wenn sie nicht in einem neuen Leben zum Ausdruck
kommt, denn kraft des Glaubens an Christus, sagt Paulus, sind wir in gewisser Weise
mit Christus verbunden, was bedeutet, dass wir an seinem Tod teilhaben, einem Tod
der Siinde, aber wir haben auch Anteil an seiner Auferstehung. die eine
Auferstehung ist, die es uns ermdglicht, in einer neuen Lebensqualitat zu wandeln.
Paulus sagt also, dass es einfach widerspriichlich ist, und nicht einmal das, es ist
undenkbar, dass man diese Gerechtigkeit durch den Glauben an Christus erfahren
wirde, aber kein neues Leben oder ein verwandeltes Leben leben wiirde. Paulus
macht also in seinem ganzen Brief sehr deutlich, dass gute Werke eine Rolle spielen
und dass gute Werke einen klar als das Volk Gottes kennzeichnen.

Gute Werke zeigen deutlich, dass der Glaube an Jesus Christus Wirklichkeit ist. Wenn
jemand wirklich Glauben an Christus ausgetibt hat und diese Gerechtigkeit, die Gott
gibt, diesen rechten Stand empfangen hat, dann wird dieser Mensch unweigerlich in
einem neuen Leben wandeln, um die Sprache des Paulus zu gebrauchen. Einer der
Schlisselabschnitte oder einer der wichtigen Abschnitte in Kapitel 3, im zweiten
Abschnitt, in dem Paulus beginnt, die Losung oder die Prognose vorzustellen,
befindet sich in Kapitel 3 und den Versen 21 bis 26, die in mancher Hinsicht, wie
einige es genannt haben, nicht nur als Kern des Briefes des Paulus an die Romer
fungieren kdnnten. sondern der Kern des Evangeliums, das Paulus predigt, Punkt.

So beginnt Vers 21 in Kapitel 3, und das ist der Anfang des Abschnitts Gber die
Prognose. Paulus hat also gerade gezeigt, dass sowohl Heiden als auch Juden in der
Sinde verurteilt sind, weil sie nicht gehorchen, und jetzt sagt er, beginnend in Vers
21, aber jetzt, abgesehen vom Gesetz, das ist das Gesetz des Mose, ist die
Gerechtigkeit Gottes offenbart worden und wird durch das Gesetz und die Propheten
bezeugt. Die Gerechtigkeit Gottes durch den Glauben an Jesus Christus fiir alle, die
glauben, denn es gibt keinen Unterschied, da alle gesiindigt haben und Gottes
Herrlichkeit verfehlen.

Sie werden nun durch seine Gnade als ein Geschenk durch die Erlésung
gerechtfertigt, die in Christus Jesus ist, den Gott als Siihne oder Stihneopfer
vorgeschlagen hat. Deine Ubersetzungen mégen dort in Vers 25 ein wenig
abweichen, den Gott als ein Siihneopfer oder eine Siihne durch sein Blut vorschlagt,
das heifdt den Tod Christi, wirksam durch den Glauben. Gott tat dies, um seine
Gerechtigkeit zu zeigen, weil er in seiner gottlichen Langmut tiber Stinden
hinweggegangen war, die er zuvor begangen hatte, wahrscheinlich Gber die Siinden,
die unter dem Alten Bund im Alten Testament begangen wurden.



Aber es ging darum, in der heutigen Zeit zu beweisen, dass Er Selbst gerecht ist und
dass Er den rechtfertigt, der an Jesus Christus glaubt. Lassen Sie mich nun einige
Bemerkungen zu diesem Abschnitt machen, der, wie gesagt, als das Herz des
Evangeliums bezeichnet werden kénnte, und zumindest in gewissem Sinne als das
Herz des Paulusbriefes. Es scheint, dass der grofSte Teil des restlichen Rémerbriefs
die Bedeutung und die Implikationen von 3,21-26 auspacken wird, den Versen, die
ich gerade gelesen habe.

Aber zuerst einmal solltet ihr beachten, dass Paulus eine Gerechtigkeit anbietet, die
vom Gesetz getrennt ist. Das ist wohl wieder zu verstehen bzw. kann sowohl aus
alter als auch aus neuer Perspektive verstanden werden. Das heilst, diese
Gerechtigkeit kommt nicht durch das Befolgen von Gesetzen, durch die menschliche
Fahigkeit, das Gesetz zu halten, und diese Gerechtigkeit ist es auch nicht, dann ist sie
nach der neuen Perspektive nicht nur auf Juden beschrankt.

Aber jetzt, da es nichts mehr mit dem Gesetz zu tun hat, steht es auch Heiden offen.
Es kommt also eine Gerechtigkeit, die jetzt verfligbar ist und die nicht mit dem
Gehorsam gegeniliber dem mosaischen Gesetz verbunden ist. Und nochmals, fast
immer, wenn Paulus das Wort Gesetz verwendet, auRer vielleicht ein paar Fallen,
bezieht er sich praktisch jedes Mal, wenn Paulus das Wort Gesetz verwendet,
hauptsachlich auf das Gesetz des Alten Testaments, das Gesetz des Mose.

Und hier sagt er, dass es keine Rolle mehr spielt, wenn man in Gerechtigkeit vor Gott
steht. Deshalb kénnen Juden und Nichtjuden gleichberechtigt daran teilnehmen.
Einer der Begriffe, die Paulus verwendet, ist eigentlich zwei Begriffe, die Paulus
verwendet, um zu beschreiben, was Jesus Christus getan hat, indem er diese
Gerechtigkeit gegeben hat.

Das setzt voraus, dass wir wieder davon ausgehen, was Paulus in den ersten drei
Kapiteln argumentiert hat. Paulus geht davon aus, dass alle seinem Argument gefolgt
sind, dass jeder, Heiden und Juden, der Siinde horig ist. Wir alle sind der Siinde
schuldig und stehen deshalb in der Knechtschaft der Stinde und des Todes.

Und deshalb ist das Argument vermutlich, dass sie davor gerettet werden missen,
oder dass diese Situation angegangen und behoben werden muss. Und die Losung
des Paulus ist, dass sie durch diese Gerechtigkeit geschehen ist, die durch den Tod
Jesu Christi kommt. Die Annahme ist also, dass hier der Tod Jesu Christi in den ersten
drei Kapiteln mit diesem Problem der Stinde befasst wird.

Und die Art und Weise, wie Paulus das zeigt, ist die Verwendung von zwei
Metaphern. Ich habe hier eigentlich nur einen aufgelistet, aber der erste steht in
Vers 24, das Wort Erlésung. Paulus sagt, dass Jesu Tod uns erlést oder Erlésung fir
sein Volk bringt, das in den ersten drei Kapiteln als zur Siinde verurteilt und in der
Knechtschaft der Stinde beschrieben wird.



Der Tod Jesu Christi bringt also Erlésung. Diese Metapher ist eine, die wahrscheinlich,
wie die meisten erkannt haben, aus der Sklaverei oder der Marktmalerei stammt,
und die besagt, dass Jesu Tod als ... Es kann zwei Ideen geben. Die vorherrschende
Idee ist, dass es von der Sklaverei befreit.

Der Tod Jesu wird also als Befreiung von uns aus der Sklaverei angesehen. In diesem
Fall ist es keine Sklaverei physischer Herren, sondern die Siinde wird als das
angesehen, dem wir horig sind. Der Tod Jesu Christi erl6st uns also oder gibt uns
Erlésung.

In Vers 24 sagt er, durch die Erlésung, die in Christus Jesus ist, das ist die Befreiung
aus der Sklaverei, die Rettung. Und das erinnert wohl auch an den Exodus im Alten
Testament. Der Exodus wurde von den Agyptern als Erldsung oder Befreiung von
Knechtschaft und Sklaverei angesehen.

Die Freiheit von der Knechtschaft, die Paulus beschreibt, ist die Knechtschaft der
Siinde, die er in den ersten drei Kapiteln beschrieben hat, wobei jeder unter der
Sinde steht. Das ist also das erste Bild oder die erste Metapher, die Erlésung. Die
zweite, wieder in Vers 25: Wenn jemand eine Ubersetzung offen hat, hast du dann
Siihne? Hat jemand eine Siihne in lhrer Ubersetzung? Das findet man nicht mehr so
oft.

Die meisten von euch werden ein Stihneopfer haben. Der Grund dafiir ist, dass diese
beiden Ubersetzungen auf ein griechisches Wort zuriickgehen, bei dem es ein wenig
umstritten ist, was es genau bedeutet. Die Idee des Stihneopfers bedeutet einfach,
dass Jesu Tod die Slinde wegnimmt oder beseitigt.

Wenn wir also hier in Vers 25 sagen, dass Jesu Tod ein Stihneopfer war, konnte es
wiederum ein Bild aus dem Alten Testament sein, dass Jesu Tod nun von der Siinde
reinigt oder die Siinde beseitigt. Aber eine andere Maoglichkeit ist, dass einige
vorgeschlagen haben, dass wir Vers 25 so libersetzen sollten, dass Jesu Tod eine
Sthne war. Nun, das ist kein Wort, das wir in unserem allgemeinen Vokabular
verwenden.

Wahrscheinlich ist das Stihneopfer auch nicht wirklich das, aber die meisten von uns
haben das Wort Siihne in unserem theologischen Diskurs gehort. Aber Siihne ist eine,
die in mancher Hinsicht von der Landkarte verschwunden ist und nicht mehr so
haufig verwendet wird, um den Tod Jesu zu beschreiben. Aber was das bedeutet, die
Idee der Siihne ist, dass Jesu Tod eine Genugtuung fiir Gottes Zorn war oder ihn
tatsachlich abwendete und abwandte.

Und das hat eine Stlitze, wenn du hierher zurlickgehst zu diesem Abschnitt, Vers 18.
Vers 18 beginnt: "Nun offenbart sich der Zorn Gottes gegen alle Stinde und gegen die



Menschheit." Die Idee von Gottes Zorn als Seiner Reaktion, Seiner Antwort auf die
Sinde als heiliger Gott ist also im Buch ROmer prasent.

Es ist also wahrscheinlich, dass Paulus neben dem Siihnopfer auch an Stihne denkt.
Das heil3t, in Kapitel 1, Vers 18 ist der Zorn Gottes offenbart worden. Der Tod Jesu
nun, indem er Gottes Forderungen und Seine heiligen Forderungen erfillt, wendet
diesen Zorn von der Menschheit ab und wendet ihn ab.

Das ist also die Idee hinter einer Siihne, wenn man eine Ubersetzung hat, die Siihne
sagt. Und nochmals, ich weild nicht, ob wir eines von beiden ausschlieRen miissen,
dass Jesu Tod ein Stihneopfer ist. Sie beseitigt die Slinde, sie reinigt die Slinde, aber
in gewisser Weise ist sie auch eine Siihne, indem sie Gottes Zorn abwendet und
abwendet, indem sie das Sihneopfer fir die Stinde bringt.

Hinter diesem Wort steckt noch eine andere Idee, die mit Siihneopfer oder Siihne
ibersetzt werden kénnte. In der Septuaginta, der griechischen Ubersetzung des
Alten Testaments, erinnern wir uns daran, dass wir zu Alexander zuriickgehen, nur
ein wenig Hintergrund. Alexander, der Feldherr, der die griechische Kultur und die
griechische Sprache verbreitete, die Hellenismus genannt wird, erforderte friiher
oder spater eine griechische Ubersetzung des Alten Testaments, das urspriinglich auf
Hebriisch geschrieben wurde, diese griechische Ubersetzung wird aus verschiedenen
Grinden allgemein als Septuaginta bezeichnet, oder die romischen Ziffern LXX fir 70.

Und ich werde nicht auf alle Griinde eingehen, warum das der Fall ist, aber die
griechische Ubersetzung des Alten Testaments, die Septuaginta, verwendet
tatsachlich das gleiche Wort, das Paulus hier fiir den Barmherzigkeitsstuhl auf der
Bundeslade verwendet, der im Tempel gefunden wurde, dem Ort, an dem die Siihne
stattfindet. Es ist also moglich, dass Paulus auch die Tatsache im Sinn hatte, dass
Jesus Christus, was sich am Gnadenstuhl auf der Bundeslade im Tempel ereignet hat,
nun in der Person Jesu Christi erfullt ist. Es ist also eine andere Art und Weise, wie
Paulus sagt, dass Jesus Christus alle Bilder, VerheiRungen und Ereignisse usw. des
Alten Testaments zur Erfillung bringt.

Also, nochmals, ich glaube wahrscheinlich nicht, dass wir irgendetwas davon
unbedingt ausschliefen missen. Nochmals, ich mdchte kein schlampiger Denker sein
und sagen, nun, ich kann mich nicht entscheiden, also nehme ich sie alle. Das ist auch
nicht angemessen.

Aber all diese Vorstellungen passen sicherlich ins Alte Testament und sogar in die
griechische Welt und haben ihren Hintergrund. Jesu Tod als Sihneopfer, er beseitigt
die Slinde, er wischt die Slinde weg, aber er ist auch eine Siihne. Sie befriedigt Gottes
Zorn.



Er wendet sie ab, wendet sie von der Menschheit ab, und gleichzeitig ist Jesus der
Gnadenstuhl, der Ort, an dem diese Siihne stattfindet. Er ist die Erflllung des
alttestamentlichen Opfersystems. Alles klar.

Aber interessanterweise geht es in diesem Abschnitt in Kapitel 3, Vers 21 bis 26, dem
Kern des Evangeliums, nicht nur um Jesus und seinen Tod, sondern auch um Gott
und seine Gerechtigkeit und die Gerechtigkeit oder Gerechtigkeit Gottes. Beachte,
ich mochte, dass du es merkst, lass mich noch einmal die Verse 25 und 26 lesen. Gott
stellte Jesus also vor, er stellte ihn als ein Stihneopfer, als Sihneopfer und als
Barmherzigkeitsstuhl dar, weil er in Gottes gottlicher Nachsicht zuvor begangene
Siinden lGbergangen hatte.

Aber das sollte in der heutigen Zeit beweisen, dass er selbst gerecht ist oder dass er
selbst gerecht ist und derjenige, der diejenigen rechtfertigt, die an Jesus glauben.
Paulus wirft also nicht nur die Frage auf, was Jesus getan hat, um die Siinder zu Recht
zu bringen, die in der Knechtschaft der Slinde waren, sondern auch, wie Gott sie
gerecht macht. Nun, er tut dies durch Jesus Christus. Aber das ist auch mit Gottes
Gerechtigkeit und Gerechtigkeit verbunden.

Und die Frage, die Paulus in Vers 26 vorwegzunehmen scheint, ist: Wie kann Gott
diese Menschen gerecht machen und dennoch selbst gerecht und gerecht sein? Wie
kann Gott Stinder gerecht machen und dennoch seine eigene Heiligkeit und
Gerechtigkeit bewahren? Ich denke, manchmal frage ich mich, ob wir nicht implizit
denken, dass Gott, wenn es um das Neue Testament und das Evangelium geht, den
Malstab senkt. Der Standard ist also unglaublich hoch. Das ist Vollkommenheit,
vollkommener Gehorsam und Spiegelbild von Gottes Charakter.

Aber das Alte Testament zeigt, dass niemand mithalten konnte. In gewisser Weise
senkt Gott also den MaRstab und sagt stattdessen: Ich werde dich auf der Grundlage
von Glauben und Gnade annehmen. Also verzichten wir auf die Anforderungen.

Alles, was du tun musst, ist an Gottes Gnade zu glauben und darauf zu vertrauen,
und du kannst hineinkommen. Es ist also so, als ob Gott die MalRstabe senkt, weil wir
sie im Alten Testament nicht erfiillen konnten. Niemand konnte mithalten und
mithalten.

Gott musste also die Kriterien andern, so dass es jetzt nicht mehr darauf basiert, das
Gesetz und die Vollkommenheit zu halten, sondern nur noch auf Gottes Gnade und
durch den Glauben. Das ist genau das, was Paulus nicht sagt, namlich dass die
Mal3stdabe und Kriterien kein bisschen geandert werden. Es ist nur so, dass Paulus
jetzt davon Uberzeugt ist, dass sie durch Jesus Christus erfillt werden.

Indem er Jesus Christus als Opfer fiir die Slinde darbringt, um sie zu beseitigen, und
indem Gott Christus sendet, um eine Siihne zu sein, um seinen Zorn abzuwenden und



zu befriedigen und dieser Gnadenstuhl zu sein, an dem die Siinde behandelt wird.
Auf dieser Grundlage kann Gott diejenigen rechtfertigen, die der Siinde horig sind,
ohne selbst gerecht und gerecht zu sein. Mit anderen Worten, Gott geht keine
Kompromisse bei seinem gerechten und heiligen Charakter ein.

Gott andert die Kriterien nicht und senkt den MaRstab nicht. Stattdessen erfillt er
den Mal3stab durch die Person Jesu Christi, indem er Jesus Christus als Opfer fiir die
Sinden anbietet und indem er sich mit dem Problem der Siinde auseinandersetzt.
Gott kann Sinder rechtfertigen.

Dies war der Kern des Denkens Martin Luthers. Gott kann diejenigen rechtfertigen,
die der Siinde horig sind, Kapitel 1 bis 3, und doch bleibt Gott gerecht. In der Tat,
wenn Gott die MaRstdbe herabsetzte oder wenn Gott die Kriterien anderte oder es
einfacher machte, wiirde er aufhéren, Gott zu sein.

Er wirde aufhoren, nach seinem gerechten und rechtschaffenen Charakter zu
handeln, aber das ist es, was Gott nicht getan hat. Gott hat immer noch seine
Gerechtigkeit bewahrt und gerecht gehandelt gemaR seinem gerechten Charakter,
und doch kann er immer noch diejenigen fiir gerecht erklaren oder gerecht machen,
die Stinder sind, die der Stinde horig sind. Warum? Der wichtigste Faktor ist die
Person Jesu Christi.

Und sein Opfertod am Kreuz, sein Tod als Stihne, als Stihne, als Erflllung des
alttestamentlichen Opfersystems. Gut. Dieser Abschnitt hat also genauso viel liber
die Rechtfertigung Gottes zu sagen, dass Gott die Erlosung auf eine Weise gewahrt,
die seine eigene Gerechtigkeit und Gerechtigkeit und seinen eigenen Charakter nicht
gefahrdet.

Alles klar? Gut. Haben Sie Fragen zu diesem Abschnitt? Das ist, glaube ich, ein
entscheidender Abschnitt. Nun, wir haben das Wort Gerechtigkeit oder
Rechtfertigung einige Male erwahnt, und das liegt daran, dass es im Romerbrief
einige Male vorkommt.

Und der Begriff Rechtfertigung ist auch im Romerbrief und im Galaterbrief ein
wichtiger Begriff. Und so ist es wichtig zu fragen, was ist mit Rechtfertigung gemeint?
Denn oft, wenn wir, zumindest heute in unserer englischen Sprache, davon sprechen,
etwas zu rechtfertigen, denken wir oft daran, eine Begriindung oder einen Grund fiir
etwas zu liefern. Wenn ich also mein Verhalten rechtfertige, zeige ich, warum ich
damit richtig liege, oder liefere einen Grund oder eine Begriindung fiir mein
Verhalten.

Aber das Wort Rechtfertigung oder Gerechtigkeit spiegelt im Romerbrief oft einen
rechtlichen Hintergrund wider. Und es kann auch andere Hintergriinde geben, wie
zum Beispiel den Bund aus dem Alten Testament. Aber ich bin Gberzeugt, dass der



primare Hintergrund, auf den Paulus zurlickgreift, der Gerichtssaal ist, das Gericht
sowohl aus dem Alten Testament als auch aus der griechisch-rémischen Welt.

Und das heildt, Gott wird als der Richter der ganzen Welt und der Menschheit
dargestellt, wieder hat die Menschheit ihre Beziehung zu diesem Gott verletzt, dass
die Menschheit gegen Gott gestindigt hat und deshalb schuldig ist vor Gott, der der
Richter der Welt ist. Und so sagten wir Gott wieder, dass Gott einen Weg finden
muss, dies wieder in Ordnung zu bringen und einen Weg zu bieten, in eine rechte
Beziehung einzutreten, um diese Menschen fir ihre Stinde zu rechtfertigen und
dennoch seine eigene Gerechtigkeit zu bewahren, um sich selbst zu rechtfertigen.
Und so ist die Bedeutung, besonders wenn sie sich auf Gottes Volk bezieht, die
Bedeutung von Rechtfertigung, jemanden in einer richtigen Beziehung zu erklaren
oder jemanden fir unschuldig zu erklaren oder zu rechtfertigen.

Paulus geht also davon aus, dass diejenigen, die gesiindigt haben und in den Kapiteln
1 bis 3 der Stinde unterworfen sind, tatsachlich fir gerecht oder gerechtfertigt erklart
werden kdnnen, was bedeutet, dass sie fir unschuldig erklart oder gerechtfertigt
werden. Die einzige Grundlage dieser Rechtfertigung ist das Werk Christi am Kreuz,
und ich wiirde auch behaupten, seine Auferstehung. Manchmal wird die
Rechtfertigung auch mit der Auferstehung Jesu in Verbindung gebracht.

So werden wir durch seinen Tod und die Auferstehung gerechtfertigt, wir werden fir
unschuldig erklart und treten in eine rechte Stellung, eine rechte Beziehung vor Gott
ein. Es mag noch einige andere Nuancen geben, aber ich denke, das ist es, was
Paulus mit der Rechtfertigungs- und Gerechtigkeitssprache im Romerbrief in erster
Linie meint. Bevor wir nun weitermachen und zu 1. Korinther Gbergehen, um es noch
einmal zusammenzufassen: Im Mittelpunkt des Romerbriefes steht die
Demonstration, dass Juden und Heiden jetzt das wahre Volk Gottes werden kénnen
und dass das Gesetz keine Rolle mehr spielt.

Juden und Heiden kénnen also beide zum wahren Bundesvolk Gottes gehdren. Das
wirft aber auch die Frage auf, dass sowohl Juden als auch Heiden, obwohl sie vor
Gott wegen der Slinde schuldig sind, nicht auf der Grundlage des Haltens des
Gesetzes, sondern auf der Grundlage des Werkes Jesu Christi am Kreuz als
Stihneopfer, als Siihne, als Stihne gerechtfertigt und flir gerecht erklart werden
konnen. Und der Rest des Romerbriefs fiihrt einfach aus und buchstabiert, was das
bedeutet.

Der Romerbrief ist ein guter Ort, um dich mit den Gedanken des Paulus vertraut zu
machen. Das heilt, es gibt eine Reihe von Dingen, die wir im Romerbrief finden, die
tatsachlich an anderer Stelle in den Briefen des Paulus auftauchen werden. Und ich
denke, wenn wir sie richtig verstehen kénnen, wird es uns leichter fallen, sie zu
verstehen, wenn sie anderswo auftauchen.



10

Und das ist der erste, das ist ein weiterer Exkurs in lhren Notizen. Und das erste, was
ich sagen muss, ist, dass Paulus, eigentlich der Rest des Neuen Testaments, aber da
wir uns auf Paulus konzentrieren, Paulus mit Jesus diese Idee des Schons, aber noch
nicht teilt. Erinnerst du dich, dass wir darliber in Bezug auf das Konigreich
gesprochen haben? Und noch einmal, ich sagte, wenn du in meiner Klasse schlafst,
was Gott bewahre, wiirdest du jemals daran denken, das zu tun, aber wenn du es
warst und ich dich aufweckte und dir eine Frage stellte, wenn du schon sagtest, aber
noch nicht, hattest du wahrscheinlich eine 90%ige Chance, Recht zu haben.

Und das liegt nicht daran, dass ich es wichtig gemacht habe, sondern daran, dass es
im Neuen Testament Uberall vorbei ist. Das Neue Testament geht davon aus. Aber
wir sagten mit Jesus, als Jesus das Reich Gottes predigte, bot Er tatsachlich das Reich
an, das die Propheten des Alten Testaments voraussagten, dass es in der Zukunft
kommen wiirde.

Jesus Christus hat es bei Seiner ersten Wiederkunft angeboten und gesagt, dass
Manner und Frauen in Gottes Reich eintreten und Gottes Herrschaft erleben kdnnen,
die David jetzt in der Gegenwart versprochen wurde. Doch es ist nur teilweise
angekommen. Er wartet noch auf seine zukiinftige Vollendung.

Sie ist noch nicht zu ihrer Vollkommenheit und Fiille gekommen. Also diese
Spannung zwischen dem, was bereits wahr ist, aber nur teilweise, und dem, was
noch in vollem Umfang kommen wird. Diese Spannung taucht auch tberall bei Paulus
auf.

Eine Spannung zwischen dem, was bereits durch Jesus Christus vollbracht wurde, und
dem, was jetzt gegenwartige Wirklichkeit ist, was aber in der Zukunft noch seine
Vollendung und Fiille erreichen muss. Es gibt zum Beispiel noch einen weiteren
Grund, warum ich dir Rémer 6 vorgelesen habe. Wenn ich zurtickgehen und Rémer 6
noch einmal lesen darf, dann bezieht sich die bereits bestehende Seite der Spannung
bei Paulus auf das, was bereits fir uns gilt, weil wir zu Jesus Christus gehoren.

Und manchmal macht Paulus einige ziemlich absolute Aussagen. Um zu ROmer 6
zuriickzugehen, beachte, wie er anfangt. Er sagt: Sollen wir in der Siinde verharren,
damit die Gnade Uiberstrome? Horen Sie sich das an.

Er sagt: "Keineswegs. Wie kdnnen wir, die wir der Siinde gestorben sind, weiterhin in
ihr leben? WiRt ihr denn nicht, daR wir alle, die wir auf Christus Jesus getauft worden
sind, auf seinen Tod getauft worden sind? Das ist eine ziemlich absolute Aussage.
Paulus sagt: Wir sind der Stinde gestorben.

Aber wie kann er das sagen? Nun, es liegt daran, dass er von der bereits
bestehenden Seite der Spannung spricht. Kraft der Zugehorigkeit zu Christus sind wir



11

bereits der Slinde gestorben. Indem wir am Tod Christi teilhaben, haben wir bereits
einen Tod der Stinde erlebt.

Aber offensichtlich bin ich noch am Leben. Kérperlich bin ich noch am Leben. Und als
ich das letzte Mal nachgesehen habe, wiirden die meisten von uns wohl zugeben,
dass wir immer noch sindigen.

Die Noch-nicht-Seite der Spannung ist also das, was wir noch nicht geworden sind.
Was wir noch nicht erreicht haben. Und das spiegelt sich wider.

Beachte also, dass Paulus auf der einen Seite sagen kann, wie kdnnen wir, die wir der
Sinde gestorben sind, noch langer darin leben? Das ist eine absolute Aussage. Es
klingt, als ware es nichts weniger als Perfektion. Wir sind der Siinde gestorben und
kénnen nicht in ihr leben.

Aber jetzt hore dir an, was Paulus nur ein paar Verse spater sagt. Beginnend in Vers
11. Ihr musst euch fiir tot fur die Sinde und lebendig fiir Gott halten.

Lasst daher nicht zu, dass die Siinde in euren sterblichen Kérpern herrscht oder
Herrschaft austibt. Ich dachte, er sagte, wir waren bereits der Slinde gestorben.
Warum muss er uns jetzt befehlen, die Stinde nicht herrschen zu lassen? Das ist Teil
dieser Spannung.

Paulus kann also ziemlich absolut sagen, dass wir der Stinde gestorben sind, weil wir
zu Christus gehoren. Das war's auch schon. Aber das noch nicht ist, wir sind immer
noch nicht angekommen.

Das Noch-Nicht, die zukiinftige Vollendung, ist noch nicht eingetroffen. Das Noch-
nicht erfordert also, dass Paulus uns diese Gebote gibt. Ja, wir sind bereits der Siinde
gestorben.

Aber wegen des noch nicht, weil es immer noch keine vollkommene, vollendete
Wirklichkeit ist, sagt Paulus, aber man muss die Siinde immer noch zum Tode
bringen. Du kampfst immer noch mit der Stinde. Ihr lebt immer noch in diesem
gegenwartigen bosen Zeitalter.

Ihr lebt noch in einer Zeit, in der Gottes Reich noch nicht in seiner Fiille angekommen
ist. Deshalb musst ihr die Stinde in der Praxis zu Tode bringen. Diese Idee wird also
dberall in den Briefen des Paulus auftauchen und ich wiirde auch den Rest des Neuen
Testaments vorschlagen.

Und wieder hilft es Ihnen, einige eher widersprichliche oder scheinbar
widerspriichliche Aussagen zu verstehen. Nochmals, Paulus kann etwas sagen wie:
Du bist der Slinde gestorben und mit Christus auferweckt worden. Nun, wie kann er



12

dann sagen, dass du die Stinde toten und so leben musst, als wiirdest du in einem
neuen Leben wandeln?

Das ist schon ein Teil davon, aber noch nicht die Spannung. Ein weiteres
Schlisselmerkmal in diesem Zusammenhang ist, dass Paulus die Menschheit versteht
und unsere Existenz tatsachlich in zwei Spharen versteht. Diese Kreise sind nicht dazu
gedacht, einen physischen oder geografischen Ort oder einen Punkt auf einer Karte
oder irgendetwas zu markieren, das man identifizieren kann.

Diese Kreise sind nur dazu gedacht, eine Realitat oder eine Einflusssphare zu
reprasentieren, eine Sphare der Kontrolle. Paulus versteht und wieder kann man die
Spannung zwischen den bereits wirkenden, aber noch nicht hier tatigen Personen
sehen. Paulus versteht im Grunde, dass es zwei Geisteswissenschaften gibt oder dass
die Menschheit in diese beiden Spharen oder zwei Spharen des Einflusses oder der
Kontrolle unterteilt werden kann.

Die eine Sphare, die Paulus oft den alten Menschen oder das alte Selbst oder den
alten Mann nennt, kénnten einige der Ubersetzungen haben. Der alte Mann ist im
Grunde ein Hinweis darauf, wer wir in Adam sind, dem ersten Menschen, der uns in
die Slinde gestiirzt hat. Lies Romer Kapitel 5, wo Paulus dariber spricht.

In Adam gehdren wir zur Menschheit, wir sind Teil einer Existenz, einer Sphare, einer
Einfluss- oder Machtsphare, die uns kontrolliert. Diese Sphare wird von Siinde und
Tod beherrscht und kontrolliert. Interessanterweise werden wir uns im Galaterbrief
mehr darauf beziehen: Paulus wiirde hier auch das Gesetz des Alten Testaments
einfligen, obwohl Paulus klarstellen mochte, dass das Gesetz nicht schuld ist. Das
Gesetz ist nicht bose oder siindig. Es ist das, was die Menschheit damit gemacht hat.

Aber das, worauf ich mich konzentrieren mochte, ist Stinde und Tod, also die ganze
Menschlichkeit in Adam, dem alten Selbst, wenn Paulus Gber den alten Menschen
spricht, ist es nicht irgendein ontologischer Teil meines Seins oder wer ich war, kurz
bevor ich Christ wurde. Der alte Mensch ist der, der ich war, in der Sphare und unter
dem Einfluss von Adam, beherrscht und gepragt von Siinde und Tod.

Wenn Paulus dann Gber den neuen Menschen oder das neue Selbst oder den neuen
Menschen spricht, bezieht sich das jetzt auf die Versetzung in ein neues Reich, in
eine neue Einfluss- und Machtsphare, in der Christus das Haupt ist. Es zeichnet sich
durch ein rechtschaffenes Leben und die Gegenwart und Kraft des Heiligen Geistes
aus.

Paulus versteht also diese beiden inklusiven Geisteswissenschaften mit ihren beiden
jeweiligen Képfen, Adam und Christus. Adam, die Menschheit unter Adam, befindet
sich im Bereich und in der Sphare der Macht von Siinde und Tod. Diejenigen, die in
Christus sind, befinden sich im Bereich und Einflussbereich der Gerechtigkeit, des



13

Lebens und unter der Kraft des Heiligen Geistes Gottes. Es ist also sehr wichtig, zu
verstehen, dass Paulus in seinen Briefen damit umgehen wird. Nochmals, diese
beiden Arten von Geisteswissenschaften oder Einflussspharen.

Und wieder sieht man die schon, aber noch nicht angespannte Spannung, mit der
Paul absolute Statements abgeben kann. Wir sind bereits in dieses Reich versetzt
worden, deshalb kann Paulus sagen, dass ihr bereits in Christus gestorben seid. |hr
seid bereits gerecht, ihr seid bereits gerecht, ihr habt bereits das Leben empfangen.
Es gibt jedoch immer noch einen gewissen Einfluss, in dem dies Einfluss auslibt.

Und so sagt Paulus dort, aber ihr miisst immer noch téten, das ist der Noch-nicht-
Teil. Das bedeutet, dass dies in gewisser Weise nicht ganz korrekt ist, aber in
gewisser Weise ist die Ubertragung noch nicht vollstandig abgeschlossen. Doch die
Ubertragung ist noch nicht vollzogen oder perfektioniert worden, und deshalb sind
wir, das Noch-nicht, der Grund, warum die Befehle immer noch notwendig sind.

Der alte Mensch/der neue Mensch ist also als zwei Spharen zu sehen, zwei
Einflussbereiche mit Adam und Christus als Kdpfen, die durch diese dominierenden
Merkmale gekennzeichnet sind.

Anders ausgedriickt: Bevor ich fortfahre, lass mich zurlickgehen: Was bedeutet es, in
Christus zu sein? Einer der haufigsten Ausdriicke in den Briefen des Paulus ist in
Christus oder in ihm. Paulus spricht davon, dass wir in ihm sind, wir haben, dass wir
in Christus gerechtfertigt sind, dass wir in Christus errettet sind. Von Christen wird
gesagt, dass wir in ihm sind, dass wir in Christus sind. Was bedeutet das? Es
bedeutet, unter der Kontrolle oder in diesem Bereich zu sein, dieser Sphare, die mit
Christus als Oberhaupt ist. Ich denke, das ist es, was Paulus in erster Linie meint,
wenn er sagt, dass wir in Christus sind, dass wir nicht mehr in Adam sind. Wir
gehoren nicht mehr zu diesem Bereich, sondern wir gehoren zu diesem Bereich, in
dem Christus sein Haupt ist. Es zeichnet sich durch ein rechtschaffenes Leben und
Gottes Heiligen Geist aus.

Eine andere Moglichkeit, diese Spannung noch einmal zu betrachten, ist die zwischen
der Spannung zwischen dem Indikativ und dem Imperativ. Der Indikativ wiirde
wieder dem bereits entsprechen. Die Indikativen sind die Aussagen und
Behauptungen, die Paulus dartiber macht, wer wir in Christus sind. Nochmals, wir
sind in Christus, wir sind der Slinde gestorben. Wir sind bereits gerechtfertigt
worden, wir sind bereits gerettet worden, wir sind der Stinde gestorben, wir sind
bereits zu neuem Leben in Christus auferstanden. Das sind absolute Aussagen, die
beschreiben, was wahr ist, kraft der Tatsache, dass wir in Christus sind, dass wir zu
Christus gehoren.



14

Die Imperative sind die ethischen Gebote und Gebote. Paulus gibt den Imperativ,
obwohl er das noch nicht widerspiegelt, was wir noch nicht geworden sind oder was
wir in Christus noch werden werden. Das ist der Noch-nicht-Teil der Spannung.

Gehen Sie noch einmal zurtick zu Romer 6, hier ist der Indikativ, beachten Sie die
klaren absoluten Aussagen und Behauptungen, wie kénnen wir, die wir der Stinde
gestorben sind, noch langer weiterleben. Wir sind also der Siinde gestorben und
leben nicht mehr in der Stinde. Dann sagt Paulus: Denn wenn wir mit ihm in seinem
Tod vereint waren, werden wir gewiss mit ihm vereint sein in seiner Auferstehung.
Wir wissen, dass unser altes Selbst, es gibt diesen Ausdruck "altes Selbst", wir wissen,
dass unser altes Selbst gekreuzigt wurde. Du bemerkst diese absolute Aussage, dass
das alte Selbst getotet wurde. Es ist eine gekreuzigte Zeit mit ihm. Das ist also der
Leib der Siinde.

Eine andere Art, denke ich, das alte Selbst, den alten Menschen zu sagen, damit der
Leib der Siinde vernichtet werden kann. Hort ihr also, dass diese absolute Sprache
ist, dass unser altes Selbst, das wir in Adam sind, innerhalb der Sphare und des
Bereichs der Kontrolle von Adam, und Stinde und Tod zerstort wurden. Es wurde
jedoch abgeschafft, also sind das die absoluten Aussagen, und Paulus fligt hinzu, und
wir sind auch mit Christus auferweckt worden.

Das sind also die absoluten Aussagen, aber dann wird Paulus sich umdrehen und sie
wieder relativieren: Das war der Indikativ. Hier ist also der Imperativ: Lasst nicht zu,
dass die Stinde die Herrschaft in euren sterblichen Kérpern ausibt. Nochmals,
warum sollte Paulus das sagen missen, wenn wir der Stinde gestorben sind? Es geht
zurlick zu dieser Spannung zwischen dem indikativen Imperativ oder dem
Schon/aber noch nicht, also nicht mehr, sagt Paulus dann, dass man seine Glieder
nicht mehr Gott als Werkzeuge der Gerechtigkeit prasentieren soll, das ist der
Imperativ. Was wir noch haben, ja, wir sind auf der einen Seite gestorben, um zu
siindigen, der Leib der Siinde. Das alte Selbst wurde zerstért und wir wurden zu
neuem Leben erhoben, weil wir mit Christus verbunden waren. Aber das hat nicht
endglltig stattgefunden, und perfekt in seiner vollendeten Form, das ist das Noch-
nicht.

Deshalb muss Paulus uns die imperative Seite geben: Es gibt einen Prozess, den man
durchlaufen muss, dann muss man daran teilnehmen, das auszuleben, was wahr ist,
kraft der Zugehorigkeit zu Christus, muss jetzt in unserem Leben Wirklichkeit
werden. Denn das Noch-nicht ist noch nicht da. Das ist der Grund, warum ich das
gesagt habe: Die Vorstellung, dass das Reich Gottes und Matthaus bereits das Reich
ist, ist bereits vorhanden, bereits Realitat, aber noch nicht in ihrer Fille
angekommen.



15

Nun, obwohl er die Sprache des Konigreichs nicht verwendet, ist vieles von dem, was
Paulus sagt, dasselbe, indem er das alte Selbst/das neue Selbst verwendet, das in
Christus ist, und diese Art von Sprache.

Nochmals, irgendwelche Fragen dazu, das ist ein sehr wichtiger Aspekt in Paulus'
Denken? Gut, was ich dann tun mochte, ist, ein weiteres Stlick der Post der friihen
Gemeinde zu 6ffnen. Wir haben uns gerade kurz einen Brief an eine Kirche in Rom
angesehen. Jetzt mdchte ich mir ein weiteres Stick der Kirchenpost ansehen und
werde einen Brief 6ffnen, der an eine Gemeinde in der Stadt Korinth adressiert ist,
oder zumindest den ersten Brief an eine Gemeinde.

Dies ist nur ein Bild der antiken Ruinen von Korinth. Obwohl ich noch nie dort war, ist
das einer der ersten Orte, die ich besuchen mochte, wenn ich endlich dort bin. Aber
Korinth, der Brief des Paulus an die Gemeinde in Korinth, hat seinen Hintergrund in
Apostelgeschichte, Kapitel 18, wahrend einer der Missionsreisen des Paulus. Er
verbrachte tatsachlich 18 Monate, eineinhalb Jahre, in der Stadt Korinth. Er
verbrachte diese Zeit damit, eine Gemeinde zu griinden, und spater, irgendwann,
schreibt er einen Brief an die Gemeinde, weil er auf eine Reihe von Themen und
Problemen aufmerksam gemacht wurde, die aufgetreten sind, seit er Korinth
verlassen hat. Also verbrachte er wieder anderthalb Jahre dort, um diese Gemeinde
zu grinden. Jetzt, da er gegangen ist und auf verschiedene Weise Nachrichten
darliber hort, was in Korinth vor sich geht, setzt er sich hin und schreibt einen Brief,
um eine Reihe von Problemen und Fragen anzusprechen, die in der Stadt Korinth
stattgefunden haben.

Die Stadt Korinth war eine sehr bedeutende Stadt. Es ist allein der Ort, wenn man
sich daran erinnert, dass zu dieser Zeit, im ersten Jahrhundert, das griechische Reich
in zwei Teile geteilt war: Makedonien und Achaia sind die beiden Namen der beiden
Teile, dhnlich wie wenn man sich an die alttestamentliche Ubersicht erinnert, die
Nation Israel, die zwischen Israel und Juda geteilt war, das geteilte Konigreich. Nun,
in gewissem Sinne gab es zu dieser Zeit zwei Konigreiche in Griechenland: das eine
war Makedonien und das andere Achaia.

Korinth war die Hauptstadt von Achaia des Konigreichs Achaia und daher eine sehr
bedeutende Stadt in der griechisch-romischen Welt des ersten Jahrhunderts. Auch
die Stadt Korinth, die Stadt Korinth, war wahrscheinlich sowohl die beste als auch die
schlechteste aus unserer Sicht, vielleicht die beste und die schlechteste der
griechisch-romischen Kultur. Es war bekannt fir seinen Reichtum. Finanziell hatte
Korinth seinen Anteil an wohlhabenden Elite-Individuen. Es war eine sehr
wohlhabende Stadt. Moralisch war Korinth oft bekannt, einige Berichte, antike
Berichte mdgen ein wenig libertrieben sein, aber es war bekannt fiir seine sexuelle
Unmoral. Wie die meisten anderen Stadte werden sie oft mit anderen religiésen und



16

kultischen Praktiken gleichgesetzt, und Gottesdienst und Gotzendienst und Anbetung
in heidnischen Tempeln und solchen Dingen.

Also, aber vor allem wirde ich vermuten, dass Korinth ganz oben auf lhrer Liste
stehen wiirde, wenn Sie nach einem Ort zum Leben in der griechisch-romischen Welt
des ersten Jahrhunderts suchen. Dort fand das ganze Treiben statt, denn in Korinth
fanden die Isthmischen Spiele statt, die nach den Olympischen Spielen an zweiter
Stelle standen. Kulturell war Korinth also der Ort, an dem es stand. Es war die Art von
Ort, an dem ich vermute, dass die meisten Menschen gerne leben wiirden, aber
gleichzeitig warfen all diese Elemente auch Fragen auf, mit denen sich Paulus
auseinandersetzen musste, nachdem er eine Gemeinde gegriindet hatte.

Wir werden gleich darliber sprechen, welche das sind, aber bevor wir vor uns, das
Letzte, was ich heute sagen mdochte, bevor wir den Brief selbst am Mittwoch
untersuchen, ist das Letzte, was ich sagen mdchte, die Frage aufzuwerfen: Wie viele
Briefe hat Paulus an die Korinther geschrieben. Nun, du sagst, ich schaue in meinem
Neuen Testament nach und habe den 1. und 2. Korintherbrief. Also schrieb er zwei
Briefe an die Korinther. Wenn man jedoch den 1. und 2. Korintherbrief, unseren 1.
und 2. Korinther im Neuen Testament sorgfaltig liest, erkennt man bald, dass der 2.
und 4. Korintherbrief buchstablich auf den 2. und 4. Korintherbrief verweisen,
sowohl der 1. als auch der 2. Korintherbrief beziehen sich auf einen anderen
Buchstaben, einen separaten Brief, fir den wir keine Beweise haben. 1. Korinther 5,9
bezieht sich auf einen Brief, den Paulus schrieb, bevor er unseren 1. Korinther
schrieb. 1. Korinther 5:9 Ich hatte es eben hier. 1. Korinther 5 und Vers 9 Ich schrieb
euch in meinem Brief, dass ihr nicht mit sexuell unmoralischen Menschen verkehren
sollt, und da er nichts klar gesagt hat, bezieht sich Paulus eindeutig auf einen Brief,
den er zuvor geschrieben hatte. Technisch gesehen ist der Buchstabe, auf den er sich
in Kapitel 5, Vers 1 bezieht, der 1. Korintherbrief, und dann ist unser 1. Korinther der
2. Korintherbrief.

Nun, der Brief des 2. Korinther in unserer Bibel, den wir 2. Korinther nennen, bezieht
sich auch auf einen friiheren Brief, der als der strenge Brief bekannt ist, ein Brief, von
dem Paulus sagt, dass er ihn an die Korinther geschrieben hat, aber anscheinend
haben wir keine Beweise mehr daflir. Technisch gesehen haben wir also einen 1.
Korintherbrief, der in Kapitel 5, Vers 9 erwahnt wird, und dann ist unser 1. Korinther
der 2. Korintherbrief und dann der 3. Korintherbrief ist dieser strenge Brief, von dem
wir lesen, und dann ist unser 2. Korinther eigentlich der 4. Korintherbrief.

Mein Punkt ist, dass der 1. und 2. Korinther einfach Teil einer viel umfassenderen
Korrespondenz zwischen Paulus und den Korinthern sind. Das macht es ein wenig
schwieriger, genau herauszufinden, was die Probleme waren, mit denen sich Paulus
und die Korinther vielleicht bereits befasst hatten



Dies ist Dr. Dave Mathewson, Geschichte und Literatur des Neuen Testaments,
Lektion 15, Rémerbrief und die Einfihrung in den 1. Korintherbrief.

17



