Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments,
Lektion 14, Alter/Neuer Paulus und Einfithrung in den
Romerbrief

© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewsons Geschichte und Literatur des Neuen Testaments,
Vorlesung 14 tber den Neuen und Alten Paulus und eine Einfiihrung in das Buch
Romer.

In Ordnung, machen wir weiter und legen los.

Heute mdchte ich mich von der Apostelgeschichte verabschieden und zumindest in
den nachsten Wochen damit beginnen, die Briefe des Paulus zu betrachten. Wie
gesagt, bietet die Apostelgeschichte in gewisser Weise einen Ubergang zu einer
Einflhrung in den Rest des Neuen Testaments, indem die Hauptfiguren und Figuren,
die in der Apostelgeschichte eine bedeutende Rolle spielen, am Ende die Verfasser
der Briefe sind, insbesondere Paulus, der eine der dominierenden Figuren in der
Apostelgeschichte ist. Es ist daher naheliegend, eine Sammlung seiner Briefe
unmittelbar nach der Apostelgeschichte zu finden, die einen GroRteil des restlichen
Neuen Testaments dominieren.

Heute beginnen wir also, uns diese Buchstaben anzusehen, beginnend mit dem
Romerbrief. Wir folgen ihnen in kanonischer Reihenfolge, nicht unbedingt in der
Reihenfolge, in der sie geschrieben wurden, aber wir folgen der Reihenfolge, in der
sie im Neuen Testament vorkommen.

Beginnen wir also mit dem Romerbrief, aber beginnen wir mit dem Gebet. Vater, ich
danke dir noch einmal, dass du dich so gnadig in der Gestalt des Alten und Neuen
Testaments offenbart hast und dass wir das Privileg haben, liber die Analyse und
Lektiire eben dieser Offenbarung nachzudenken. Ich bete, dass wir es nicht als
selbstverstandlich ansehen, das gnadige Geschenk der Offenbarung deiner selbst in
deinem Wort, und dass wir all unsere mentalen Krafte und alle uns zur Verfliigung
stehenden Werkzeuge einsetzen, um zu versuchen, es so vollstandig und genau wie
moglich zu verstehen. Im Namen Jesu beten wir, Amen.

In Ordnung, also der Apostel Paulus, und das ist Paulus, nachdem er eine Priifung im
Neuen Testament mit der Hand auf dem Kopf abgelegt hat. Wie gesagt, die Briefe
des Paulus sind nicht chronologisch geordnet, sondern im Allgemeinen in der
Reihenfolge ihrer Lange. Der Grund, warum der Romerbrief an erster Stelle steht, ist



also nicht, weil er zuerst geschrieben wurde, sondern weil es der langste Brief war,
den Paulus schrieb.

Der erste Brief, den Paulus schrieb, ging entweder an den Galaterbrief oder an den 1.
Thessalonicher. Ich wiirde 1. Thessalonicher bevorzugen, und ich werde Ihnen spater
im Semester erzdhlen, warum das der Fall ist. Aber bevor wir uns die Briefe des
Paulus im Speziellen ansehen, kénnte uns eine kurze Einfiihrung in die Briefe selbst
und Paulus als Person helfen, ein wenig mehr iber sein Briefeschreiben zu
verstehen.

Aber wenn wir an die Briefe des Paulus denken, ist es zunachst wichtig, das zu
verstehen, was die Gelehrten des Neuen Testaments die gelegentliche Natur der
Briefe des Paulus nennen. Gelegentlich bedeutet das nicht, dass er sie gelegentlich
schrieb. Die Gelegentlichkeit seiner Briefe fliihrte dazu, dass Paulus' Briefe als
Antworten auf ganz bestimmte Situationen und Probleme entstanden.

Wenn wir also wieder in die Apostelgeschichte zurlickgehen, lesen wir von all den
Orten, die Paulus besuchte, und von all den Gemeinden, die er griindete. Als
Reaktion auf bestimmte Probleme und Situationen, die in diesen Gemeinden
auftraten, setzte sich Paulus hin und schrieb diese Briefe. Wir haben also keine
vollstandige Theologie von allem, was Paulus dachte.

Wir haben kein theologisches Lehrbuch, das die Gedanken des Paulus zu einem
bestimmten Thema widerspiegelt. Stattdessen haben wir eine Reihe von sehr
kontextuell spezifischen Briefen, die sich mit sehr spezifischen Umstanden und
Problemen befassen, die das einzige Fenster in das Denken des Paulus und seine
Theologie sind. Das bedeutet also, dass wir uns der gelegentlichen Natur seiner
Briefe bewusst sein miissen.

Wir missen uns der Umstande, Situationen und Probleme bewusst sein, die zu ihnen
gefuhrt haben. Nun, es gibt zwei gebrauchliche Analogien, die nicht von mir
stammen, aber man findet sie in einer Reihe von Abhandlungen Uber die Briefe des
Paulus oder die Gedanken des Paulus. Es gibt ein paar Analogien, die uns vielleicht
helfen zu verstehen und zu erkldren, wie wir uns den Briefen des Paulus ndahern
mussen oder wie es ist, sie zu lesen.

Die beiden Analogien sind ein Telefongesprach und das Lesen der Post, das
Einsteigen in den Briefkasten einer anderen Person und das Lesen der Post einer
anderen Person oder das Lesen eines Briefes, der nicht fur Sie bestimmt war. Also,
das erste, die Briefe des Paulus zu lesen, ist so, als wiirde man ein Ende des
Telefongesprachs darin lesen, oder ein Ende des Telefongesprachs anhéren, wenn
man jemanden am Telefon reden hort, manchmal mache ich das oft mit meiner Frau
oder manchmal mit meiner Tochter, wenn sie telefonieren. Allein durch das Zuhoren,



was sie sagen und wie sie es sagen, versuchst du herauszufinden, mit wem sie
sprechen, und du versuchst herauszufinden, worlber sie sprechen kdnnten.

Wenn man nur einem Ende des Gesprachs zuhort, kann man nicht horen, was auf der
anderen Seite vor sich geht. Aber man muss versuchen, auf der Grundlage dessen,
was man hier tut, zu rekonstruieren, was am anderen Ende der Leitung vor sich geht.
Denn nur so kannst du das, was du tatsachlich horst, verstehen.

Und die Briefe des Paulus sind dahnlich. Wenn du die Briefe des Paulus liest, horst du
ein Ende des Telefongesprachs mit. Du horst nur, was Paulus sagt.

Du weil3t nicht, was am anderen Ende der Leitung vor sich geht. Man muss also
versuchen, basierend auf dem Lesen der Briefe selbst, man muss versuchen
abzuleiten und zu rekonstruieren, worauf Paulus héchstwahrscheinlich reagiert hat.
An wen schrieb er? Was war die Situation, die er angesprochen haben kénnte? Der
andere liest die Post von jemand anderem.

Nochmals, wenn Sie einen Brief erhalten haben, der nicht fir Sie bestimmt war, und
Sie ihn gelesen haben, besteht eine gute Chance, dass Sie grof3e Teile davon nicht
verstehen, weil Sie nicht in den Rest des Gesprachs eingeweiht sind oder wer die
andere Partei war, die ihn geschrieben hat, oder wie die Situation war, eine
Beziehung zwischen den beiden. oder das Problem, das moglicherweise dazu gefiihrt
hat, dass dieser Brief geschrieben wurde. Und so haben Sie nur den Buchstaben
selbst. Und das Gleiche gilt fiir die Lektlre der Briefe des Paulus.

Wir haben nur seine Briefe, eine Aufzeichnung seiner Seite der Kommunikation. Und
so versuchen wir, auf dieser Grundlage so viel wie moglich zu rekonstruieren, was
hochstwahrscheinlich in der Gemeinde in Rom oder der Gemeinde in Galatien oder
der Gemeinde in Ephesus oder Kolossa oder in einer der anderen Stadte, an die
Paulus schrieb, oder in Thessalonich vor sich ging. Was waren die Umstande oder die
Situation oder das Problem oder die Frage, die Paulus dazu veranlassten, diesen Brief
zu schreiben? Als Antwort auf das, woran uns das erinnert, missen wir also ein
plausibles Szenario aus den Briefen des Paulus rekonstruieren, das uns hilft, seine
Briefe zu interpretieren.

In gewisser Weise ist es also eine Art Kreis. Wir schauen uns die Briefe des Paulus an,
um herauszufinden, was wir Uber die Leser und ihre Umstande und Probleme wissen
konnen, und dann verwenden wir das, um den Brief selbst zu interpretieren. Aber
auch hier missen die Briefe in gewissem Sinne als Antworten auf sehr spezifische
Situationen verstanden werden.

Und ich hoffe, dass ich in der Lage sein werde, zu zeigen, dass es einige Abschnitte in
den Briefen des Paulus gibt, die keinen Sinn ergeben, wenn wir nicht etwas dariiber
verstehen, woran Paulus sich wandte. Ich denke, es gibt einige Abschnitte in den



Briefen des Paulus, die mehr Sinn ergeben, wenn wir das tun, und es gibt einen
groRen Unterschied in der Art und Weise, wie wir einen Text lesen. Vielleicht werden
wir am Ende einige Abschnitte haben, in denen ich zeigen werde, dass wir ganz
anders lesen sollten, als man uns glauben gemacht hat, indem wir verstehen, welche
Situation und welches Problem Paulus anspricht.

Das kann oft einen Unterschied machen, wie wir die Buchstaben interpretieren. Ja.
Rechts.

In einigen Briefen gibt es Hinweise darauf, dass Paulus vielleicht nicht unbedingt
davon ausgeht, dass jeder in eine bestimmte Situation eingeweiht sein wird. Zum
Beispiel sagt er in einigen von ihnen, besonders in dem Brief an die Kolosser, ganz am
Ende, dass sie seinen Brief an jemand anderen weiterleiten sollen, an die Stadt
Laodizea. In einigen Briefen des Paulus findet sich also ein Hinweis darauf, dass es
mehr gelesen werden sollte, von mehr als nur der unmittelbaren Zuhorerschaft, fir
die es bestimmt war.

Es gibt andere Buchstaben, die viel kontextspezifischer zu sein scheinen. Zum
Beispiel spricht Paulus in 1. Korinther eine Reihe von Themen an, bei denen es etwas
wichtiger erscheint, zu rekonstruieren, wie die Situation aussehen konnte. Aber es
gibt andere Briefe, in denen Paulus anscheinend beabsichtigte, dass dies nicht nur
von der jeweiligen Gemeinde gelesen werden sollte, sondern dass es in Umlauf
gebracht und breiter gelesen werden sollte.

Und dann schon, interessanterweise, schon am Ende des ersten Jahrhunderts,
anscheinend, erinnern wir uns, wir haben uns einen Text aus dem 2. Petrusbrief
angesehen, damals, als wir Gber den Kanon sprachen, wo der Autor, 2. Petrus, sich
auf eine Sammlung von Paulusbriefen bezieht. Zumindest am Ende des ersten
Jahrhunderts gab es also bereits eine Sammlung von Paulusbriefen, die ziemlich weit
verbreitet war. Wir sind uns nicht sicher, wie viele, aber Sie haben Recht.

Die spezifischen Umstande, an die diese Briefe gerichtet waren, missen durch die
Tatsache ausgeglichen werden, dass es einige Falle zu geben scheint, wie das Buch
Kolosser, wo er seinen Brief nicht nur in der Gemeinde in Kolossa verbreiten wollte.
Um dann ein bisschen konkreter zu werden und einfach noch einmal sehr, sehr kurz
ein wenig Uber die Person zu sprechen, Paul selbst. Ich meine, wer ist diese Figur
oder Figur im frilhen Christentum, und was flihrte dazu, dass all diese Buchstaben,
die seinen Namen tragen, in das Neue Testament aufgenommen wurden? Zunachst
einmal ist das erste, woran man sich erinnern sollte, dass Paulus tatsachlich ein
Blirger von zwei getrennten Welten war, im wahrsten Sinne des Wortes.

Zunachst einmal und in vielerlei Hinsicht war der wichtigste Hintergrund fiir das
Verstandnis von Paulus seine jlidische Welt. Paulus wurde als glaubiger Jude erzogen,
als Pharisaer, und obwohl er anscheinend einer pharisdischen Schule angehorte, die



manchmal etwas liberaler war, verhielt sich Paulus am Ende sehr, sehr radikal und
rechts in der Art und Weise, wie er sein Judentum lebte. Und das zeigt sich daran,
dass Paulus selbst in seinen eigenen Briefen darauf hinweist, dass er versucht habe,
die Gemeinde zu zerstoren.

Er war so besorgt liber diese neumodische Religion, die wir Christentum nennen, und
er sah sie als eine solche Bedrohung fiir das Judentum und den Gehorsam gegentliber
dem Gesetz an, dass er alles tun wiirde, um sie auszurotten. Paulus war also vom Typ
Eiferer, ein Pharisder, aber mit eifererischen Neigungen. Wenn du dich daran
erinnerst, als wir Uber die Pharisder und die Eiferer sprachen, war Paulus eine Art
Pharisder mit starken Eiferer-Neigungen.

Aus Eifer flir das Gesetz wiirde er sogar Christen ausrotten, weil er in diesem neuen
Glauben an Christus eine Bedrohung fiir seine angestammte Religion sah. Paulus war
also durch und durch ein Jude der gesamten jidischen Ausbildung, und das spiegelt
sich offensichtlich in dem Ausmafd wider, in dem er in seinen Schriften Anleihen beim
Alten Testament nimmt. Gleichzeitig war Paulus aber auch Blirger Roms.

Und das bedeutete, dass Paulus offensichtlich mit der griechisch-rémischen
Ausbildung und Erziehung vertraut war. Paulus war vertraut, offensichtlich schrieb er
in der allgemeinen Sprache, der griechischen Sprache der damaligen Zeit. Aber
gleichzeitig benutzte Paulus oft seine Staatsbiirgerschaft.

Er war durchaus bereit, dies auszunutzen. Nicht ein paar Mal hat ihn seine romische
Staatsbuirgerschaft aus ernsthaften Schwierigkeiten herausgeholt, wenn man die
Apostelgeschichte liest. Paulus war also ein Mensch aus zwei Welten, offensichtlich
in der Welt des Judentums und der strikten Einhaltung des Gesetzes erzogen, ein
Pharisder vom Typ der Eiferer, aber gleichzeitig auch ein rémischer Blirger und ein
Kind der romischen Welt.

Das alles ging so weiter bis zu dem Ereignis, von dem wir in Apostelgeschichte Kapitel
9 lesen, und das ist die Bekehrung des Paulus. Und neben Apostelgeschichte Kapitel
9 bezieht sich Paulus selbst an einer anderen Stelle sehr deutlich auf seine
Bekehrung, und eigentlich kdnnten wir wahrscheinlich zwei andere Stellen sagen,
aber die andere ist Apostelgeschichte Kapitel 1. Und was ich kurz erértern méchte,
ist, dass die traditionelle Sichtweise der Bekehrung des Paulus in etwa so aussieht.
Paulus wurde als Pharisder erzogen und dazu erzogen, das Gesetz gewissenhaft zu
befolgen und zu halten, aber je mehr er versuchte, das Gesetz zu halten, desto
frustrierter wurde er Uber das, seine Fahigkeit, dies zu tun, desto mehr fihlte er sich
schuldig wegen seines Versaumnisses, dem Gesetz zu gehorchen, und desto
unruhiger wurde er in seinem Gewissen, bis er schlielRlich einfach nachgab. und
vielleicht Gottes Geist, der in seinem Leben wirkte und ihn dazu anregte, gab er
schlieBlich nach und erkannte, dass er es einfach nicht alleine schaffen konnte und
das Gesetz nicht halten konnte, und das trieb ihn dazu, sich auf Jesus Christus zu



verlassen, und das trieb ihn zum Glauben an Jesus Christus im Gegensatz zu seiner
eigenen Fahigkeit, das Gesetz zu halten.

Denn denken Sie daran, je mehr er versuchte, es zu halten, desto frustrierter wurde
er, und je desillusionierter er von dem Gesetz und seiner Fahigkeit, es zu halten,
wurde, desto mehr flhlte er sich in seinem Gewissen schuldig fiir sein Versagen, und
das trieb ihn schliefSlich dazu und drangte ihn, sich einfach auf Jesus Christus zu
werfen und Gottes Erlésung anzunehmen, die er durch Christus erhalten hat. Obwohl
das eine sehr populdre Vorstellung war, bin ich mir nicht sicher, ob das richtig ist,
wenn man das Neue Testament liest. Und lassen Sie mich zum Beispiel zwei von
Paulus' eigenen Beschreibungen seines Lebens im Judentum vorlesen.

Erinnern Sie sich daran, dass die traditionelle Sichtweise ist, dass Paulus immer
unzufriedener wurde und sich immer schuldiger und frustrierter flihlte, weil er dem
Gesetz nicht gehorchen konnte, und schlieRlich, mit anderen Worten, er wird
vorbereitet und gedrangt und vorbereitet, Jesus Christus als seinen Erldser
anzunehmen. Aber horen Sie sich diese beiden Berichte an. Wir finden eine davon in
Galater Kapitel 1, die anderen in Philipper 3 waren eine Art autobiographische
Berichte Uber Paulus' Leben als Jude.

Und hier ist, was er in Kapitel 1 des Galaterbriefs sagt. Er sagt, Sie hatten keinen
Zweifel an meinem friiheren Leben im Judentum gehort. Paulus schreibt jetzt
eigentlich als Christ, aber er bezieht sich auf sein Leben als Jude davor.

Er sagte, Sie hatten keinen Zweifel an meinem friiheren Leben im Judentum gehort.
Ich verfolgte die Kirche gewaltsam. Auch hier gibt es seine Neigungen zum Eiferer.

Ich verfolgte die Gemeinde Gottes gewaltsam und versuchte, sie zu zerstoren. Ich
machte im Judentum grol3ere Fortschritte als viele in meinem gleichaltrigen Volk,
denn ich war viel eifriger fur die Traditionen meiner Vorfahren. Aber dann fahrt er
fort und sagt: "Als Gott, der mich ausgesondert hatte, bevor ich geboren wurde, und
mich durch seine Gnade berufen hatte, Wohlgefallen daran hatte, mir seinen Sohn zu
offenbaren, damit ich ihn unter den Heiden verkiindete.

Das ist also Konto Nummer eins. Philipper Kapitel 3, hier ist ein weiterer Bericht, in
dem Paulus in autobiografischer Weise sein friiheres Leben beschreibt. Auch hier
schreibt er als Christ, beschreibt aber sein friiheres Leben im Judentum.

Er sagt, denn wir sind es, die Beschnittenen, die im Geiste anbeten, im Geist Gottes,
und uns Jesu Christi riihmen und kein Vertrauen in das Fleisch haben. Dann sagt
Paulus, obwohl auch ich Grund habe, Vertrauen in das Fleisch zu haben. Wenn
jemand anderen Grund hat, Vertrauen in das Fleisch zu haben, dann habe ich noch
mehr.



Ich wurde am achten Tag beschnitten. Ich war ein Mitglied des Volkes Israel, aus dem
Stamm Benjamin, ein aus dem Hebraerbrief geborener Hebrder in Bezug auf das
Gesetz, ein Pharisder in Bezug auf den Eifer, ein Verfolger der Kirche. Was die
Gerechtigkeit vor dem Gesetz anbelangt, so war ich untadelig.

Jetzt frage ich Sie, klingt das nach jemandem, der frustriert war Gber seine Fahigkeit,
das Gesetz zu halten, oder nach jemandem, der ein schlechtes Gewissen hatte, oder
nach dem, was manche ein introspektives Gewissen genannt haben, der immer
frustrierter wurde und sich immer mehr seiner Unfahigkeit und seines Versagens, das
Gesetz zu halten, bewusst wurde, Dass er also in gewisser Weise auf das Evangelium
vorbereitet wird? Das hort sich fiir mich nicht so an. Es klingt, als ob Paulus von
seinen Fahigkeiten als Pharisder vollig Gberzeugt war. Wenn es um Gerechtigkeit
ging, sagt er, war ich unschuldig.

Im Galaterbrief, so heil3t es, Ubertraf er seine Zeitgenossen weit in seiner Fahigkeit,
das Gesetz zu halten. Und er war so lGiberzeugt von seinem Judentum, dass er sogar
versuchen wiirde, die Kirche zu zerstoren. Das war also nicht jemand, der darauf
vorbereitet war, das Evangelium anzunehmen.

Er war nicht jemand, der mit ihrem Versagen und ihrem schlechten Gewissen
konfrontiert wurde, weil sie dachten, sie konnten das Gesetz nicht halten, und er
stlrzte sich schliefSlich in das Evangelium. Stattdessen ist dies jemand, der von
seinem Leben im Judentum voéllig Gberzeugt ist, und das Einzige, was Paulus
verandert hat, ist, als Jesus Christus in sein Dasein einbrach und ihn an jenem Tag auf
dem Weg nach Damaskus niederschlug. Sonst war das das Letzte, woran er dachte.

Er war nicht vorbereitet oder wurde weniger zufrieden mit dem Judentum. Er war
von seiner Religion vollig Giberzeugt. Aber erst als Jesus Christus sich laut Galater 2
offenbarte und in sein Leben einbrach, bewertete Paulus sein friiheres Leben im
Judentum als zu kurz.

Aber bis Christus kam, war Paulus vollkommen zufrieden mit seiner Fahigkeit, das
Gesetz zu halten, und mit seinem Leben im Judentum. Was geschah also mit Paulus
auf der Stralde nach Damaskus? Hochstwahrscheinlich war das, was auf dem Weg
nach Damaskus geschah, das Ereignis, das in Apostelgeschichte 9 berichtet wird und
auf das Paulus im Galaterbrief Bezug nimmt, sowohl eine Bekehrung als auch ein
Auftrag oder eine Berufung von Paulus. Beachte also auf der einen Seite den Rest des
Galaterbriefs.

Der Abschnitt, den ich gelesen habe, ist nach der Beschreibung seines Lebens im
Judentum. Er sagt aber: "Als aber Gott, der mich ausgesondert hatte, bevor ich
geboren wurde, und mich durch seine Gnade berufen hatte, Wohlgefallen daran
hatte, mir seinen Sohn zu offenbaren, damit ich ihn unter den Heiden verkiinden
konnte." Es gibt also die Elemente seiner Bekehrung, so dass er von einem religidsen



System, das Jesus, den Messias, auslasst, zu einem System bekehrt wird, in dem
Jesus im Mittelpunkt steht.

Das ist seine Bekehrung. Gleichzeitig handelt es sich aber auch um eine
Inbetriebnahme. Er hat den Auftrag, den Heiden das Evangelium zu predigen.

Und das ist der Grund, warum in der Apostelgeschichte all diese Missionsreisen auf
dieser Landkarte, die bei Paulus in Rom enden, Paulus einfach seinen Auftrag von
Jesus Christus erfillt, seine Bekehrung zum Christentum, den Auftrag zu kiirzen, das
Evangelium zu predigen, nicht den Juden, sondern den Heiden.

In Ordnung, nachdem wir das gesagt haben, der erste Brief, den wir uns ansehen
wollen, und was ich tun werde, ist, dass ich die Analogie mit der Post aufgreifen
werde, und die Art und Weise, wie ich die Briefe einleiten werde, ist: Offnen wir ein
Stlick Post aus der friihen Kirche. Das erste Stlick Post aus der friihen Kirche, das wir
offnen wollen, ist also der Brief an die ROmer.

Im Gegensatz zu den Evangelien, die keine Angabe der Leser oder des Autors
enthalten, enthalten die Briefe des Paulus, wie es fiir einen Brief des ersten
Jahrhunderts typisch war, in der Regel sowohl eine klare Angabe des Autors oder der
Autoren als auch eine Angabe der Leser. Wir kénnen also schon durch die Lektire
dieser Briefe einiges liber den Autor und die Leser verstehen. Aber der Brief an die
Gemeinde in Rom, das ist der erste Brief, den wir 6ffnen werden.

Der Ausgangspunkt ist, zu erkennen, dass wir nicht die ersten sind, die den
Romerbrief gelesen haben. Mehr als jedes andere Buch im Neuen Testament, wenn
du jemals den Romerbrief gelesen und versucht hast, ihn zu verstehen, mehr als
jedes andere Buch, wurde deine Lektlire des Romerbriefs von anderen Menschen
beeinflusst, die ihn vor dir gelesen haben. Die Romer spielten in sehr entscheidenden
Perioden der Geschichte eine bedeutende Rolle.

Das ist, weil jemand, wer das ist? Martin Luther. Martin Luther ist Deutscher. Martin
Luther, sagen wir Luther.

Martin Luther und Sie kennen ihn vielleicht als Autor von Kirchenliedern wie "Die
machtige Festung ist unser Gott". Martin Luther, das Buch Romer, spielte eine
bedeutende Rolle in seinem Leben. Der Romerbrief war in gewisser Weise ein
Katalysator fir die Entfachung der Reformation.

Es war im Romerbrief, dass Luther sein Denken Uber das Heil aus Gnade durch den
Glauben und nicht durch gute Werke geformt hat. Und sein Denken begann Wurzeln
zu schlagen. Das Buch Romer spielte also in gewisser Weise eine Schliisselrolle bei
Luthers Bekehrung und seinem Umdenken dariber, was das Evangelium war, was es



bedeutete, durch Gnade durch Glauben und nicht durch Werke gerechtfertigt und
gerettet zu werden.

Und wieder die bekannte Reformation entfacht. Es gibt eine Reihe anderer Personen,
fur die der Romerbrief eine Schliisselrolle gespielt hat. Hier ist noch einer.

So sieht man aus, nachdem man etwa 50 Jahre Theologie studiert hat. Weil3 jemand,
wer das ist? Carl Barth. Sehr gut.

Karl Barth, ein berihmter Schweizer Theologe, ist meiner Meinung nach einer der
brillantesten Denker des Christentums und einer der brillantesten theologischen
Denker. Das Buch Rémer spielte auch eine Schlisselrolle in Karl Barths eigener
Reformation in Deutschland, wo er gegen den damaligen deutschen Liberalismus
reagierte und im Romerbrief gewissermalien ein neues Interesse am Evangelium
fand. Und wieder |6ste er fast seine eigene Reformation aus.

Das sind also zwei sehr wichtige Figuren in der Geschichte des Christentums, aber
brillante Képfe, deren Denken, theologische Systeme und spatere reformatorische
Bewegungen bis zu einem gewissen Grad von ihrer Lektlire des Romerbriefes
beeinflusst wurden, wo sie erneut mit Gottes Offenbarung an sie und Gottes Gnade
konfrontiert wurden. Also, das sind zwei der... Und es gibt noch weitere. Dies sind
jedoch zwei der Personen, auf deren Schultern wir stehen, wenn wir das Buch Romer
lesen.

Und wir zeigen lhnen, wie das ist. Wer ist nun der Autor des Buches Romer? Nun, das
ist ziemlich offensichtlich. Es ist der erste Brief in der Sammlung der Briefe des
Paulus.

Und tatsachlich nennt sich Paulus im allerersten Vers des Romerbriefes als den
Autor. Aber ganz hinten im Brief in Kapitel 16 gibt es etwas Interessantes. Und
Kapitel 16 beendet er, wie viele von Paulusbriefen, seine Briefe mit einem Grul3,
sagen wir, mit einem Grul$ an bestimmte Personen.

Und Vers 22, hier ist Kapitel 16, Vers 22. Ich, Tertius, der Schreiber dieses Briefes,
griiBe euch im Herrn. Ich dachte, Paulus hatte diesen Brief geschrieben.

Hochstwahrscheinlich ist dies einfach eine Reflexion einer sehr verbreiteten Art,
Briefe im ersten Jahrhundert zu schreiben. Das heil3t, es war sehr, sehr beliebt und
Ublich, die Dienste eines sogenannten Amanuensis in Anspruch zu nehmen, im
Grunde genommen einer Sekretarin. Und man diktierte bis zu einem gewissen
Niveau, normalerweise diktierte man ihnen den Brief und sie schrieben den Brief auf.

Oft scheint es so, dass der Verfasser des Briefes den Brief manchmal selbst in seiner
eigenen Handschrift ganz am Ende des Briefes unterschrieb. Und es gibt eine Debatte



10

dartber, ob Paulus, nachdem er es geschrieben hat, es lesen und sagen wiirde, ja,
das ist in Ordnung, dann mach weiter und schicke es ab. Aber auch im Romerbrief
finden wir deutlich die im ersten Jahrhundert sehr verbreitete Methode der
Buchstabenherstellung, namlich die Dienste eines Sekretars oder Amanuensis in
Anspruch zu nehmen.

Und das scheint das zu sein, was Paulus tut. Tertius war also sein Sekretar, der
tatsachlich das Buch Romer verfasste. Wahrscheinlich hat Paulus also diktiert oder
gesagt, was er in dem Brief geschrieben haben wollte.

Und ich wiirde vermuten, dass fast alle seine Briefe auf diese Weise geschrieben und
produziert wurden. Das war einfach die Art und Weise, wie du im ersten Jahrhundert
geschrieben hast. Warum schrieb Paulus den Romerbrief? Romer ist, Robmer war
manchmal ziemlich schwer zu verstehen, weil Romer manchmal kein spezifisches
Problem oder eine Krise widerzuspiegeln scheint.

Tatsachlich sind einige zu dem Schluss gekommen, dass der Roémerbrief im Grunde
eine Zusammenfassung des Paulusevangeliums ist. Und da ist viel Wahres dran. Aber
viele haben sich zuriickgehalten, Paulus zu sehen, wie er auf eine ganz bestimmte
Krise oder ein Problem reagiert, wie er es in einigen seiner anderen Briefe tut.

Aber wenn man den Romerbrief liest, scheint es zumindest drei Griinde zu geben, die
aus dem Brief selbst hervorgehen, warum Paulus dies schreiben wiirde. Abgesehen
davon, dass wir einem Uberblickskurs tiber das Neue Testament am Gordon College
etwas zu erzahlen geben. Die erste ist eine Mission, ein missionarischer Zweck.

Das heifRt, Paulus scheint zu schreiben, weil er Rom als Basis fur weitere
Missionstatigkeit sichern will. Das heiRt, im Romerbrief bekommt man das Gefiihl,
dass Paulus' ultimativer Plan darin besteht, nach Westen zu ziehen, so weit wie
moglich nach Westen, um das Evangelium zu predigen. Und er will Rom als Basis fir
seine missionarische Tatigkeit nutzen oder sichern.

Und so schreibt er diesen Brief wahrscheinlich in gewisser Hinsicht, um ihre
Unterstlitzung zu gewinnen. So lesen wir zum Beispiel gegen Ende des Briefes. Und
hier wird das deutlich.

Er sagt, das sei der Grund, warum ich oft daran gehindert worden bin, zu dir, der
romischen Kirche, zu kommen. Ich lese aus Kapitel 15 des Romerbriefes. Aber jetzt,
daich in diesen Gegenden keinen Platz mehr habe, wiinsche ich, wie ich es schon seit
vielen Jahren getan habe, zu lhnen zu kommen, wenn ich nach Spanien gehe.

Pauls ultimatives Ziel ist es also, nach Spanien zu kommen. Ich hoffe, Sie auf meiner
Reise zu sehen und von Ihnen weitergeschickt zu werden, sobald ich eine Weile lhre
Gesellschaft genossen habe. Gegenwartig gehe ich jedoch nach Jerusalem, um den



11

Heiligen fir Mazedonien und Achaia zu dienen, und Achaia hat sich gefreut, die
Ressourcen mit den Armen unter den Heiligen in Jerusalem zu teilen.

Sie taten dies gerne, und sie sind es ihnen schuldig; denn wenn die Heiden
gekommen sind, um an ihren geistlichen Segnungen teilzuhaben, so missen sie
ihnen auch in ihren materiellen Segnungen dienen. Wenn ich also dies vollendet und
ihnen das Gesammelte libergeben habe, werde ich mich tber euch auf den Weg
nach Spanien machen. Und ich weiR, dass ich, wenn ich zu euch komme, in der Fiille
des Segens Christi kommen werde.

Also, verstehen Sie das Bild? Paulus hofft, Spanien zu besuchen, und er scheint zu
wollen, dass sich die romische Kirche um ihn schart und ihn dabei unterstitzt. Ein
Teil des Grundes, den Romerbrief zu schreiben, ist also ein missionarischer Grund,
nur um die Unterstiitzung Roms zu erhalten und sie als Basis fiir seine Tatigkeit zu
sichern, von der er hofft, dass sie ihn bis nach Spanien tragen wird. Ein weiterer
Zweck ist die Entschuldigung.

Ja, einen Spendenbrief. Ja, er benutzt die Sprache nicht ganz so stark, aber du hast
Recht, es kann offensichtlich kérperliche Unterstiitzung beinhalten. Wenn wir zum
Buch Philipper kommen, werden wir sehen, dass das einer der Griinde ist, warum er
den Philipperbrief schreibt, sowohl um ihnen zu danken, als auch um ihre anhaltende
finanzielle Unterstltzung zu ermutigen.

Und so ist es moglich, dass das, worum er bittet, nicht nur ihre Gebetsunterstiitzung
oder was auch immer ist, sondern dass er um ihre finanzielle Unterstiitzung bittet,
wahrend er sich auf den Weg nach Spanien macht. Ja, du hast Recht. Ja, ich glaube
nicht, dass es zufallig ist.

Ich denke, ja, das ist wahrscheinlich Absicht, dass er diese anderen Orte erwahnt, die
ihn unterstitzt haben. Apologetisch, ein weiterer Zweck, den einige im Romerbrief
erkannt haben, ist ein apologetischer Zweck. Mit apologetisch meine ich nicht, dass
Paulus bereut, was er predigt oder lehrt.

Mit Apologetik meinen wir, zu erklaren und zu verteidigen, was er predigt und was er
denkt. Dies kann also mit dem ersten gehen, um ihre Unterstlitzung zu gewinnen.
Paulus skizziert dann, was er lehrt oder predigt, das ist moglich.

Aber es ist klar, dass viele Menschen, wie wir sagten, im Romerbrief eine der
detailliertesten Erklarungen des Evangeliums gesehen haben, die Paulus predigt. Und
das scheint einer der Griinde fiir einen apologetischen zu sein, das Evangelium zu
beschreiben, zu erklaren und zu verteidigen, das er verkiinden und predigen wird. Ein
dritter, und vielleicht der wichtigste, ist ein pastoraler Zweck.



12

Das heildt, besonders wenn man zu Kapitel 14 im Romerbrief kommt, scheint Paulus
sehr an der Beziehung zwischen Juden und Heiden interessiert zu sein, die wir
gesehen haben, die ein wichtiges Thema in der Apostelgeschichte war, was im Konzil
von Jerusalem in Apostelgeschichte Kapitel 15 seinen Hohepunkt erreichte. Erinnern
Sie sich daran? Aber in Apostelgeschichte, Kapitel 15, Jerusalemer Konzil, ging es um
die Frage, auf welcher Grundlage Heiden Gottes Volk werden. Dieses Problem taucht
in Romer Kapitel 14 auf.

Anscheinend gab es also wahrscheinlich ein Problem in der Beziehung zwischen
Juden und Nichtjuden zu genau diesem Thema. Auf welcher Grundlage verhalten sich
Juden und Heiden zueinander? Und auf welcher Grundlage werden die Heiden
zusammen mit den Juden als Volk Gottes akzeptiert? Und so war ein Teil des
Romerbriefes ein pastoraler Zweck. Das heilt, es ging um ein Problem in der
Versammlung der Uneinigkeit zwischen Juden und Heiden.

Nun, was das ausgeldst haben kdnnte, ist, eine Sache, die wir wissen, wenn das Buch
Romer um 57 n. Chr. oder so ahnlich geschrieben wurde. Keine Sorge, das werde ich
Sie nicht in einer Prifung fragen. Aber nehmen Sie an, es wurde um 57 n. Chr.
geschrieben.

Etwa acht Jahre zuvor, im Jahr 49 n. Chr., Claudius, der damals Kaiser von Rom war,
und das allerletzte Blatt in Ihren Notizen, ich habe eine Liste aller Kaiser ab dem 2.
Jahrhundert. Doch Claudius, der 49 n. Chr. Kaiser war, erliel$ ein Edikt. Es gibt
verschiedene Vorschlage dafir, aber ein Edikt, dass Juden aus der Stadt Rom
vertrieben werden mussten.

Und so wurden alle Juden vertrieben. Als er 54 n. Chr. starb, als Claudius starb,
wurde dieses Edikt aufgehoben und den Juden wurde erlaubt, nach Rom
zuriickzukehren. Was dann hatte passieren konnen, ist, dass die Gemeinde wahrend
dieser Zeit von etwa fiinf Jahren weiter gewachsen ware und weiterhin zu einem
weitgehend nichtjlidischen Phanomen geworden ware.

Und jetzt, da die Juden zurliickkommen und feststellen, dass die Gemeinde immer
mehr und mehr heidnisch geworden ist, kdnnte das einige dieser Probleme erklaren,
die Paulus jetzt angehen muss, wenn er das Buch Rémer schreibt. Und noch einmal,
meiner Meinung nach kénnte dies einer der entscheidenden Zwecke des Buches
Romer sein. Und es konnte erklaren, warum er so viel Zeit damit verbringt, sein
Evangelium zu verteidigen, um zu zeigen, dass Juden und Heiden gleichermaRen
Gottes wahres Volk sind.

Sei also in der Lage, diese drei zu erkennen. Auch hier mag es noch ein paar andere
Zwecke geben, aber ich denke, dass alle drei Zwecke aus dem Buch Rémer
hervorgehen. Es gibt keinen Grund, warum Paulus nur einen Zweck haben muss.



13

Ich meine, man denkt dartiber nach. Manchmal, wenn du Briefe schreibst, hast du
nicht immer nur einen Grund, warum du schreibst. Du kdnntest dich hinsetzen, um
eine Reihe von Dingen zu schreiben.

Vielleicht versuchte Paulus also, mehr als nur eine Sache zu tun. Und so scheinen
zumindest diese drei zu beschreiben, warum Paulus sich hinsetzte und das Buch
Romer schrieb. Alles klar.

Haben Sie bisher Fragen? Versteht irgendjemand, warum der Romerbrief
geschrieben steht? Nun, das nachste, worlber ich sprechen moéchte, ist allgemeiner,
wie wir den ROmerbrief als Ganzes interpretieren. Aber was ich sagen werde,
beeinflusst auch andere Blicher des Paulus, besonders den Galaterbrief. Aber Paulus
macht es im Romerbrief mehrfach deutlich, und ich habe euch Schliisselverse
gegeben.

Er macht Aussagen wie: "Wir sind durch den Glauben gerechtfertigt oder gerettet
und nicht durch die Werke des Gesetzes." Und so habe ich IThnen zwei der
entscheidenden Passagen im dritten Kapitel gegeben. In 3,21 und 3,22 sagt er, dass
er nun vom Gesetz getrennt ist, und mit Gesetz bezieht er sich nicht auf irgendein
Gesetz oder romisches Recht.

Ich nehme an, dass er sich auf das Gesetz des Mose im Alten Testament bezieht.
Abgesehen vom Gesetz, abgesehen vom Gesetz des Mose, ist die Gerechtigkeit
Gottes offenbart worden, eine Gerechtigkeit Gottes durch den Glauben an Christus.
Achtet also darauf, wie er die Gerechtigkeit kontrastiert.

Er scheint zu sagen, dass es eine Gerechtigkeit Gottes gibt, die nicht durch das Halten
des Gesetzes, des Gesetzes des Mose, entsteht, sondern jetzt durch den Glauben an
Jesus Christus. Und so beachte, was er in Kapitel 3:28 sagt, ein paar Verse spater.
Denn der Mensch wird durch den Glauben an Christus gerechtfertigt, abgesehen von
den Werken des Gesetzes.

Und die Frage ist, was Paulus mit dieser Aussage meinte? Was meinte er damit, dass
Gerechtigkeit nur durch den Glauben an Christus und nicht durch die Werke des
Gesetzes erlangt wird? Und warum war Paulus liberzeugt, dass man nicht durch das
Gesetz gerecht sein kann, sondern nur durch den Glauben an Christus? Warum war
sich Paulus so sicher, dass das Halten des Gesetzes keine Erlésung bringen konnte,
sondern nur der Glaube an Jesus Christus? Wie erklaren wir uns diesen Gegensatz
zwischen der Rechtfertigung oder Gerechtigkeit durch den Glauben an Christus und
nicht durch die Werke des Gesetzes? Wie du diese Frage beantwortest, um noch
einmal zu unseren Anfangen zuriickzukommen, als wir Glber den Romerbrief
gesprochen haben: Wie du diese Frage beantwortest, hangt mehr als alles andere
davon ab, wie du erzogen und gelehrt wurdest, das Buch Romer zu lesen. Die erste
Person, lassen Sie mich sehen, eine der ersten Personen, die sich ausfihrlich mit



14

dieser Frage auseinandersetzt, und ich sollte nicht unbedingt sagen, die erste Person,
die damit ringt, aber wahrscheinlich diejenige, der die meisten von Ilhnen zu Dank
verpflichtet sind, ist Martin Luther. Und das liegt daran, dass Luther das gelesen hat,
Romerbrief, und er sagte, so wie man diesen Kontrast versteht, ist das Problem, das
Problem mit dem Vertrauen auf das Gesetz ist, dass es der Legalismus ist.

Das bedeutet, Gottes Erlosung zu verdienen, indem er gute Werke vollbringt. Gegen
das, wogegen Paulus sich also ausspricht, wenn er sagt, dass man nicht gerechtfertigt
oder gerettet werden kann, indem man das Gesetz halt, sondern nur durch den
Glauben an Christus, reagiert Paulus auf den Legalismus. Er sagt, dass niemand
gerettet werden kann, indem er gute Werke vollbringt.

Du kannst es nicht tun. Du kannst nicht genug arbeiten, um Gottes Gunst zu
verdienen und zu verdienen. Die einzige Moglichkeit besteht also darin, die guten
Werke aufzugeben und nur auf Jesus Christus zu vertrauen, an Jesus Christus und
seinen Tod am Kreuz und seine Auferstehung zu glauben, um euer Heil und eure
Rechtfertigung zu erlangen.

Wir werden zu einem spateren Zeitpunkt mehr Giber das Wort Rechtfertigung oder
Rechtfertigung sprechen. Aber Luther war tberzeugt, dass Paulus das Thema des
Legalismus ansprach, als er sagte, dass man nicht durch die Werke des Gesetzes,
sondern nur durch den Glauben gerettet werden kann. Das heiRt, du kannst dir
Gottes Gunst nicht verdienen.

Ihr konnt nicht gerettet werden, indem ihr gute Werke vollbringt, sondern nur,
indem ihr das aufgibt und jenes aufgibt und nur auf Jesus Christus vertraut. Also, wie
viele von euch haben den Romerbrief so gelesen, oder ist es das, was ihr denkt? Es
gibt ein paar von euch, okay? Nochmals, wenn ja, dann sind Sie direkt von Martin
Luther beeinflusst worden.

Und mehr als jeder andere hat sein Vermachtnis, den Romerbrief zu lesen, die Art
und Weise beeinflusst, wie wir heute gelehrt werden, ihn zu lesen. Nun, das ist
Martin Luthers Sicht des Romerbriefes, dass Paulus den Legalismus bekampft,
nochmals, der Hauptgrund, den das Gesetz nicht rechtfertigen kann, ist, dass
niemand es tun kann. Wir kdnnen uns Gottes Gunst nicht verdienen.

Das Problem, das Paulus anspricht, ist der Versuch, Gottes Gunst zu verdienen,
indem er das Gesetz halt. Und das kannst du nicht tun. Niemand kann Gottes Gebote
in dem Mal3e befolgen, wie es notig ist.

Niemand kann es perfekt halten. Wir alle versagen. Daher ist der einzige Ausweg das
Vertrauen in Christus und seinen Tod und sein Werk am Kreuz.



15

Diese Ansicht herrschte bis ins 20. Jahrhundert vor. Als in den 1970er Jahren ein
Gelehrter namens E.P. Sanders. Alles, was Sie wissen mussen, ist der Nachname
Sanders.

E.P. Sanders. Das ist also wieder einige hundert Jahre spater, als Sanders auftaucht
und Martin Luthers Art, den Romerbrief zu lesen, in Frage stellt. Offensichtlich war
Martin Luther nicht mehr da, um sich zu verteidigen.

Aber er stellte Luthers Weg in Frage und sagte, nein, Luther habe Paulus
missverstanden. Luther las seine eigene Situation in Paulus zuriick. Und das heift,
wenn Sie sich erinnern, Luther wuchs in einer Situation auf, in der er sich in seiner
Kirche umsah und dachte, dass sie so legalistisch geworden sei und sich auf den Kauf
von Abldssen und dies und das verlasse.

Und er war zunehmend frustriert dartiber und tGber seine Unfahigkeit. Und dadurch
wurde er erneut mit dieser Botschaft konfrontiert: Du kannst sehen, warum du,
wenn er den Vers liest, nicht durch die Werke des Gesetzes gerettet wirst, sondern
durch den Glauben an Christus. Dass er das mit seiner eigenen Situation gleichsetzen
wirde.

Nein, wir werden nicht durch die guten Werke, die wir vollbringen, gerettet. Wir
werden nicht gerettet, indem wir versuchen, Gottes Gunst zu verdienen, sondern nur
durch Gottes Gnade und durch den Glauben an Jesus Christus. Aber Sanders sagte,
nein, Luther und diejenigen, die ihm gefolgt sind, haben dem Alten Testament und
der Literatur des Judentums keine Aufmerksamkeit geschenkt.

Erinnern Sie sich, wir haben ein wenig liber einige der Literatur des Judentums
gesprochen, wie die Mischna, und wir haben ein paar Stlicke Literatur erwahnt, den
Talmud usw. Nun, sagte er, wenn man die Literatur liest, waren die Juden im ersten
Jahrhundert und im Alten Testament nicht legalistisch. Sie dachten nicht, dass sie
Gottes Gunst verdienten, indem sie dem Gesetz des Mose gehorchten.

Sanders sagte, stattdessen, dachten sie, jeder Jude hatte gedacht, dass man durch
Gottes Gnade gerettet wurde. Es war Gott, der dich befreit und gerettet hat. Es war
ein Akt der Gnade Gottes, dass er dich gerettet hat.

Wo das Gesetz ins Spiel kam, ist, dass es einfach eine Moglichkeit war, deinen
Gehorsam gegenilber Gott auszudriicken. Dem Gesetz zu gehorchen, hat dich nicht
reingebracht. Nur die Gnade, Gottes Gnade und der Glaube haben dich
hineingebracht.

Aber was dich dort hielt, war der Gehorsam gegenliber dem Gesetz. Und daher der
Begriff Gnomismus. Das heiRt, Ghomismus ist im Grunde genommen die Werke des
Gesetzes, die eine Antwort auf Gottes Gnade waren.



16

Die Werke des Gesetzes zeigten eben, wie Gottes Volk leben sollte. Diejenigen, die
durch Gnade gerettet worden waren, wiirden wir heute sagen, diejenigen, die Gottes
Gnade als Gottes Volk erfahren hatten, die Juden wiirden das dann zum Ausdruck
bringen und dies durch Gehorsam gegenliber dem Gesetz fortsetzen. Wieder nannte
er das Ghomismus.

Nun, Bundesgnomismus, aber denken Sie einfach an das Wort Gnomismus. Es bildet
eine schonere Parallele zum Legalismus. Gnomismus bedeutet also, dass das Gesetz
dazu diente, auszudriicken, wie die Juden als Gottes Volk leben sollten.

Und so sagte er, dass das einzige Problem, das Paulus damals mit dem Gesetz hatte,
nicht darin bestand, dass es legalistisch war. Das einzige Problem war, dass es nicht
christlich war. Christus war bereits gekommen.

Mit dem Kommen Christi sei das Gesetz nicht mehr notwendig, um zu bestimmen,
wer Gottes Volk sei. Im Grunde war das Sanders' Vorschlag. Paulus spricht also nicht
gegen diese legalistischen Juden, die versuchen, Gottes Gunst zu verdienen, indem
sie eine Liste von Regeln und Vorschriften fihren.

Sie hatten gedacht, dass sie durch Gottes Gnade gerettet wurden, und sie hatten das
Gesetz gehalten, um Gottes Volk zu bleiben, ihr Leben als Juden zu leben. Wenn
Paulus also sagt, dass du nicht durch die Werke des Gesetzes gerettet wirst, sondern
durch den Glauben an Christus, dann spielt das Gesetz im Grunde das, was er sagt,
jetzt, da Christus gekommen ist, keine Rolle mehr. Das war Sanders.

Jetzt gibt es noch ein weiteres Puzzleteil. Eine andere Person namens James Dunn,
ein britischer Gelehrter, kam dazu. Und er sagte, Sanders habe Recht gehabt, dass
die Juden nicht diese kalten, harten Legalisten seien, als die wir sie dargestellt haben.

Sie alle versuchten, sich Gottes Gunst zu verdienen und dachten, dass sie irgendwie

genug gute Werke tun konnten, um Gott zu gefallen, und dass das sie retten wiirde.

Stattdessen sagte er, Sanders habe Recht gehabt. Die Juden dachten, sie seien durch
Gottes Gnade gerettet worden.

Und das Gesetz war damals nur ein Mittel, um dies aufrechtzuerhalten und ihre
Identitat als Gottes Volk zum Ausdruck zu bringen. Aber was hatte Paulus so
verargert? Nun, Dunns Antwort war, dass das Problem, das Paulus ansprach, nicht
der Legalismus a la Martin Luther war, der versuchte, Gottes Gunst zu verdienen. Das
Problem war auch nicht nur Gnomismus.

Aber er sagte, das Problem sei der Nationalismus. Das heilt, das Problem war, dass
die Juden durch die Fokussierung auf das Gesetz die Heilsversprechen zu eng an das
Judendasein knlipften. Mit anderen Worten, die Schwierigkeit bestand darin, dass



17

die Juden die Nichtjuden ausschlossen, indem sie sich auf das Gesetz konzentrierten,
indem sie das Gesetz zu einem Faktor machten.

Damit sie das Gesetz nicht benutzten, um Gottes Gunst zu verdienen. Sie benutzten
das Gesetz, um Heiden im Grunde auszuschlieBen und um zu zeigen, dass das wahre
Volk Gottes diejenigen sind, die im Bund mit Mose sind und das mosaische Gesetz
halten. Das ist es, was mich als Gottes Volk kennzeichnet.

Wenn du also das Gesetz des Mose nicht befolgst, fehlt dir das wichtigste
Identitatsmerkmal. Dir fehlt das entscheidende Merkmal, das dich als Gottes Volk
auszeichnet. Das Problem war also der Nationalismus.

Die VerheilBungen Gottes, die VerheiSungen des Heils waren zu eng mit dem Gesetz
des Mose und mit dem Judendasein verbunden. Und Paulus will das beseitigen und
die VerheiRungen so 6ffnen, dass sie nicht nur Juden, sondern auch Heiden
einschlieRen. Das Problem ist also im Grunde ein nationales, nicht legalistisch, wie
Luther dachte.

In gewisser Weise befand sich hinter ihrem Riicken fast ein Snook. Ich glaube, ich
habe alles falsch verstanden, aber sie werden es nicht tun. Du hast Recht.

Es gibt sie, obwohl es wahrscheinlich gibt, dass die Kirche in Rom sowohl jlidisch
gewesen ware, als auch dass es sowohl Juden als auch Heiden gegeben hatte. In der
Tat, und das ist ein sehr gutes Denken, ich denke, Sie denken auf die richtige Weise,
was das gesagt hatte, insbesondere zu nicht-christlichen Juden, an die sich Paulus
hochstwahrscheinlich wendet, wiirde sich an dieser Stelle an christliche Juden
wenden, die der Kirche angehdren. Und danke, dass du das klargestellt hast.

Und in der Tat ist eine interessante Sache, wie wir meinen, die meisten Juden in
Rom. Aber ja, das ist etwas, was Wissenschaftler die Diaspora oder die Zerstreuung
nennen. Juden, in den meisten Stadten, an die Paulus sich wandte, gab es starke
judische Gemeinden.

Sogar in Korinth sagt uns Paulus, dass wir in Korinth, im Korintherbrief, in der
Apostelgeschichte davon lesen. Die meisten dieser Stadte, einschliefSlich Rom, hatten
eine betrachtliche jidische Bevolkerung. Das ist also eine sehr gute Frage.

Hochstwahrscheinlich wendet sich Paulus an eine Gemeinde, die sowohl Juden als
auch Heiden ist. Und die Schwierigkeit konnte darin bestehen, dass die Juden immer
noch am Gesetz des Alten Testaments als Identitdtsmerkmal festhalten wollen, so
Dunn, und dann wollen, dass die Heiden diesem Beispiel folgen und auch das Gesetz
des Mose halten. Das ist also wieder das, was oft als die neue Perspektive oder der
neue Blick auf Paulus bezeichnet wird, oder Paulus, der seit der Zeit Martin Luthers
eine extreme Verjliingungskur durchgemacht hat.



18

Und jetzt, wo er als nicht angesehen wird, wird Paulus so gesehen, dass er uns nicht
sagt, dass wir aufhoren missen, uns unsere Erlésung zu verdienen, indem wir so
viele gute Werke wie moglich tun. Stattdessen ist das Problem ein ganz anderes: Er
sagt den Juden, sie missten aufhéren, Heiden auszuschlielRen, indem sie das
Evangelium nur auf diejenigen beschranken, die das Gesetz befolgen. Eine andere
Sichtweise, vor allem Luther und die Sanders-Dunn, der neue Look, Sanders und
Dunn sind sozusagen der neue Look.

Ich glaube, Dunn ist der erste, der das Wort "neue Perspektive" oder "neuer Blick"
auf Paul verwendet hat. Eine andere Sichtweise ist folgende: Nach dem alten Ansatz
schlage ich im Grunde Luther vor und der neue Ansatz ist Sanders und Dunn. Nach
dem alten Ansatz war das Problem, das Paulus ansprach, die Unfahigkeit des
Menschen, das Gesetz aufgrund der Siinde zu halten.

Wenn Paulus also sagt, dass man sich nicht durch Werke des Gesetzes rechtfertigen
lassen kann, warum? Laut Luther kann niemand wegen der Slinde das Gesetz in dem
Malie halten, wie es notwendig ist. Wenn man gerettet werden wollte, indem man
sich an das Gesetz hielt, musste man es perfekt halten. Wegen aller Stinde kann das
niemand tun.

Daher ist es Legalismus, zu versuchen, Gottes Gunst zu verdienen, indem man das
Gesetz halt. Und deshalb ist die einzige Option der Glaube an Jesus Christus. Das
Hauptproblem war also die Fahigkeit des Menschen, das Gesetz aufgrund der Siinde
zu halten.

Nach der neuen Perspektive ist das Hauptproblem nicht die menschliche Fahigkeit
und die Siinde. Das Hauptproblem war der jldische Exklusivismus. Das heif3t, die
Juden schlossen Heiden aus, indem sie Gottes HeilsverheiBungen zu eng an das
Gesetz des Mose knipften, indem sie das Judendasein zu eng miteinander
verknupften.

Daher unter Ausschluss von Heiden. Eine andere Moglichkeit, sie zu vergleichen,
besteht darin, zu sehen, dass sie beide unterschiedliche Fragen behandeln. Laut
Luther sagte er, dass die Frage, die Paulus ansprach, lautete: Wie wird ein Stinder vor
einem heiligen Gott gerecht gemacht? Wie werde ich als Stinder, der vor einem
heiligen Gott steht, wieder in Ordnung gebracht? Wie kann ich eine Beziehung zu
einem heiligen Gott eingehen? Der Fokus liegt also auf der Vertikalen.

Wahrend sie unter der neuen Perspektive mit Dunne und Sanders sagen, nein, das ist
nicht die Hauptfrage, die Paul beantwortet. Paulus antwortet stattdessen, wie sich
Heiden und Juden zueinander verhielten? Wie wurden Heiden in das Volk Gottes
aufgenommen? Mussen sie sich an das Gesetz halten? Miissen sie wie ein Jude



19

leben? Und schlieRlich ist der Fokus ein anderer. Laut Luther war der Fokus
individueller.

Nochmals, wie stehe ich als Slinder vor einem heiligen Gott? Wahrend die neue
Perspektive eher gemeinschaftlich ist. Es geht nicht darum, dass Individuen eine
Beziehung zu Gott haben. Es geht darum, dass Juden und Nichtjuden miteinander in
Beziehung treten.

Was bedeutet es, zum wahren Volk Gottes zu gehoren? Auf welcher Grundlage
werden die Heiden in das eine Volk Gottes aufgenommen? Dunne sah im Grunde
zwei. James Dunne sah das Gesetz vor allem in Bezug auf das, was er
Identitatsabzeichen oder Markierungen nannte. Das heil3t, das Gesetz wurde
insbesondere als die Beschneidung fliir Manner angesehen, insbesondere die Sabbat-
und Speisegesetze.

Das sind die Dinge, die die Juden wirklich als Gottes Volk auszeichneten. Es
unterschied sie von den Heiden. Und wenn Paulus sagt, dass niemand gerettet
werden kann, indem er das Gesetz halt, dann sagt er im Grunde, dass die Errettung
nicht durch diese Identitatsmerkmale eingeschrankt werden kann.

Dem Volk Gottes anzugehdren bedeutet nicht nur, der jidischen Nation
anzugehoren und dem Gesetz zu gehorchen. Und die Identifikation mit diesen
Abzeichen, diesen Identitdtsabzeichen, wie z.B. Beschneidungs- und
Lebensmittelgesetze, etc. Aber jetzt kommt sie allein durch den Glauben an Jesus
Christus.

Wenn es also auf Jesus Christus basiert, dann kdnnen Juden und Heiden jetzt beide
gleichermalien Gottes Volk sein. Gut. Sehen Sie also die Unterschiede zwischen den
beiden Ansadtzen? Auch hier ist man sehr individualistisch.

Wie stehe ich vor einem heiligen Gott? Nicht durch Gesetzlichkeit, nicht dadurch,
dass man sich Gottes Gunst verdient, indem man gute Werke tut, sondern nur durch
den Glauben an Christus. Wahrend der andere sagt, nein, nein, die Frage ist, wer ist
das wahre Volk Gottes? Wie werden Heiden als Gottes Volk akzeptiert? Miissen sie
sich an das Gesetz des Mose halten? Oder kénnen Heiden Gottes Volk werden?
Konnen sie auch getrennt vom Gesetz des Mose einbezogen werden? Das ist das
Problem, das Paulus laut der Neuen Perspektive im Romerbrief anspricht. Ich denke,
Sie fragen sich, wem wir folgen werden? Eine mogliche Losung ist, auch hier frage ich
mich, warum wir notwendigerweise einen von beiden ausschliefen mussen.

Also, ich werde New Perspective sein und ich werde nicht ausschlieBen. Ich werde sie
beide einbeziehen. Auf der einen Seite denke ich, dass die Neue Perspektive
wahrscheinlich richtig ist, dass Paulus das Thema der Beziehung zwischen Juden und
Heiden anspricht.



20

Judischer Exklusivismus ist ein Problem. Heiden zu zwingen, das Gesetz des Mose zu
befolgen, als Zeichen dafir, dass sie zum wahren Volk Gottes gehoren, ist ein Thema,
das Paulus anspricht. Ich denke also, dass wir der Neuen Perspektive zustimmen
konnen.

Und sicherlich sollten wir nicht jeden einzelnen Juden als einen kalten, harten
Legalisten im Neuen Testament darstellen. Aus dieser Perspektive hat die Neue
Perspektive wahrscheinlich alles richtig gemacht, da Paulus das Thema anspricht.
Wer ist das wahre Volk Gottes? Auf welcher Grundlage werden Heiden in Gottes Volk
aufgenommen? Missen sie ein Leben als Juden flihren? Missen sie das Gesetz des
Mose als Identitatsmerkmal beachten, das sie als Gottes Volk kennzeichnet und
auszeichnet? Wenn wir uns jedoch mit diesem Thema befassen, ist dieses Problem
meiner Meinung nach Teil eines anderen Problems.

Diese Frage, wer das wahre Volk Gottes ist, auf welcher Grundlage werden Heiden
zum Volk Gottes gehdren, wenn man anfangt, diese Fragen zu stellen, das ist ein Teil
der anderen Frage, was ist fur die Errettung erforderlich? Reicht der Glaube an Jesus
Christus aus, oder muss man sich auf das Gesetz des Mose verlassen? Oder wir
kénnten sagen, irgendein anderes Werk, das jemanden als Gottes Volk auszeichnen
wirde. Wie kann man... Also, wie verhalten sich Juden und Heiden? Was ist
erforderlich, um zum Volk Gottes zu gehdren? Was von Heiden verlangt wird, wenn
sie dem Volk Gottes angehoren, wirft einfach ein groReres Problem auf. Wie steht
man vor einem heiligen Gott? Ich denke also, dass Luter auch in diesem Fall Recht
hatte.

Ich denke also, dass die angemessene Antwort und die angemessene Art, den
Romerbrief zu lesen, meiner Meinung nach darin besteht, beide Ansatze und beide
Perspektiven im gesamten Buch Romer angesprochen zu sehen. Und so werden wir
es so betrachten und aus dieser Perspektive lesen. Und dieses Thema wird im
Galaterbrief wieder genauso akut zur Sprache kommen.

Gut, es gibt ein paar Passagen, die ich mir im Romerbrief etwas genauer anschauen
mochte, aber ich wiinsche euch ein schones Wochenende und wir sehen uns am
Montag. Auf Wiedersehen.

Dies ist Dr. Dave Mathewsons Geschichte und Literatur des Neuen Testaments,
Vorlesung 14 Gber den Neuen und Alten Paulus und eine Einflihrung in das Buch
Romer.



