Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Lektion 13, Apostelgeschichte
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewsons Geschichte und Literatur des Neuen Testaments,
Lektion 13, das Buch der Apostelgeschichte.

In Ordnung, lass uns weitermachen und anfangen.

Was wir vorhaben werden, ist, heute weiter daran zu arbeiten, die Apostelgeschichte
durchzuarbeiten. Wir haben gerade erst damit angefangen, also werden wir ein
wenig dariber sprechen, was wir Gber die Art des Gesamtaufbaus und die Struktur
des Buches gesagt haben. Und dann werden wir, ahnlich wie wir mit den Evangelien
umgegangen sind, uns auf die Hauptthemen und einige der Haupttexte
konzentrieren, auf die Sie in dem Buch achten sollten.

Und dann zum Schluss ein Beispiel fiir eines der Themen betrachten, mit denen wir
uns normalerweise auseinandersetzen muissen, wenn wir die Apostelgeschichte
lesen. Und wir werden die Passage als eine Art Testfall dafiir verwenden, wie wir das
Buch interpretieren, oder zumindest einige der Fragen, die wir aufwerfen und mit
denen wir uns auseinandersetzen missen.

Beginnen wir also mit dem Gebet und schauen wir uns dann mehr Details in der
Apostelgeschichte an. Vater, ich danke dir noch einmal fiir die Gelegenheit,
innezuhalten und dein Wort im Licht seiner urspriinglichen Umgebung und seines
ursprunglichen Kontextes zu analysieren, aber auch in dem Bewusstsein, dass diese
sehr kontextuell situierte Sammlung von Dokumenten auch heute noch als dein Wort
zu uns spricht. Und ich bete, dass wir uns dessen bewusst sind und dass wir
erkennen, dass wir es mit nichts Geringerem als deinem Wort zu tun haben. Es
erfordert also all die Energie und Disziplin und all unsere geistigen und spirituellen
Fahigkeiten und Fahigkeiten. Es erfordert, all das in den Text einflieBen zu lassen, um
zu versuchen, ihn so klar und genau wie moglich zu verstehen. Im Namen Jesu beten
wir, Amen.

Gut, in der letzten Unterrichtsstunde, die wir uns angesehen haben, haben wir
begonnen, die Apostelgeschichte in Bezug auf ihre Struktur und Beziehung zum Alten
Testament zu betrachten.

Ich habe euch vorgeschlagen, dass der Schliisseltext zum Verstandnis der
Apostelgeschichte Kapitel 1, Vers 8 ist. Wo Jesus ganz am Anfang des Buches, als er
sich an seine Jinger wendet, an seine Nachfolger, iber die wir mehr in Matthaus,
Markus, Lukas und Johannes lesen, wie Jesus sich nun nach seinem Tod und seiner
Auferstehung an seine Nachfolger wendet, erinnert Jesus sie nun oder verlasst sie



mit ihrem Auftrag. Und das ist, dass sie, sagt Jesus, auf |hn warten sollen, warten,
und dass Er in Vers 8 Kraft empfangen wird, wenn der Heilige Geist auf euch kommt
und ihr meine Zeugen sein werdet in Jerusalem, in ganz Judaa und Samaria und bis
an die Enden der Erde. Was dabei wichtig ist, ist, dass ich vorgeschlagen habe, dass
dies nicht in erster Linie eine Strategie dafiir ist, wie man Mission macht, sondern
dass es direkt aus dem alttestamentlichen Buch Jesaja stammt.

All diese Texte, der Hinweis auf die Macht oder den Heiligen Geist, der von oben auf
sie herabkommt, der Hinweis darauf, Zeugen zu sein, und die Verweise darauf, bis an
die Enden der Erde zu gehen, all das kommt direkt aus dem Buch Jesaja, so dass das,
was Jesus im Grunde sagt, jetzt das ist, was Jesaja vorausgesehen hat. Jesajas
VerheiRung von der Wiederherstellung des Volkes Gottes und der Ausbreitung von
Gottes Reich und seiner Herrlichkeit bis an die Enden der Erde wird nun in der Person
Jesu Christi und seiner Nachfolger erfiillt, die durch die Kraft des Heiligen Geistes
Jesajas Prophezeiung und seine Vision von der Wiederherstellung und Verbreitung
von Gottes Reich und seiner Herrlichkeit bis an die Enden der Erde erfiillen werden.
In Apostelgeschichte 1,8 geht es also nicht in erster Linie darum, wie man Mission
macht, sondern in erster Linie darum, wie Jesus und seine Nachfolger das Programm
der Wiederherstellung erfiillen, wie es im Buch Jesaja zu finden ist. Du wirst also
bemerken, dass ein zweiter Abschnitt in deinen Notizen, unter den Verweisen, die
ich dir auf Jesaja 32, 43 und 49 gegeben habe, auf der anderen Seite, Kapitel 1, Vers
8, auch eine Art groben Uberblick dariiber gibt, wie der Rest des Buches ablaufen
wird und wie er sich in Erflllung von Jesajas Vision flr die Wiederherstellung
entwickeln wird.

So entspricht zum Beispiel der erste Teil, dass ihr meine Zeugen in Jerusalem sein
werdet, im Grunde den ersten sechs Kapiteln oder dem ersten Teil des 6. Kapitels der
Apostelgeschichte, und dann die Tatsache, dass das Evangelium sich nach Judaa und
Samaria ausbreiten wird, spiegelt sich in den nachsten Kapiteln der
Apostelgeschichte wider, Apostelgeschichte Kapitel 6 bis Kapitel 9. und dann wiirden
die Kapitel 12-28 den Enden der Erde entsprechen, wo der Apostel Paulus in Rom
landet, um diese gute Nachricht zu verkiinden, wiederum in Erfillung der VerheiBung
der Wiederherstellung durch Jesaja. Aus diesem Grund ist Apostelgeschichte 1,8 sehr
wichtig, weil sie sie mit dem Buch Jesaja und dem Alten Testament verbindet, aber
auch einen groben Uberblick dariiber gibt, wie sich der Rest der Apostelgeschichte
entwickeln wird, in einer Art konzentrischer Kreise, der ein Gebiet umfasst, das weit
Uber Jerusalem hinausgeht. In Anbetracht dessen kdnnen wir also sagen, dass der
Zweck der Apostelgeschichte in erster Linie darin besteht, zu zeigen, wie dieses
Evangelium seine Wurzeln in Matthaus, Markus, Lukas und Johannes hat,
insbesondere in Lukas, denn denken Sie daran, dass die Apostelgeschichte Teil eines
zweibandigen Werkes ist, zusammen mit Lukas, aber dieses Evangelium, das Jesus
jetzt Gber das Reich und die Erfiillung des Alten Testaments bringt, jetzt zeigt die
Apostelgeschichte, wie sich dieses Evangelium ausbreitet und immer kleinere



judische Gebiete umfasst, wiederum in Erflllung des Alten Testaments und
insbesondere des Buches Jesaja.

Wie das Evangelium von Jerusalem ausgeht, von dort auszieht, um immer kleinere
judische Gebiete anzusprechen und zu umarmen, und wie es in Rom und an den
Enden der Erde landet. Wir werden also darauf zurlickkommen und fragen, inwiefern
das fiir die Art und Weise, wie wir das Evangelium verstehen, wichtig ist, aber
erkennen wir das als den Hauptzweck der Apostelgeschichte. Es wird erzahlt, wie das
Evangelium, das Jesus in den Evangelien verkiindet und erfillt und zur Vollendung
bringt, wie es sich nun an Orte ausbreitet, die immer weniger jldisch sind.

Sie beginnt, kulturelle Barrieren und Grenzen zu liberschreiten. Bevor wir nun
fortfahren, um zum allerersten Vers der Apostelgeschichte zurlickzukehren, um die
Verbindung zu demonstrieren, haben wir gesagt, dass die Apostelgeschichte und
Lukas beide zu einem zweibandigen Werk gehoren. Die Apostelgeschichte und Lukas
hatten, bevor sie in das Neue Testament aufgenommen wurden, ein zweibandiges
Buch gebildet.

Beachte, wie der erste Vers des ersten Kapitels beginnt, im ersten Buch, Theophilus,
ist Theophilus die Person, die im ersten Kapitel von Lukas angesprochen wird, und so
bezieht sich das erste Buch, auf das in Apostelgeschichte 1,1 Bezug genommen wird,
auf das Buch Lukas. Im ersten Buch, das ist das Lukasevangelium, das wir Lukas
nennen, Theophilus, schrieb ich Gber alles, was Jesus von Anfang an tat und lehrte,
bis zu dem Tag, an dem er in den Himmel aufgenommen wurde, nachdem er den
Aposteln, die er erwahlt hatte, durch den Heiligen Geist Anweisungen gegeben hatte.
Die Apostelgeschichte wird also eine Fortsetzung dieser Geschichte sein, die im
Lukasevangelium begonnen wurde.

Bevor wir nun fortfahren und uns einen wichtigen Text in der Apostelgeschichte
ansehen, gibt es eine interessante Sache, im Lichte der Parallelen zu Jesaja, wir
haben noch einmal das Buch Jesaja gesagt, besonders die zweite Halfte davon, aber
das gesamte Buch legt ein Wiederherstellungsprogramm dar, das mit der Erlésung in
Jerusalem beginnt. Das heiRRt, Gottes Volk, Israel, muss nach Jerusalem
zuruckgebracht werden. Gott wird sein Volk zurtickbringen.

Denkt daran, als Jesaja geschrieben wurde, war Gottes Volk wegen seiner Siinde und
seines Gotzendienstes im Exil oder bereit, ins Exil zu gehen, und so sieht Jesaja eine
Zeit voraus, in der Gottes Volk aus dem Exil nach Jerusalem zuriickgebracht und
wiederhergestellt werden wird, aber das ist nur eine Vorbereitung auf die
Wiederherstellung der Konigreiche. Denkt auch daran, dass zu dieser Zeit, als Jesaja
geschrieben wurde, Israel in zwei Konigreiche geteilt war. Erinnern Sie sich an lhre
alttestamentarische Umfrage mit Professor Wilson, Hildebrandt oder Professor
Phillips?



Das geteilte Konigreich, das Konigreich Israel, war in Israel und Juda geteilt worden.
Es sieht also so aus, wie Jesaja es fiir eine Zeit betrachtet, in der die beiden Reiche
wiederhergestellt sein werden. Es wird ein Volk Gottes geben.

Das Heil wird nach Jerusalem kommen. Sie werden Zeugen sein, damit das Heil
letztlich bis an die Enden der Erde geht. Wir haben damals auch gesagt, dass die
Apostelgeschichte nach demselben Schema handelt.

Es beginnt mit der Erlosung in Jerusalem und den wiederhergestellten Kénigreichen.
Interessanterweise stellt sich die Frage, was passiert, nachdem das Evangelium
Jerusalem verlassen hat? Einer der ersten Orte, an den die Apostel zu gehen
begannen, war Samaria, das nordliche Kénigreich Israel. Und das ist einer der
Grinde, warum die Apostelgeschichte Samaria, Jerusalem, Judda und Samaria
erwahnt, denn das war Teil von Jesajas Versprechen der Wiederherstellung, dass die
beiden Konigreiche, die geteilt wurden, als das eine Volk Gottes wiederhergestellt
werden wirden.

Und dann sollen sie seine Zeugen sein, auf dal das Heil zuletzt geht bis an die Enden
der Erde. Apostelgeschichte 28 endet damit, dass das Evangelium Uber den Apostel
Paulus, einen der Jiinger Jesu, nach Rom gelangt. Nun, eine interessante Sache, das
hilft uns, ich denke, das hilft uns, eine interessante Passage zu verstehen, die mich
immer ein wenig verwirrt hat.

Und das heildt, gleich nach Apostelgeschichte 1,8, liest du das, Jesus erscheint seinen
Jungern und sagt ihnen: Ihr werdet meine Zeugen sein in Jerusalem, Judaa, Samaria,
bis an die Enden der Erde, wenn ich meinen Geist Giber euch ausgegossen habe,
wieder in Erfillung von Jesaja. Und dann endet die Apostelgeschichte Kapitel 1 mit
dieser interessanten Geschichte, beginnend bei Vers 15, ich bin immer noch in
Kapitel 1, das ist ganz am Anfang des Buches. In jenen Tagen erhob sich Petrus unter
den Christen, den Glaubigen, und sagte, Freunde, die Schrift misse erfillt werden,
die der Heilige Geist durch David liber Judas vorausgesagt hatte, der zum Fihrer fur
diejenigen wurde, die Jesus verhafteten.

Das bringt dich zurlick zu den Evangelien. Jeder erinnert sich daran, dass kurz bevor
Jesus gekreuzigt und getotet wurde, einer seiner zwolf Jiinger, Judas, Jesus verriet
und im Grunde nicht mehr zu den Zwolf gehort. Das Problem ist also, dass du jetzt
noch elf Jinger hast.

Und so endet Apostelgeschichte Kapitel 1 damit, dass die Menschen einen weiteren
Jinger auswahlen. Zum Beispiel heillt es, dass sie tatsachlich Loswirfe geworfen
haben und die Lose auf einer bestimmten Person namens Matthias gelandet sind
und er war Jiinger Nummer zwo6lf. So endet Vers 26 von Kapitel 1, und sie haben das
Los fiir sie geworfen, und das Los fiel auf Matthias, und er wurde zu den elf Aposteln
hinzugefligt.



Jetzt hast du also wieder zwolf. Was ist nun die Bedeutung dieser Geschichte?
Warum mussten sie haben, ich meine, zunachst einmal kdnnte man fragen, nun,
warum sind elf nicht genug? Ich meine, sicherlich, vor allem, da Judas ein boser Kerl
war, also hatte Jesus seinen Zweck mit elf erreichen kénnen. Warum war noch ein
weiterer notwendig? Warum musste Lukas das aufzeichnen? Was geht in Lukas vor,
wenn er die Tatsache betont, dass der zwolfte Apostel hinzugefiigt wurde? Wieder
wahlte Jesus in den Evangelien zwolf Apostel aus, einer von ihnen, Judas, lief ab.

Am Ende hat man also elf am Anfang der Apostelgeschichte. Es gibt nur elf Apostel,
und jetzt legt die Apostelgeschichte, der Autor der Apostelgeschichte, Wert darauf,
zu betonen, dass dieser zwolfte Apostel hinzugefligt wurde. Was glaubst du, woran
das liegt? Das ist die ideale KleingruppengrolRe, oder was ist los? Nochmals, was war
die Bedeutung der Zahl zwo6lf? Warum wahlte Jesus tGiberhaupt zwolf Apostel aus? Ja,
die zwolf Apostel reprasentierten die zwolf Stamme Israels.

Indem Jesus zwolf Apostel versammelte, sagte er, dass dies das neue Volk Gottes ist.
Das neue Volk Gottes dreht sich nicht mehr um das Volk Israel und die zwolf
Stamme, sondern das neue Volk Gottes, zu dem auch Israel gehort, griindet sich nun
auf Jesus und seine Apostel. Deshalb wahlt er zwolf aus, um zu zeigen, dass dies das
neue Volk Gottes ist, das die Erflllung von Gottes wahrer Absicht fiir Israel bringen
wird.

Warum haben Sie also in der Apostelgeschichte einen zwolften Apostel? Nein, ich
glaube nicht, ich glaube tatsachlich, dass Paulus das tut. Wir werden spater sehen,
Paulus denkt, dass er, er scheint zu denken, dass er eine Art Bereicherung zu den
Zwolf ist, aber ich nehme an, dass Matthias hier ein Original war, einer der
urspriinglichen zwolf Apostel. Er sollte es sein, ja.

Das ist eine sehr gute Frage. Also ja, das ist ein guter Punkt. Das ist kein Fehler, dass
wir, oh hoppla, den falschen Mann erwischt haben, versuchen wir es noch einmal,
und dann haben sie Paul bekommen.

Paulus selbst scheint in seinen Briefen zu denken, dass er eine Ergdanzung zu den
Zwolf ist. Ich gehe also davon aus, dass dies legitim ist, und das sollte auch passieren.
Aber beachte, dass ein Teil von Jesajas Verheillung der Wiederherstellung die
Wiederherstellung des Volkes Gottes ist.

Indem er also den zwoélften Apostel wahlt, ist es so, als wolle der Autor der
Apostelgeschichte klarstellen, dass Israel jetzt wiederhergestellt wird. Das Volk
Gottes wird durch die Wahl des zwolften Apostels wiederhergestellt. Und denken Sie
daran, dass die Apostel die zwolf Stamme Israels reprasentieren.



Es ist also notwendig, dass die Apostelgeschichte, dass der Autor der
Apostelgeschichte diese Geschichte mit einbezieht, weil er wiederum die
Prophezeiung demonstriert, die Jesaja gemacht hat, dass sie sich erfiillt, indem die
Nationen wiederhergestellt werden, dass das Volk Israel durch die Wahl des zwélften
Apostels wiederhergestellt wird. Es mussten also zwoélf sein, denn die zwdlf Apostel
entsprechen den zwolf Stammen Israels. Was also in der Apostelgeschichte vor sich
geht, ist das Aussprechen der VerheiBung, Jesajas VerheiBung der
Wiederherstellung, die mit der Wiederherstellung der Stamme Israels beginnt, wird
jetzt erfillt, aber nicht durch das nationale Israel, sondern jetzt durch dieses neue
Volk Gottes, das nicht auf den zwolf wiederhergestellten Stammen, sondern auf den
zwolf Aposteln Jesu Christi gegriindet ist.

Seht ihr, es wird ein neues Volk Gottes geformt, das nationale Grenzen liberschreitet.
Es entsteht ein neues Volk Gottes, das nicht auf jlidische Identitdt oder Gehorsam
gegenliber dem Gesetz angewiesen ist, sondern allein auf den Glauben an die Person
Jesu Christi. Und wieder zeigt der Verfasser der Apostelgeschichte dies, indem er die
Gemeinde den zwolften Apostel wahlen lasst.

Die zwolf Stamme, die wiederhergestellten Kénigreiche aus Jesaja, werden nun von
einem zwolften Apostel auserwahlt, der wiederum als Grundlage dieses neuen
Volkes Gottes auserwahlt wird, das nun den Zweck erfiillen wird, den Gott fir sein
Volk Israel vorgesehen hat. Aber nochmals, ein Volk Gottes, das Israel einschlieft,
aber nicht auf Israel beschrankt ist, schliet Heiden ein, weil der entscheidende
Faktor nicht mehr die nationale Identitat oder das Halten des Gesetzes ist. Der
entscheidende Faktor ist der Glaube an Jesus Christus.

Und wenn das der Fall ist, dann konnen sowohl Heiden als auch Juden Teil dieses
neuen Volkes Gottes sein, das auf den zwolf Aposteln gegriindet ist, nicht auf den
zwolf Stammen Israels. In Ordnung, nur eine Reihe von Schliisseltexten. Ich mdchte
mich nur auf drei davon konzentrieren, obwohl wir uns auch ein paar andere
Elemente ansehen werden, die einzigartig flr die Apostelgeschichte sind.

Aber das erste ist Apostelgeschichte Kapitel 2, in dem von der AusgieBung des
Heiligen Geistes Uber das Volk Gottes berichtet wird, das in Jerusalem versammelt
ist. Aber der Schlissel hier ist, dass dieses Ereignis wieder eindeutig mit dem Alten
Testament verbunden ist. Mit anderen Worten, das ist nicht, so sehr es auch
unerwartet gewesen sein mag, es war kein einzigartiges, beispielloses Ereignis.

Es wurde im Alten Testament vorweggenommen. Denn wenn Petrus aufstehen und
verteidigen muss, was vor sich geht, heiRt es, dass einige der Zuschauer dachten, sie
seien betrunken, weil die Menschen mit dem Heiligen Geist erfillt worden waren
und nun in Zungen sprachen, und die Zuschauer dachten, sie seien betrunken. Petrus
muss also aufstehen und erklaren, was geschieht, und er erklart es, indem er es mit
dem Alten Testament in Verbindung bringt.



Einer der Propheten, Joel, zeigt, dass das, was geschieht, nichts Geringeres ist als das,
was das Alte Testament prophezeit und vorausgesehen hat. Das heilSt wiederum,
dass das Alte Testament voraussah, wie es das Buch Jesaja und Hesekiel, Jeremia und
die meisten anderen Propheten taten, dass Gott eines Tages sein Volk
wiederherstellen und seinen Geist ausgielsen und einen neuen Bund mit ihnen
schlieRen wirde. Petrus und der Autor der Apostelgeschichte machen nun deutlich,
dass dies mit dem Heiligen Geist geschieht, der tber die Jinger Jesu in Jerusalem
ausgegossen wird.

Die Vorstellung, dass der Heilige Geist auf Gottes Volk kommt, ist also keine
einzigartige Sache der Kirche. Das ist nicht etwas, was nur der Kirche gehort oder was
dem Autor der Apostelgeschichte neu ist, sondern es ist eindeutig eine Erfillung
dessen, was im Alten Testament erwartet wurde. Das, der Heilige Geist, der in
Apostelgeschichte 2 Giber Gottes Volk ausgegossen wird, ist also einfach ein Teil der
Erflllung des neuen Bundes.

Denken Sie daran, dass die Propheten einen Tag voraussahen, an dem Gott einen
neuen Bund mit seinem Volk schlieBen wiirde. Der alte Bund scheiterte, weil Israel
ungehorsam war und ihn nicht hielt. Gott wiirde also einen neuen Bund schliel3en,
und ein Teil dieses neuen Bundes wiirde darin bestehen, dass Gott seinen Geist Uiber
sein Volk ausgiel3en wiirde.

Das geschieht nun in Apostelgeschichte Kapitel 2. Apostelgeschichte 2 ist also ein
sehr wichtiger Text, weil es die Erflllung ist, nicht nur dessen, was Jesus versprochen
hat, erinnern Sie sich an Kapitel 1, Vers 8, ist, dass sie den Heiligen Geist oder Kraft
aus der Hohe empfangen werden, wenn sie den Geist empfangen. Es ist also nicht
nur eine Erflllung der Worte Jesu, sondern auch eine Erflillung des Alten
Testaments. Aus diesem Grund ist Apostelgeschichte 2 sehr wichtig.

Dies ist der Beginn der Wiederherstellung und des Heils, das in den Propheten des
Alten Testaments verheifen wurde. Ein weiterer wichtiger Text ist Apostelgeschichte
Kapitel 10, und wir springen mehrere Kapitel vor, aber Apostelgeschichte Kapitel 10.
Das heildt, ich fange an, die Geschichte zu lesen, ich werde nicht die ganze Geschichte
lesen, aber das ist die Geschichte eines Zenturios, der ein romischer Militar war und
daher ein Heide, kein Jude, und sein Name war Kornelius.

Und so heilt es, dass es in Casarea einen Mann namens Kornelius gab, einen
Zenturio der italienischen Kohorte, wie sie genannt wurde. Er war ein frommer
Mann, der Gott flirchtete. Im ersten Jahrhundert gab es neben Juden und Nichtjuden
eine Kategorie von Menschen, die als Gottesfiirchtige bekannt waren.



Und hier ist einer dieser Gottesflrchtigen. Er war ein frommer Mann, der Gott mit
seinem ganzen Haus flirchtete. Er gab den Menschen groRziigig Almosen und betete
unablassig zu Gott.

Eines Nachmittags gegen drei Uhr hatte er eine Vision, in der er deutlich einen Engel
Gottes hereinkommen sah und zu ihm sagte: Kornelius. Er starrte ihn erschrocken an
und fragte: Was ist los, Herr? Der Engel antwortete: Deine Gebete und deine
Almosen sind als Gedachtnis vor Gott aufgestiegen. Schickt nun Leute nach Joppe,
denn ein gewisser Simon, der Petrus heil3t, wohnt bei Simon Petrus, einem Gerber,
dessen Haus am Meer liegt.

Als der Engel, der zu ihm sprach, gegangen war, rief er zwei seiner Sklaven und einen
frommen Soldaten aus den Reihen derer, die ihm dienten, und nachdem er ihnen
alles erzahlt hatte, schickte er sie nach Joppe. Das ist also der Ort, an dem Peter sein
sollte. Gegen Mittag des nachsten Tages, als sie sich auf der Reise befanden und sich
der Stadt naherten, stieg Petrus auf das Dach seines Hauses, um zu beten.

Er wurde hungrig und wollte etwas zu essen, und wahrend es zubereitet wurde,
wahrend sein Essen zubereitet wurde, fiel er in Trance. Nun, was ich damit meine,
ist, dass die Trance wahrscheinlich eine visionare Erfahrung ist, ahnlich wie es der
Autor der Offenbarung hatte. Der Autor der Offenbarung ist im Geist und steigt
tatsachlich in den Himmel auf und sieht diese Vision.

Wir werden natirlich mehr tber die Offenbarung sprechen, aber das ist die Art von
Trance, die hier stattfindet. Er sah, wie sich der Himmel 6ffnete und etwas wie ein
grolRes Laken herabkam, das an seinen vier Ecken auf den Boden herabgesenkt
wurde. In diesem Tuch befanden sich allerlei vierfllRige Geschopfe, Reptilien und
Vogel des Himmels.

Da horte er eine Stimme, die sprach: Steh auf, Petrus, tote diese und iss! Petrus aber
sagte: Keineswegs, Herr, denn ich habe noch nie etwas Gotteslasterliches oder
Unreines gegessen. Die Stimme sprach ein zweites Mal zu ihm: Was Gott rein
gemacht hat, darfst du nicht profan oder unrein machen.

Das geschah dreimal, und dann wurde das Ding plétzlich in den Himmel
emporgehoben. Was ist nun hier los? Die Vision, die Petrus hat, ist die des Blattes,
das all diese Tiere enthalt, die nach dem Gesetz des Alten Testaments flir unrein
erklart wurden. Und nun, in einer Vision, sieht Petrus das und hort eine Stimme aus
dem Himmel, wahrscheinlich die Stimme Gottes oder einer Gottes, die sagt, dass
diese Tiere, die nach dem Gesetz des Alten Testaments fur unrein erklart wurden,
jetzt rein sind.

Das heillt, es steht Ilhnen frei, sie zu essen. Was ist der Zweck davon? Was ist hier
los? Auch hier geht es um zwei verschiedene Dinge. Auf der einen Seite gibt es



Kornelius, der ein heidnischer Zenturio ist, und er schickt Manner nach Joppe, wo
Petrus ist.

Und dann gibt es diese Geschichte von Petrus, der diese Vision hatte, und eine Vision
von diesen Tieren, die nach dem Gesetz des Alten Testaments, dem mosaischen
Bund, fur unrein erklart wurden, und jetzt werden sie fir rein erklart. Was ist hier
los? Geht es wirklich nur darum, Peters Hunger zu stillen? Wie hangen diese beiden
Geschichten zusammen? Wieder die Geschichte dieses heidnischen Zenturio, und
dann die Geschichte von Petrus, einem der Apostel Jesu, der diese Vision von
Nahrung hat, die Gott jetzt fur rein erklart. Ja? Okay, ja, du hast Recht, wenn du die
Heiden erwahnst, denn was hier vor sich geht, ist nicht nur eine Aussage Uber Tiere,
sondern auch lber Heiden.

Petrus wird also gezeigt, dass das Gesetz, das Gesetz des Alten Testaments, das euch
in den Heiden ausgezeichnet hat, diese Rolle nicht mehr spielen kann. Nun kann das
Evangelium sowohl zu Heiden als auch zu Juden hinausgehen. Wenn man also
damals diese Vision hat und sagt, dass alle Nahrung jetzt rein ist, ist es so, als ob Gott
jetzt auch sagt, dass die Heiden rein sind und dass sie jetzt als gleichwertige
Mitglieder des Volkes Gottes akzeptiert werden kdnnen.

Das zeigt sich daran, dass Petrus zeigt, dass das Gesetz des Alten Testaments nicht
mehr zwischen Juden und Heiden trennt. In gewisser Weise ist es aufgehoben
worden, und es ist in Christus zur Erfillung gebracht worden. Nochmals, denken Sie
dartber nach, die Speisegesetze, die Speisegesetze im Alten Testament, die Juden
verboten, bestimmte Arten von Lebensmitteln oder bestimmte Arten von Fleisch zu
essen, eine der Funktionen dieser Gesetze war, dass sie als Identitatsmarker
fungierten, um Juden von anderen Nationen, Juden von den anderen Nationen zu
unterscheiden.

Und wenn man dariber nachdenkt, in der friihen Kirche, der friihen Kirche, in der die
Unterscheidung zwischen Juden und Heiden oft am deutlichsten wurde, dann wird
die Kirche beginnen, sich von Jerusalem nach Judaa, Samaria und bis an die Enden
der Erde auszubreiten. Mit anderen Worten, die Gemeinde wird beginnen, immer
heidnisch zu werden. Nun, da die Kirche das tut, ist einer der Orte und eine der
Zeiten, in denen die Unterscheidung zwischen Juden und Nichtjuden am scharfsten
ist, wenn sie sich hinsetzen und eine Mahlzeit zu sich nehmen, weil es den Juden
verboten ware, bestimmte Arten von Lebensmitteln und Fleisch zu essen, gemafl
dem Gesetz des Alten Testaments, wo Heiden solche Skrupel nicht hatten.

Was diese Vision also noch einmal tut, ist, Petrus zu zeigen, dass jetzt, mit dem
Kommen Christi und all diesen Ereignissen, die mit der AusgieRung des Heiligen
Geistes stattgefunden haben, und mit dem Kommen Christi die Heiden fir rein
erklart werden und dass die Heiden nun Gottes Volk werden kdnnen,
gleichberechtigt mit den Juden. Und deshalb gelten die Speisegesetze nicht mehr, sie



10

machen diese Unterscheidung zwischen Juden und Heiden nicht mehr. Und Petrus
kann sich frei fihlen zu essen, er kann sich hinsetzen und mit ihnen essen, er kann sie
willkommen heilden, er kann ihnen predigen und sie als das wahre Volk Gottes
willkommen heiRen.

Kapitel 10 spielt also eine sehr entscheidende Rolle in der Entwicklung der
Apostelgeschichte. Nochmals, der Zweck der Apostelgeschichte besteht darin, zu
zeigen, wie das Evangelium zu beginnen beginnt, dass Gott am Anfang, in einer
ziemlich engen jludischen Grenze, beginnt, sich auszubreiten und Volker mit immer
geringerem jlidischem Erbe zu umfassen, d.h. heidnischer, bis er bis an die Enden der
Erde kommt. Wenn das passiert, werden Sie wieder mit Problemen wie diesem
konfrontiert.

Erinnern Sie sich an die Frage, die sich die meisten Juden stellten: Wer ist das wahre
Volk Gottes? Was bedeutet es, Gottes Volk zu sein? Nun, es bedeutet, dass ich ein
Leben als Jude lebe, dass ich das Gesetz des Mose annehme, fir Manner bedeutete
das, beschnitten zu werden, fiir alle, die bedeuteten, die Speisegesetze zu befolgen,
den Sabbat zu halten usw. Und so stellt sich die Frage, was von ihnen verlangt wird,
wenn die Gemeinde immer heidnischer wird, d.h. Menschen, die das Gesetz nicht
befolgen, das Gesetz nicht befolgen? Missen sie das Gesetz halten, um Gottes Volk
zu sein? Und so ist diese Vision eine Mahnung an die Menschen, an Petrus, nein, das
Gesetz spielt keine Rolle mehr bei der Definition, wer das Volk Gottes ist. Die
bekannten jadischen Identitatsmerkmale wie die Beschneidung, der Verzehr
bestimmter Fleischsorten und das Halten des Sabbats spielen keine Rolle mehr bei
der Definition, wer das Volk Gottes ist.

Und das ist der Zweck dieser Vision, die Peter hat. Indem es alle Lebensmittel fir rein
erklart, spielt das Gesetz keine Rolle mehr bei der Bestimmung, wer Gottes Volk ist.
Aber jetzt sind auch Heiden rein und kénnen als Gottes wahres Volk akzeptiert
werden.

Der nachste wichtige Text in der Apostelgeschichte ist das bekannte Konzil von
Jerusalem. In der Tat ist dies vielleicht einer der wichtigsten, vielleicht der wichtigste
Text in der Apostelgeschichte. Und ich mdéchte, dass Sie dieses Datum wissen, 70 n.
Chr., es tut mir leid, ich habe das falsche Datum drin.

Das war etwas anderes. Du musst das Jahr 70 n. Chr. kennen, denn das war der
Zeitpunkt, an dem der Tempel zerstort wurde. Ich bin mir nicht sicher, wie ich das da
reinbekommen habe.

Aber wie auch immer, das Jerusalemer Konzil ist in der Lage, das mit
Apostelgeschichte Kapitel 15 zu verbinden. Was beim Konzil in Jerusalem noch
einmal wichtig ist, ist die Frage, was erforderlich ist, um das wahre Volk Gottes zu
werden. Wer ist das wahre Volk Gottes? Ist das Gesetz des Mose in Befolgung des



11

Gesetzes des Mose und das Leben als Jude notwendig, um Gottes Volk zu werden?
Und nochmals, besonders fliir Manner, hatte das die Beschneidung als Zeichen des
Bundes bedeutet, den Gott bis zu Abraham und Mose gegeben hat, als Zeichen der
Zugehorigkeit zu Gottes Bundesvolk.

Das ist also das gleiche Thema, das in Kapitel 10 angesprochen wurde, aber jetzt
spitzt es sich irgendwie zu, so dass die friihe Gemeinde das erste Konzil einberuft, auf
dem sie darlber diskutieren und in gewisser Weise eine Entscheidung treffen
werden. Das heildt, wer ist das wahre Volk Gottes? Was ist erforderlich, um zum Volk
Gottes zu gehdren? Und das Problem ist, wenn du anfangst, Apostelgeschichte
Kapitel 15 zu lesen, beginnt es so. Dann kamen gewisse Leute aus Judda herab und
lehrten andere Christen, dass ihr nicht gerettet werden kénnt, wenn ihr nicht nach
der Sitte des Mose beschnitten werdet.

Das war also irgendwie das Problem, die Beschneidung. Und noch einmal, das
Problem war nicht nur die Beschneidung von Mannern. Das war einfach ein Zeichen
dafir, dass du das gesamte mosaische Gesetz angenommen hast und dass du dem
Gesetz des Mose gehorchen wirst.

Die Frage ist also, ist Gehorsam gegeniiber dem Gesetz des Mose notwendig, um
zum Volk Gottes zu gehdren und gerettet zu werden? Nachdem Paulus und Barnabas
mit ihnen nicht wenig Meinungsverschiedenheiten und Debatten hatten, wurden
Paulus, Barnabas und einige der anderen beauftragt, nach Jerusalem
hinaufzusteigen, um diese Frage mit den Aposteln und Altesten zu besprechen. Es tut
mir leid, sie gingen an der Kirche vorbei, und sie wurden von der Kirche auf ihren
Weg geschickt, und als sie sowohl Phonizien als auch Samaria durchquerten,
berichteten sie von der Bekehrung der Heiden und brachten allen Glaubigen grole
Freude. Als sie nach Jerusalem kamen, wurden sie von der Gemeinde, den Aposteln
und Altesten willkommen geheiRen, und sie berichteten alles, was Gott mit ihnen
getan hatte.

Aber einige Glaubige, die der Sekte der Pharisdaer angehorten, erhoben sich und
sagten, es sei notwendig, dass sie beschnitten werden, um das Gesetz des Mose zu
halten. So horen sie wieder diese Berichte von allen Heiden, wie Kornelius, die zu
Christus kamen und auf das Evangelium antworteten, wiederum von Matthaus,
Markus, Lukas und Johannes und dem Evangelium, das die Apostel predigten. Und
die Pharisder sagten, nun, das ist nicht genug.

Sie missen sich auch nach dem Gesetz des Alten Testaments dem Gesetz des Mose
unterwerfen. Nochmals, fiir Manner, die sich der Beschneidung unterziehen
mussten, flr alle, der Sabbat, die Speisegesetze und die anderen Gesetze
kennzeichneten einen eindeutig als Juden als zum Volk Gottes gehérend. Und aus
diesem Grund tritt das Konzil von Jerusalem, das das ist, was man das Konzil von
Jerusalem nennt, zusammen und trifft im Grunde einen Beschluss dariiber.



12

Obwohl die Kirche am nachsten Tag wieder nicht aufwachte und alles in Ordnung
war. Es hat noch eine Weile gedauert, bis das geklart war. Und spater, im
Galaterbrief, einem der Briefe des Paulus an die Galater, werden wir sogar sehen,
dass Petrus die ganze Zeit nicht durchgezogen hat, dass Petrus sogar nicht im
Einklang mit der Entscheidung des Konzils von Jerusalem gehandelt hat.

Aber die Antwort auf die Frage, ob die Menschen, insbesondere die Heiden, sich dem
Gesetz des Mose unterwerfen missen, um Gottes Volk zu werden, um gerettet zu
werden, lautete: Nein, das tun sie nicht. Dieser Glaube an Jesus Christus reichte aus,
um einen zu einem wahren Mitglied des Volkes Gottes zu machen und ihn zu retten.
Das war also die Schlussfolgerung des Konzils von Jerusalem.

Wieder wachte die Gemeinde am nachsten Morgen nicht auf und alles war in
Ordnung und jeder nahm das an und von da an lief alles reibungslos. Auch hier gab
es immer noch Widerstand, Missverstandnisse und einige Debatten, aber es scheint,
dass die Entscheidung des Jerusalemer Konzils den Sieg davongetragen hat. Und
deshalb verbringt der Autor in der Apostelgeschichte ziemlich viel Zeit damit, es zu
beschreiben.

Und wie gesagt, es ist wahrscheinlich das wichtigste Ereignis in der
Apostelgeschichte. Das Ergebnis sollte also sein, dass dieses Ereignis, das sich in
Apostelgeschichte 2 mit der AusgieBung des Geistes ereignete, an spateren Orten auf
heidnischem Territorium zu geschehen begann. Und so sollte die Schlussfolgerung,
das Ergebnis davon sein, nun, das waren echte Erfahrungen.

Das heildt, Heiden sollten dann als das wahre Volk Gottes aufgenommen,
willkommen geheilRen und akzeptiert werden, auch wenn sie sich nicht dem Gesetz
des Mose unterwerfen, wie z.B. beschnitten zu werden, die Speisegesetze zu
befolgen usw. Ja, das ist eine wirklich gute Frage. Ich mochte diese Frage nicht
Ubergehen, ich mochte sie nicht ignorieren, aber ich méchte mehr Zeit damit
verbringen, darliber zu sprechen, wenn wir zum Galaterbrief kommen, wegen des
gleichen Themas.

Aber das ist eine sehr gute Frage. Gibt es bestimmte Teile des Gesetzes? Ich meine,
wollte Jesus, dass das gesamte Gesetz aulRer Kraft gesetzt wird? Gab es bestimmte
Teile davon, die die Leute noch befolgten? Einige Christen haben zwischen Sitten-
und Zeremonialgesetz unterschieden. Zeremonielle Gesetze, die sich mit Opfern und
Beschneidung, Speisegesetze usw. befassten, wurden auBer Kraft gesetzt.

Moralisches Gesetz, wie nicht toten, nicht morden usw., das immer noch verbindlich
ist. Ich mochte auf dieses Thema zuriickkommen, wenn wir uns dem Buch Galater
zuwenden, weil ich denke, dass es sehr klar Gber die Rolle des Gesetzes im Leben des
Volkes Gottes spricht. Das ist eine sehr gute Frage.



13

Denke auch daran, zu Matthaus zurlickzukehren, wenn du dich daran erinnerst, als
wir iber die Bergpredigt gesprochen haben, beginnt die Bergpredigt in Matthdus 5
mit der Aussage Jesu. Er sagt: Ich bin nicht gekommen, um das Gesetz abzuschaffen,
sondern um es zu erfillen. Und was Jesus meinte, denken Sie daran, ist nicht, dass er
kam, um ihm vollkommen zu gehorchen, obwohl ich zustimme, dass er das tat,
sondern Jesus sagt im Grunde, dass ich das bin, worauf das Gesetz zeigte.

Mein Leben, mein Dienst und meine Lehre sind das, worauf das Gesetz wirklich
hinweist. Und das wirft eine Frage auf, von der ich denke, dass auch der Galaterbrief
helfen wird, sie zu beantworten, was wahrscheinlich auch viele Juden verargert hat.
Nun, wenn Heiden sich nicht dem Gesetz des Mose unterwerfen miissen, was macht
dann ihre moralische Flihrung aus? Oder was ist der Mal3stab des Gehorsams, wenn
sie nicht das Gesetz des Mose haben, um sich zu leiten? Und das Buch Galater wird
auch darauf antworten.

Ich mochte also die Frage aufwerfen: Welchem Teil des Gesetzes, des Gesetzes des
Alten Testaments, wenn Uberhaupt, sollen wir gehorchen? Gibt es irgendetwas
davon, das noch in Kraft oder verbindlich ist? Oder sind Teile davon noch verbindlich
und andere nicht mehr? Und wenn ja, wie entscheiden wir das? Das ist eine sehr
gute Frage. Wenn wir dort ankommen, werde ich argumentieren, dass ich nach
Paulus denke, dass das gesamte mosaische Gesetz fir Christen nicht mehr bindend
ist. Ich denke, er ist ziemlich klar.

Aber er ist sich auch dartber im Klaren, dass das nicht bedeutet, dass wir tun
koénnen, was wir wollen, und dass wir keinen Befehlen unterworfen sind, und es
bedeutet nicht, dass wir keinerlei moralische Fihrung haben, und Paulus wird auch
dieses Thema ansprechen. Sehr gute Frage. In Ordnung, das sind die drei
wichtigsten... Ich mdchte mir noch ein paar andere einzigartige Dinge Uber die
Apostelgeschichte ansehen, aber haben Sie Fragen zu einem dieser Texte? Die
andere Sache, die ich erwahnen mdochte, ist, dass das, was in Apostelgeschichte
Kapitel 2 geschieht, tatsachlich passiert, das heil3t, dass der Heilige Geist
ausgegossen wird, dass Menschen in Zungen reden usw.

Nochmals, als ob der Autor sagen wollte, dass das, was in Jerusalem den Aposteln
Jesu und anderen Nachfolgern widerfahren ist, nun wiederholt wird, aber da das
Evangelium auBerhalb des jlidischen Territoriums in immer kleinere jlidische Gebiete
wandert, in mehr nichtjidische Gebiete. Was also mit den Juden in
Apostelgeschichte 2 geschah, wird mit den Heiden in der Apostelgeschichte noch
einige Male wiederholt. Oft hast du die Vorstellung, dass die einzige Schlussfolgerung
darin besteht, dass die Heiden Gottes wahres Volk sein missen, weil ihnen das
Gleiche passiert, was in Apostelgeschichte 2 den Aposteln Jesu und ihren
unmittelbaren Nachfolgern widerfahren ist.



14

Die Heiden missen also auch Gottes Volk sein, denn das Gleiche geschieht mit ihnen.
In Ordnung, zwei Merkmale der Apostelgeschichte, auf die ich mich konzentrieren
mochte, sind das, was oft als Missionsreisen oder Reisen des Paulus bezeichnet wird
und die einen groRRen Teil der Apostelgeschichte einnehmen, und ich erwarte von
Ihnen, dass Sie diese ganze Karte kopieren. Nein tue ich nicht.

Ich mache nur Witze. Ich méchte lhnen nur zeigen, ich mdchte nur zeigen, wie die
Apostelgeschichte, sogar die Missionsreisen des Paulus, in diese Art von
konzentrischer Struktur der Apostelgeschichte passen. Hier haben Sie also Jerusalem,
eine Art Ausgangspunkt, und diese rot gestrichelte Linie, die Sie nicht sehr gut sehen
konnen, ist die erste Missionsreise des Paulus, und Sie kdnnen sehen, dass sie nicht
wirklich umfangreich ist, aber sie flihrt eindeutig in heidnisches Gebiet.

Hier ist also das Land Palastina und Jerusalem, und so fiihrt Paulus' erste
Missionsreise ihn weit in das Gebiet der Heiden. Diese violette Linie stellt also die
zweite Missionsreise des Paulus dar, so dass es drei davon in der Apostelgeschichte
gibt. Die zweite Missionsreise flhrt, wie Sie sehen kdnnen, nach Griechenland und
noch weiter weg von Jerusalem, und dann fihrt ihn die dritte Missionsreise in dieser
Art von Griin, mit dieser griinen Linie, auch in einige der gleichen Gebiete, aber das
passt eindeutig in das Muster der Apostelgeschichte, wo sich das Evangelium jetzt
weit Uber Jerusalem hinaus ausbreitet und Voélker umfasst, die Gberhaupt nicht
judisch sind.

Und schliefilich endet diese orangefarbene Linie mit Paulus in Rom, wo die
Apostelgeschichte endet. Und es gab viele Fragen in diesem Zusammenhang. Einige
haben sich gefragt, warum die Apostelgeschichte mit Paulus in Rom endet.

Wahrscheinlich, weil das alles ist, was die Apostelgeschichte tun muss. Es muss nur
gezeigt werden, dass Paulus nach Rom gekommen ist, um zu zeigen, dass die
Erflllung von Jesaja, dass das Evangelium bis an die Enden der Erde reichen wiirde,
mit Paulus in Rom stattgefunden hat. Jetzt, wo das passiert, beendet die
Apostelgeschichte ihre Erzahlung genau dort.

Das zeigt lhnen also nur das Ausmal der Reisen des Paulus und eines GroRteils der
Apostelgeschichte. Ein GroRteil der Apostelgeschichte, ich glaube, Kapitel 9 beginnt
mit der Bekehrung des Paulus. Der Rest der Apostelgeschichte dreht sich groRtenteils
um Paulus und seine Wege.

Lassen Sie mich zwei Dinge Uber sie sagen. Nummer eins ist, dass dies in gewisser
Weise wahrscheinlich nicht die beschrifteten Reisen sind, die nicht ganz korrekt sind,
weil das Bild nicht so sehr von Paulus ist, der einfach eine Reise macht und dann
wieder zu Hause landet, obwohl das ein Teil davon ist. Aber wenn du die
Apostelgeschichte aufmerksam liest, wirst du feststellen, dass er tatsachlich in einer
Reihe dieser Stadte fir bis zu anderthalb oder zwei Jahre wohnte.



15

Also kaufte er tatsachlich ein Haus und liefl$ sich dort nieder, griindete sogar ein
Unternehmen und blieb einige Zeit in einigen dieser Stadte. Zu anderen Zeiten waren
andere Stadte, in denen er sich aufhielt, viel kiirzer. Eine der Stadte, Gber die wir
spater im Zusammenhang mit einem Brief des Paulus sprechen werden, ist, dass er
von einem Lynchmob vertrieben wurde, weil sie Gber ihn verargert waren.

Aber im Grunde genommen war Paulus' Philosophie, in eine dieser Stadte zu gehen
und so lange zu bleiben, wie es nétig war, um eine neue Gemeinde, eine Gemeinde
zu griinden, und dann zog er weiter in eine andere. Es sind also wahrscheinlich nicht
die am besten bezeichneten Reisen, aber es gibt wahrscheinlich kein besseres Wort,
also werden wir es verwenden. Die zweite Sache, die man bei diesen Reisen
beachten sollte, ist, dass die meisten dieser Stadte, die Paulus auf diesen Reisen
besucht, Stadte sind, an die Paulus Briefe schreiben wird, die wir im Rest des Neuen
Testaments finden.

Wie gesagt, die Apostelgeschichte stellt eine wunderbare Briicke zwischen den
Evangelien und dem Rest des Neuen Testaments dar. Paulus besucht Stadte wie
Ephesus und er besucht Stadte wie Korinth und eine Reihe anderer Stadte. In
Thessalonich haben wir Paulus, der Stadte besucht, die spater im Neuen Testament
in den Briefen des Paulus erwdahnt werden.

Die Apostelgeschichte bietet also in mancher Hinsicht eine Art Einfiihrung in den Rest
des Neuen Testaments. Wie gesagt, es fluhrt auch die anderen Schliisselmerkmale
ein, wie Petrus, wir haben Briefe von Petrus, also andere Schlisselfiguren, die man
auch im Rest des Neuen Testaments findet. Ein weiteres Schliisselthema ist die Rolle
des Heiligen Geistes in der Apostelgeschichte.

Ahnlich wie bei Lukas sagten wir, dass eines der Schliisselthemen bei Lukas der
Heilige Geist ist, und das wird auch in der Apostelgeschichte aufgegriffen, nur dass es
jetzt in der Apostelgeschichte zwei Dinge zu erkennen gibt. Zunachst einmal spielt
der Heilige Geist in der Apostelgeschichte eine Rolle bei der Orchestrierung einer
Reihe von Ereignissen in der Apostelgeschichte, indem er Menschen arrangiert und
an bestimmte Orte bringt. Der Heilige Geist spielt also eine sehr aktive Rolle in dem,
was in dem Buch vor sich geht, so sehr, dass einige meinen, dass der bessere Begriff
fr das Buch nicht die Apostelgeschichte, sondern die Apostelgeschichte des Heiligen
Geistes ist.

Da mag etwas Wahres dran sein. Zweitens aber, wie wir bereits gesagt haben, ist die
Erwdahnung des Heiligen Geistes in der Apostelgeschichte immer als Gegenwart des
Heiligen Geistes des Neuen Bundes zu verstehen, der im Alten Testament verheilSen
wurde. Denkt also daran, dass die Gegenwart des Heiligen Geistes in der
Apostelgeschichte nichts Brandneues oder Christliches ist, sondern vielmehr etwas,
die Gegenwart des Heiligen Geistes, die im Alten Testament in Bezug auf den



16

kommenden neuen Bund versprochen und prophezeit wurde, den Gott eines Tages
wiederherstellen oder mit Seinem Volk in Kraft setzen wirde.

Jetzt, mit der Gegenwart des Heiligen Geistes in der Apostelgeschichte, hat sich der
neue Bund bereits erflllt. Noch etwas lber die Apostelgeschichte zu sagen: Die
Apostelgeschichte wirft eine Reihe von Fragen auf, wie wir sie lesen. Das ist seine
Bedeutung.

Was ist also so wichtig an der Apostelgeschichte? Und wie sollen wir es lesen? Und
vor allem, wie wenden wir es an? Und was ich im Kopf habe, ist: Wie machen wir,
wenn wir uns durch die Apostelgeschichte bewegen, was machen wir mit diesen
Abschnitten, die wundersame Zeichen und Wunder schildern, die sich ereignen? In
Apostelgeschichte Kapitel 2 zum Beispiel scheint es, als wiirden alle Anwesenden in
Zungen reden. Und die Frage ist: Wenn man die Apostelgeschichte durchliest und
solche Dinge liest, wie sollen wir das lesen und anwenden? Sind diese als normativ zu
verstehen? Fiir unsere heutige Erfahrung? Oder auf eine andere Weise? Und als
Beispiel, als Beispiel daflir, mochte ich Apostelgeschichte Kapitel 8 lesen. Und noch
einmal, da das Evangelium beginnt, sich iber Jerusalem hinaus auszubreiten, lesen
wir in Kapitel 8 Folgendes. Nun, als die Apostel in Jerusalem horten, dass Samaria ist,
so ist hier das Evangelium, das nach Samaria kommt.

Als die Apostel in Jerusalem horten, dass Samaria das Wort Gottes angenommen
hatte, sandten sie Petrus und Johannes zu ihnen. Behalten Sie das im Hinterkopf. Es
ist interessant, warum sie sich fiir Petrus und Johannes entschieden haben? Die
beiden gingen hinunter und beteten fir sie, fiir die Samariter, die das Evangelium
angenommen hatten, dass sie den Heiligen Geist empfangen mogen.

Denn noch war der Heilige Geist liber keinen von ihnen gekommen, sie waren nur
auf den Namen des Herrn Jesus Christus getauft worden. Da legten Petrus und
Johannes ihnen die Hande auf, und sie empfingen den Heiligen Geist. Und ich werde
hier aufhoren.

Es gibt noch mehr in der Geschichte und einige andere interessante Dinge, die in
Kapitel 8 passieren, aber ich mdéchte hier aufhéren. Wenn sich also das Evangelium in
der Apostelgeschichte ausbreitet, findet man zum Beispiel, beginnend mit
Apostelgeschichte Kapitel 2, dass der Heilige Geist ausgegossen wird, und die
Menschen reden in Zungen als Beweis daflir, dass sie den Heiligen Geist empfangen
haben, als Beweis in Erflllung des Alten Testaments, dass die Erlosung des Neuen
Bundes nun zu ihnen gekommen ist. Und der Geist ist nun ausgegossen worden, und
sie reden in Zungen, und manchmal geschehen all diese interessanten Dinge, diese
Zeichen und Wunder. Und dann stellt sich die Frage: Was sollen wir davon halten?
Ich meine, wenn wir die Apostelgeschichte lesen, sollen wir sie so lesen, dass wir sie
als eine eher normative Erfahrung betrachten, so dass wir die Apostelgeschichte in
der Erwartung lesen sollten, dass es uns so passieren wird, und so sollte es



17

geschehen? Lassen Sie mich zunachst etwas zu diesem Satz, den Zeichen und
Wundern sagen.

Zunachst einmal scheinen die Zeichen und Wunder, wie z.B. Zungenrede, Heilungen
und Wunderereignisse, die Gegenwart des Heiligen Geistes und dieses Heils des
Neuen Bundes zu bezeugen. Wenn also der Heilige Geist Gber die Menschen
ausgegossen wird, wenn sie auf das Evangelium reagieren, und wenn sich dies in
verschiedenen, immer weniger jidischen Gebieten ausbreitet, so begleiten diese
Zeichen und Wunder dies, vielleicht als Beweis dafiir, dass dasselbe, was in
Apostelgeschichte 2 den Juden passiert ist, jetzt auch den Heiden widerfahrt. Diese
Zeichen und Wunder begleiten also die Ausbreitung des Evangeliums auf seinem
Weg in Gebiete, in denen es bisher nicht war.

Es wird gezeigt, die Gegenwart des Evangeliums und des Heiligen Geistes wird durch
diese Zeichen und Wunder demonstriert. Die andere Sache ist aber auch, dass ich
davon Uberzeugt bin, dass die Zeichen und Wunder wahrscheinlich wieder auf das
Alte Testament zurlickgehen. Es erinnert an die Israeliten, die in der Wiste
umherirrten, und an die Zeichen und Wunder, an die wunderbaren Dinge, wie die
Uberquerung des Roten Meeres und die wunderbare Versorgung mit Manna usw.
usf.

All diese Dinge begleiteten Gottes Volk, als es durch die Wiiste zog. Ich denke also
auch, dass Zeichen und Wunder auch einen alttestamentarischen Hintergrund
haben. Aber die Frage ist, sind das Zeichen und Wunder, wenn wir die
Apostelgeschichte durchlesen, wie sollen wir mit diesen Ereignissen umgehen? Auch
hier ist die Apostelgeschichte voll von Beispielen, wie wir in Apostelgeschichte
Kapitel 8 finden. Das Problem ist, wenn man die Apostelgeschichte durchliest,
scheint es nicht immer Konsistenz zu geben.

Manchmal empfangen Menschen den Heiligen Geist sofort, wenn sie auf das
Evangelium reagieren. Manchmal geht das mit Zungenreden und anderen
wundersamen Zeichen einher. Manchmal ist es das nicht.

In Apostelgeschichte Kapitel 8 reagieren die Menschen auf das Evangelium, aber sie
empfangen den Heiligen Geist nicht sofort. Das Problem ist also, dass es nicht viel
Konsistenz in den Apostelgeschichten zu geben scheint. Mit anderen Worten, es
passiert nicht immer auf die gleiche Weise.

Wie beantworten wir also diese Frage? Ist Acts normativ oder deskriptiv? Das heilt,
etabliert die Apostelgeschichte ein Muster, das wahr sein muss oder immer passiert?
Das wadre normativ. Beschreibt die Apostelgeschichte die Norm, dass immer dann,
wenn sich das Evangelium ausbreitet oder jemand im Glauben auf Jesus Christus
antwortet, dies geschehen muss? Oder ist es beschreibend? Ist die Apostelgeschichte
mehr daran interessiert, nicht zu sagen, dass es so passieren muss, sondern einfach



18

zu sagen, dass es so passiert ist? Es beschreibt lediglich, wie sich das Evangelium in
immer kleinere judische Gebiete ausbreitete. Und es ist einfach: Hier ist, was passiert
ist.

Es geht nicht darum, uns ein Modell oder Muster dafiir zu geben, wie es sein muss.
Meiner Meinung nach frage ich mich, ob ein Teil der Antwort nicht beides ist. Ich
gebe zu, dass ich manchmal gerne Gber den Zaun springe, um keine Entscheidung
treffen zu mussen, aber manchmal denke ich, dass das legitim ist, und hier ist ein
Beispiel.

Mit anderen Worten, ich denke, die Apostelgeschichte ruft Gottes Volk dazu auf, von
Gott zu erwarten, dass er auf wunderbare Weise wirkt, wenn sich sein Evangelium
unter verschiedenen Menschen ausbreitet. Aber gleichzeitig sagt uns die
Apostelgeschichte nicht unbedingt, wie das auszusehen hat. Und ich denke, das ist
natirlich, wenn man die Apostelgeschichte liest.

Nochmals, die Tatsache, dass es nicht jedes Mal auf die gleiche Weise geschieht,
denke ich, dass die Apostelgeschichte in erster Linie einfach beschreibt, wie sich das
Evangelium in immer kleineren jlidischen Gebieten verbreitet hat. Und so ist der
normative Teil, ich denke, dass Gott auf wunderbare Weise wirkt und wirken kann,
die die Verbreitung seines Evangeliums begleiten, aber der beschreibende Teil ist,
dass die Apostelgeschichte uns nicht sagt, wie das auszusehen hat oder wie das jedes
Mal geschehen muss. Das ist auch der Grund, warum Menschen, die auf das
Evangelium reagieren, manchmal, in Zungen reden, und manchmal nicht.

In Apostelgeschichte 8 antworten die Menschen auf das Evangelium, aber sie
empfangen den Geist nicht sofort, wahrend sie an anderen Orten den Geist sofort
empfangen. Manchmal legen sie ihnen die Hande auf, manchmal nicht. Also
nochmals, die Apostelgeschichte ist in diesem Sinne beschreibend.

Es geht nicht darum, uns genau zu sagen, wie Gottes Geist wirken und sich bewegen
muss, wenn sich die Erlosung des Neuen Bundes ausbreitet, um von verschiedenen
Menschen angenommen zu werden. Schauen wir uns nun vor diesem Hintergrund
noch einmal die Apostelgeschichte an. Was kdnnen wir erklaren? Kénnen wir beim
Lesen der Apostelgeschichte erklaren, warum es so geschah? Mit anderen Worten,
die Reihenfolge im Vergleich zu Apostelgeschichte 2 ist ziemlich einzigartig.

Die Menschen haben auf das Evangelium reagiert, sie haben sich sogar taufen lassen,
aber sie haben den Heiligen Geist nicht empfangen. Und Petrus und Johannes
miussen zu den Menschen gehen und ihnen die Hande auflegen, damit sie den Geist
empfangen. Nun, noch einmal, wenn uns das keine Norm gibt und sagt, dass es so
geschehen muss, denn noch einmal, lesen Sie einige der anderen Texte.



19

Manchmal kommt der Heilige Geist auf Menschen, wenn ihnen nicht die Hande
aufgelegt werden. Manchmal reden sie in Zungen, manchmal heifRt es nicht, dass sie
in Zungen sprechen. Aber kénnen wir erklaren, was in diesem Text vor sich geht?
Warum glaubst du, zwei Dinge, warum glaubst du, dass der Heilige Geist in
Apostelgeschichte 8 nicht Gber diese Christen kam, bis zwei Apostel dort ankamen?
Und warum glaubst du, waren es Petrus und Johannes, und sie mussten ihre Hande
an sie legen? Mit anderen Worten, warum glaubst du, dass es so geschah, wie es hier
in Apostelgeschichte 8 geschah? Okay? Okay, das ist sehr interessant.

Hier sind also zwei Apostel, die etwas berihren, das friher unrein war, namlich die
Samariter. Verpassen Sie das nicht. Sie gehen hinunter nach Samaria.

Sie gehen nach Samaria, zu Samaritern, die vermutlich auf das Evangelium
geantwortet haben. Und jetzt bertihren sie sie physisch und legen ihnen die Hande
auf, um zu demonstrieren, dass sie jetzt Menschen physisch berihren, die von den
meisten Juden als unrein angesehen worden waren. Denn wir sprachen wieder
daruber, dass die Beziehung zwischen Juden und Samaritern nicht gut war.

Sie waren nach dem Lukasevangelium gesellschaftliche Ausgestoliene gewesen.
Warum ist es also wichtig, dass das Kommen des Geistes so lange hinausgezogert
wurde, bis Petrus und Johannes dort ankamen und ihnen die Hande auflegen
konnten? Denk darliber nach. Das sind Samariter.

Warum empfingen sie den Geist nicht sofort, bis Petrus und Johannes, zwei der
wichtigsten, sich an die Rolle erinnern, die Petrus in den Evangelien und jetzt in der
Apostelgeschichte gespielt hat, er ist der Sprecher, der in Apostelgeschichte 2
aufstand und erklarte, was vor sich ging. Warum, denkt daran, dass dies Samariter
sind, warum empfangen sie den Heiligen Geist nicht, bis Petrus und Johannes, zwei
der bekanntesten Apostel aus Jerusalem, dort ankommen und ihnen die Hande
auflegen? Ich meine, na und? Nochmals, wie wichtig ist das vom Standpunkt aus,
dass es sich um Samariter handelt? Die Tatsache, dass sie Samariter sind, warum war
das notwendig? Was ware geschehen, wenn die Samariter den Heiligen Geist
empfangen hatten, sobald sie glaubten? Und dann verbreitet sich das Wort: Oh, die
Samariter, auch diese Samariter haben den Heiligen Geist empfangen. Was ware die
Reaktion der meisten Menschen, der meisten jldischen Christen, gewesen? Ja, auf
keinen Fall, das ist nicht legitim.

Das sind diese widerlichen Samariter. Indem wir also das Kommen des Geistes
hinauszégerten, bis Petrus und Johannes dort ankommen und ihnen die Hande
auflegen konnten, gibt es jetzt einen unwiderlegbaren Beweis. Niemand kann Petrus
und Johannes, die ihnen die Hande auflegten und dies bezeugten, bestreiten, dass
auch die Samariter den Heiligen Geist empfangen haben.



20

Man sieht also wieder andere Dinge, die geschehen, wenn das Evangelium beginnt,
rassische und kulturelle Barrieren zu tiberwinden und sich in kleinere jlidische
Gebiete auszubreiten. In diesem Fall war es notwendig, dass der Heilige Geist
zurlickgehalten wurde, bis Petrus und Johannes dorthin gelangen konnten, damit es
keinen Zweifel daran geben konnte, dass auch diese widerwartigen Samariter
wirklich Gottes Volk waren und den Heiligen Geist auf die gleiche Weise empfangen
hatten, wie es die Judenchristen in Apostelgeschichte, Kapitel 2 taten.

Dies ist Dr. Dave Mathewsons Geschichte und Literatur des Neuen Testaments,
Lektion 13, das Buch der Apostelgeschichte.



