Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen
Testaments, Lektion 12, Evangeliumsthemen und

Einflihrung in die Apostelgeschichte
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewsons Kurs liber Geschichte und Literatur des Neuen
Testaments, Lektion 12, Zusammenfassung der Evangeliumsthemen und Einfihrung
in die Apostelgeschichte.

Nun ist der Stoff zur Apostelgeschichte nicht in der ersten Priifung enthalten. Es wird
in der zweiten Priifung einige Zeit spater erscheinen. Also, das Material, Giber das ich
heute Uber die Evangelien sprechen werde, wenn ich die Evangelien abschlieRe, ist
Freiwild flir die Prifung, aber das Material der Apostelgeschichte ist es nicht.

Aber es ware eine gute Idee, wenn wir die Evangelien friih genug zu Ende lesen, dann
konnen wir zumindest mit der Apostelgeschichte beginnen. Dann plane ich, etwa um
ein Viertel biss, zehn bis, vielleicht sogar ein bisschen, ja, dort herum anzuhalten und
den Rest der Zeit einer Wiederholungssitzung zu widmen. Ich werde dariber
sprechen, wie das aussehen wird.

Ich werde mehr Uber die Priifung sprechen. Ich werde Ihnen sagen, wie es aussehen
wird und wie Sie dafiir lernen kénnen. Und ich werde es fiir Fragen 6ffnen.

Die Lange der Uberpriifungssitzung hingt also von lhnen ab. Wenn du rausgehen und
das Wetter geniellen willst, konnen alle einfach still sein und ich weiB, dass du nicht
Uber die Prifung reden willst und lieber nach drauflen gehst und wir friih aufhéren
konnen. Aber ich mochte lhnen die Zeit zur Verfligung stellen, um Fragen zu stellen,
soweit es darum geht, worliber wir gesprochen haben oder was Sie in der Priifung
erwartet, oder wenn Sie Liicken in Ihren Notizen haben oder etwas, das Sie nicht
verstanden haben oder worliber Sie fragen mdchten, gebe ich IThnen die Mdglichkeit,
das zu tun.

Das werden also die letzten 20 Minuten oder so des Unterrichts sein. Und nochmal,
ich mochte es hauptsachlich fur Fragen offnen, also liegt es irgendwie an Ihnen, wie
lange wir gehen. Das ist also in etwa das, was heute auf dem Programm steht.

Beginnen wir also mit dem Gebet und dann mdéchte ich unsere Diskussion Gber die
Evangelien abschlieffen und noch einmal mit der Apostelgeschichte beginnen. Alles
klar.

Vater, ich danke dir flir den schonen Tag und das warmere Wetter. Und ich bete,
dass wir Moglichkeiten finden, nach draulien zu gehen und es zu genielien, solange



es hier ist. Vater, ich bete jetzt, dass du uns hilfst, uns auf einen sehr kleinen Teil des
Neuen Testaments und deine allgemeine Offenbarung an uns im Alten Neuen
Testament zu konzentrieren. Ich bete, dass wir herausgefordert und ermutigt
werden, die Evangelien in einem neuen Licht zu lesen und die Perspektive und die
verschiedenen Bilder zu verstehen, die sie von Jesus zeichnen, und was es bedeutet,
ihn zu kennen und ihm gegenliber im Gehorsam zu reagieren. Im Namen Jesu beten
wir. Amen. Alles klar.

Wir haben die Evangelien in erster Linie vom Standpunkt aus betrachtet, nicht so
sehr, um ihren Inhalt zu erfassen. Hoffentlich haben Sie das durch Ihre Lektiire
aufgeschnappt. Aber ich habe versucht, das zu betonen, was die unterschiedliche
Betonung jedes der Evangelien zu sein scheint.

Ich gehe davon aus, dass es so ist, weil die Kirche, wie wir gleich sehen werden, vier
Evangelien im Neuen Testament zugelassen hat, anstatt nur eines zu stehen, oder
anstatt sie alle zu einem groRen Evangelium oder Leben Christi zu kombinieren, hat
die Kirche vier Evangelien in unserer kanonischen Schrift stehen lassen. Was ich also
versucht habe, ist, wahrend wir uns durch die Evangelien bewegen, einfach versucht,
Ihnen einen Vorgeschmack auf das zu geben, was an jedem der Evangelien
einzigartig ist. Was haben sie, was die anderen nicht haben? Oder was betonen sie
vielleicht in dem Mafe, wie es die anderen nicht tun? Oder zumindest das, was die
Hauptthemen und Hauptschwerpunkte eines der Evangelien im Vergleich zu den
anderen zu sein scheinen, damit Sie ein Bild davon bekommen, was die
unterschiedliche Art und Weise ist, wie jeder der Evangelienschreiber, und ich wiirde
auf eine komplementare Weise argumentieren, nicht widerspriichlich, sondern auf
eine komplementare Weise, was ist die einzigartige Perspektive, die jeder der
Autoren Uber die Person Jesu Christi vermittelt?

Nun, als ich auf dem College war, war der erste Evangelien-Kurs, den ich hatte, ein
Kurs mit dem Titel "Das Leben Christi", und es war tatsachlich sehr traditionell an
Universitaten und Hochschulen, besonders an Bibelschulen und christlichen
Hochschulen fiir freie Kiinste, einen Kurs tiber das Leben Christi zu haben, bei dem
man im Grunde genommen auf alle vier Evangelien zuriickgreift. man fligt sie zu
einer ziemlich koharenten Beschreibung dessen zusammen, wer Christus war und
was er tat, und das fliihrt normalerweise zu einer Art spezifischer Zeitlinie, in der die
Dinge geschahen, und man endet mit einer groRartigen Erzahlung oder einem Bild
davon, wer Jesus war und was er tat und was er lehrte. Und das ist in Ordnung und
das ist bis zu einem gewissen Grad notwendig, um in der Lage zu sein, die Evangelien
zu harmonisieren, um ein Bild davon zu zeichnen, wer Christus war, aber nochmals,
wenn wir dem Beispiel des Neuen Testaments folgen wiirden, ist es interessant, dass,
wie ich sagte, das Neue Testament das nicht getan hat. Das Neue Testament hat uns
vier getrennte Berichte Uber das Leben Christi hinterlassen.



Eine der Gefahren, wenn man sie zu einem groRartigen Leben Christi zusammenfligt
oder zu einem Kurs lber das Leben Christi oder die Lehre Christi, so hilfreich und
notwendig das auch ist, besteht darin, dass wir riskieren, die einzigartigen
individuellen Stimmen der vier Evangelien abzustumpfen. Bevor wir also alle
Evangelien zu einem grof3artigen Leben Christi oder einer Lehre Christi
zusammenfihren, ist es vielleicht notwendig, ein Geflihl dafiir zu bekommen, was
die einzigartige Stimme oder die einzigartige Perspektive auf Jesus bietet, die jedes
der Evangelien bietet. Und das ist es, was wir in diesem Kurs versucht haben, anstatt
euch nur ein Leben in Christus zu geben, euch auf die einzigartigen Themen und
Perspektiven der vier Evangelien zu konzentrieren.

Nochmals, in der Kirchengeschichte gab es im zweiten Jahrhundert eine Person
namens Tatian, und wir haben schon einmal darliber gesprochen. Tatian versuchte,
ein Werk zu schreiben, das Diatessaron genannt wurde. Nochmals, ihr misst das
nicht flir einen Test oder so wissen, oder was das Diatessaron war.

Das Diatessaron war einfach der Name dieses Buches, das er schrieb, und es war ein
Versuch, alle vier Evangelien in einem zu vereinen. Und er begann mit dem
Johannesevangelium, das, wie gesagt, irgendwie interessant ist. Sogar einige
Gelehrte, die meinen, dass Matthaus, Markus und Lukas ziemlich zuverlassig sind,
stellen Johannes in Frage, weil, wie gesagt, eine der Arten, wie Johannes
charakterisiert wurde, eines der theologischsten und irgendwie eines der
spirituelleren Evangelien ist.

Und so wiirden sich viele Gelehrte heute nicht mehr auf Johannes verlassen, um
historische Informationen Uber Jesus zu erhalten. Sie denken, es sei eher theologisch
und spiegele die Lehre der Kirche wider usw. Aber Tatian begann mit Johannes und
verwebte alle vier Evangelien zu einer groflen Erzahlung tber das Leben Christi.

Aber interessanterweise hat sich das nie durchgesetzt. Die Kirche hat das nie
Ubernommen, ebenso wenig wie Tatians Ansatz. Stattdessen liel3en sie die vier
Evangelien bestehen und ihre unterschiedlichen und einzigartigen Beitrage zu einem
vollstandigen und komplexen Verstandnis dessen, wer Jesus war.

Wenn wir uns zum Beispiel das Matthdausevangelium ansehen, stellen wir fest, dass
Matthadus Jesus auf verschiedene Weise darstellt, wie zum Beispiel den neuen Mose,
den einen, der wie Mose nun kommt, um sein Volk zu retten. Jesus wird als Lehrer
dargestellt. Jesus wird als Sohn Gottes dargestellt.

Er wird als Vorfahre Davids dargestellt, als Nachkomme Davids, der das Recht hat,
auf Davids Thron zu sitzen und als Kénig zu regieren. Aber nicht nur fiir Juden,
sondern auch fir Nichtjuden. Im Matthdausevangelium wird die Einbeziehung der
Heiden deutlich betont.



Jesus wird als derjenige dargestellt, der den Hohepunkt und die Erfiillung der
Gesamtheit der Schrift des Alten Testaments darstellt. Markus stellt Jesus als ein
Gleichgewicht zwischen seiner Menschlichkeit und seiner Gottheit dar. Er stellt Jesus
als den leidenden Knecht dar, der kommt, um fiir sein Volk zu leiden und zu sterben.

Lukas stellt Jesus als den Retter dar. Das ist einer der charakteristischen Begriffe fur
Lukas, um Jesus als Retter zu beschreiben, oder was Jesus tut, um sein Volk zu retten
oder Erlésung zu bringen. Lukas stellt Jesus auch als den Sohn Davids dar, wie es
Matthaus in Erflllung des Alten Testaments tut.

Jesus wird auch bei Lukas als jemand dargestellt, der Mitleid mit den AusgestoRenen
der Gesellschaft hat. Diejenigen, die die Unerwiinschten oder Unberiihrbaren sind,
die alle anderen ablehnen, nimmt Jesus an. Und dann kommt Johannes und stellt
Jesus auf verschiedene Weise dar.

Johannes ist das einzige Evangelium, das Jesus als das Passahlamm darstellt. Er ist
das Lamm Gottes in Erflillung des Passahlammes des Alten Testaments. Nun, Jesus
erfullt das.

Jesus ist das Wort oder der Logos, die Offenbarung Gottes selbst. Jesus wird klar
dargestellt, obwohl ich denke, dass alle vier Evangelien dies tun, aber Johannes stellt
Jesus ausdriicklich und offen als den Sohn Gottes dar, als Gott selbst. Ohne seine
Menschlichkeit zu leugnen, wird Jesus eindeutig als gottliche Gestalt, als Gott selbst
dargestellt.

Du kannst also sehen, dass die Evangelien einzigartige Wege haben, Jesus
darzustellen und ihn darzustellen, dass wir verarmen wiirden, wenn uns eine der vier
fehlen wirde. Sie konnen verstehen, warum die Kirche diese vier in Ruhe liel3. Wir
waren ein wenig verarmt, und unser Verstandnis von Jesus wiirde fehlen, wenn wir
nicht diese vier verschiedenen Perspektiven und die unterschiedlichen Schwerpunkte
und Themen dessen hatten, wer Jesus war.

Es ist also noch einmal nur eine Erinnerung daran, dass, bevor wir zu schnell alle
Evangelien zu einem Leben Christi zusammenfiihren, ihre unterschiedlichen Stimmen
gehort werden missen, wenn es darum geht, was sie einzigartig Gber Jesus zu sagen
versuchen, wer er ist, was er tut und was er sagt. Wenn wir jedoch die Evangelien
kombinieren und zusammenfligen, wenn man die vier zusammen betrachtet, was
sind dann einige der einzigartigen Merkmale, die aus allen vier hervorzugehen
scheinen? Wenn ich alle vier zusammenzahle, wenn ich ein Portrat von Jesus malen
musste, was wiirde ich hervorheben, das aus den Evangelien hervorzugehen scheint?
Und nochmals, es gibt viele Dinge, wir kdnnten das alles zu einem groRen Bild
zusammenflgen, aber gibt es etwas, das dabei herauskommt, ich denke besonders
an Dinge, die wir vielleicht Gbersehen kdnnten. Gibt es Themen, die die Verfasser des
Evangeliums aufwerfen, die wir vielleicht Gibersehen kénnten? Nun, eines der



Themen, das offensichtlich in einigen von ihnen auftaucht, ist die Gottheit Jesu, aber
die meisten von uns, glaube ich nicht, wiirden das in Frage stellen.

Ich denke, die meisten von uns haben ein bisschen mehr Schwierigkeiten, sich die
Menschlichkeit Jesu vorzustellen. Das ist also ein Ausgangspunkt. Wenn ich ein
Portrat von Jesus malen misste, wirde ich als erstes die Menschlichkeit Jesu
betonen, und das bedeutet, einen doketischen Jesus zu vermeiden.

Nun, das Wort dokétisch ist, dieses Wort kommt eigentlich von einem griechischen
Wort, dokeo, was "scheinen", "denken" oder "scheinen" bedeutet. Dieses Wort
"doketisch" wurde verwendet, um eine sehr frithe Haresie oder falsche Lehre tiber
Christus zu beschreiben, die besagte, dass sie tatsachlich die volle Menschlichkeit
Jesu leugnete. Darin hiel$ es, dass Jesus nur scheinbar ein Mensch war.

Daher das Wort doktisch. Nochmals, das griechische Wort bedeutet scheinen, und
Doketismus, oder doketische Sicht auf Jesus, bedeutet, dass Jesus nur ein Mensch
erschien oder zu sein schien. Sehr frih, und das ist sehr interessant, haben viele der
frihen Kirchenvater, als sie anfingen, liber Jesus nachzudenken und zu formulieren,
was sie dachten, sehr, sehr wenige Menschen die Gottheit Jesu leugneten.

Die meisten von ihnen, viele von ihnen, einige von ihnen hatten seine Menschlichkeit
geleugnet, wie das gnostische Denken und das platonische Denken, das das
Spirituelle Gber das Physische stellt. Aber nochmals, Doketismus war der Name einer
frihen Haresie, die besagte, dass Jesus nur ein Mensch zu sein schien oder zu sein
schien, aber in Wirklichkeit war er es nicht. Sie stimmte also zu, dass Jesus Gottheit
war, er war Gott, aber sie leugnete seine Menschlichkeit.

Aber es sind die Evangelien, in denen wir die ganze Menschlichkeit Jesu offenbart
finden. Nochmals, du musst nicht sehr weit in Lukas Kapitel 1, 2 und 3 lesen, um
Jesus zu lesen und zu sehen und ihm in seiner ganzen Menschlichkeit zu begegnen.
Lukas, wie gesagt, Lukas ist der einzige Schriftsteller, der etwas tber die Kindheit Jesu
sagt.

Und er hat diesen interessanten Satz drin, und Jesus wuchs an Weisheit und Statur
und in der Gunst Gottes und der Menschen. Ich meine, wie kann Lukas das Gber
Jesus sagen? Wenn Jesus Gott ist, wie muss er dann wachsen? Doch Lukas erinnert
uns daran und offenbart Jesus in seiner ganzen Menschlichkeit, dass Jesus an
Weisheit und Verstandnis wachsen musste. Auf der einen Seite ist Jesus also der
allwissende Gott, der alles weil3, aber gleichzeitig ist er ein unwissender Mensch, der
nicht alles weiR und Dinge lernen muss.

Er muss also an Weisheit und Statur zunehmen und die Gunst Gottes und der
Menschen gewinnen. Spater gibt es Zeiten in den Evangelien, in denen es einen
interessanten Satz gibt, den Matthaus, Markus und Lukas meiner Meinung nach alle



haben, wo Jesus sagt: Nicht einmal der Menschensohn, nicht einmal ich kenne die
Stunde, in der der Menschensohn wiederkommen wird. In Bezug auf das Noch-nicht,
die Zeit, in der Jesus zurlickkehren wiirde, um sein Reich aufzurichten, sagt Jesus:
"Ich weil nicht einmal, wie spat das ist.

Nur der Vater kennt die Stunde, den Tag und die Stunde, in der das geschehen wird.
Wir haben gesehen, dass das Markusevangelium Jesus als Leidenden fiir sein Volk
und als Sterbenden darstellt. Und es gibt noch eine interessante Sache bei Lukas.

Gegen Ende des Evangeliums, im Garten Gethsemane, erinnerst du dich, kurz bevor
Jesus verhaftet wird, findest du die Evangelien, in denen Jesus dargestellt wird, wie
er mit seinen Jiingern im Garten betet, nicht im Garten Eden, sondern im Garten
Gethsemane, aullerhalb von Jerusalem. Und wahrend er betet, dauert es nicht lange,
bis die Warter kommen und Jesus verhaften, ihn zu seinem Prozess bringen und er
stirbt. Im Garten wird er als betend dargestellt.

Und interessanterweise stellt Lukas Jesus so dar, wie er etwas betet, das so geht. Er
sagt: Vater, bitte lass diesen Kelch an mir vortibergehen. Und das bedeutet, dass der
Kelch eine Metapher fir das Leiden und den Tod Jesu ist, den er nehmen wird.

Interessanterweise scheint Jesus also zu sagen: Vater, wenn es einen anderen Weg
gibt, dies zu tun, als durch meinen Tod, dann hast du meine Stimme. Mit anderen
Worten, Jesus reagiert mit Entsetzen auf das Angesicht dessen, was kommen wird,
seines Todes. Es ist eine sehr menschliche Reaktion.

Aber natirlich sind die ndchsten Worte Jesu, aber nicht mein Wille, das ist es, was ich
gerne hatte, sondern dein Wille, zum Vater zu beten, und dann geht Jesus zum Kreuz.
Aber in diesem Moment stellt Lukas Jesus so dar, wie er im Angesicht des Todes eine
sehr menschliche Reaktion und Emotion durchmacht. Die Evangelien stellen Jesus
also in seiner ganzen Menschlichkeit dar.

Sie schrecken nicht vor der Gottheit Jesu zurlick, aber sie schmalern nicht seine
Menschlichkeit und stellen ihn in ganz menschlichen Begriffen dar. Das ist der Grund,
warum der Autor spater im Buch Hebraer, Gber das wir spater in diesem Semester
sprechen werden, wahrscheinlich Gber die Evangelien nachdenkend, sagt, dass der
Grund, warum Jesus als unser Hohepriester fungieren kann, darin besteht, dass er
auf jede erdenkliche Weise versucht wurde, aber er hat nicht gestindigt. Mit anderen
Worten, die Voraussetzung fiir einen Hohepriester war die Fahigkeit, die Menschen,
die er reprasentierte, zu verstehen und mit ihnen zu sympathisieren.

Und Jesus kénnte nicht unser Hohepriester sein, wenn er nur Gott ware. Er kann nur
unser Hohepriester sein, weil er Gott ist, aber gleichzeitig ist er ganz Mensch. Er hat
die ganze Bandbreite menschlicher Versuchungen erlebt.



Wenn du zum Beispiel dariiber nachdenkst, wurde Jesus sexuell versucht?
Wabhrscheinlich war er das, aber er hat nie die Grenze zwischen Versuchung und
tatsachlicher Stinde Giberschritten. Jesus hatte also die ganze Bandbreite
menschlicher Versuchungen erfahren. Das gesamte Neue Testament, vor allem aber
die Evangelien, schrecken also nicht davor zurlck, Jesus in seiner vollen
Menschlichkeit als Mensch darzustellen, wahrend er gleichzeitig immer noch als
Sohn Gottes und seine volle Gottheit dargestellt wird.

Also, auch heute neigen wir eher dazu, die Gottheit Jesu zu betonen, weil das
wahrscheinlich der Aspekt von Jesus ist, den viele Menschen ablehnen und ihn nur
als ein menschliches Wesen sehen. Aber im ersten Jahrhundert ware es
wahrscheinlich das Gegenteil gewesen. Es hatte eher eine Tendenz gegeben, die
Menschlichkeit Jesu zu leugnen.

Daher betonen die biblischen Autoren die Menschlichkeit Jesu, seine volle
Menschlichkeit, zusammen mit seiner Gottheit. Der erste Teil oder Aspekt eines
Portrats Jesu ware also seine Menschlichkeit, einen doketischen Jesus zu vermeiden.
Bevor wir fortfahren, mochte ich noch ein weiteres Beispiel verwenden, um zu
zeigen, wie sich sogar der Doketismus unwissentlich in einen Teil unserer Sprache
und sogar in einige der Lieder eingeschlichen hat, die wir in Kirchen singen.

Ich denke immer, ich zucke immer zusammen, wenn ich das zur Weihnachtszeit
singe. Weit weg in der Krippe kommst du zu dieser Stelle, kein Weinen macht er. Wer
hat gesagt, dass Jesus nicht weint? Er war ein Mensch.

Wie jedes andere menschliche Baby hatte er geweint. Das ist eine sehr doketische
Sicht auf Jesus, dass er nicht geweint hatte. Oder wenn wir unsere Bilder von Jesus
malen, auf denen er leuchtet und einen Heiligenschein tGber seinem Kopf hat, fangt
das sicherlich die Bedeutung von Jesu Geburt ein, aber es neigt dazu, die Tatsache zu
verschleiern, dass er nur ein normaler Mensch war.

Und es ware nur eine normale, sehr demitigende menschliche Geburt gewesen, die
Jesus erlebt hat. Also, einen doketischen Jesus zu vermeiden. Der zweite Aspekt des
Portrats Jesu, den ich hervorheben méchte, ist Jesu Mitgefiihl fir AusgestoRene.

Einen populdren Jesus vermeiden. Das heildt, wie wir gesehen haben, vor allem bei
Lukas, aber auch in den anderen Evangelien gibt es Andeutungen, ist Jesus keiner,

der sich beim religiésen Establishment und der Elite anbiedert. Jesus ist keiner, der
einfach der Flihrung des Volkes folgt.

Aber Jesus war bereit, mutig soziale und wirtschaftliche Grenzen zu Gberschreiten
und die Hand auszustrecken und physischen Kontakt und Beziehungen zu denen zu
haben, die sozial ausgegrenzt waren, die am Rande der Gesellschaft standen. Jesus
bewies immer wieder sein Mitgefiihl, vor allem fiir die AusgestofRenen der



Gesellschaft. Wenn das nicht popular war, hatten die religiose Elite und das
Establishment damit nichts zu tun.

Und wieder haben wir bei Lukas gesehen, dass es das war, was Jesus oft in
Schwierigkeiten brachte. Vor allem, als er dadurch mit dem Gesetz des Alten
Testaments in Konflikt geriet. Er sollte gewiR nicht mit diesen Leuten verkehren, die
das Gesetz des Mose milRachteten.

Oder sie korperlich zu beriihren oder ihnen zu nahe zu kommen, wiirde zu einer Art
zeremonieller Verletzung flihren. Aber Jesus war durchaus bereit, das zu tun. Also,
einen populdren Jesus zu vermeiden.

Wir betonen einen Jesus, der sich nicht an die religiose und soziale Elite und das Volk
wendet, sondern an diejenigen, die die AusgestoRenen und Unerwiinschten sind.
Eine dritte Betonung, die ich hervorheben mdchte, ist Jesu Sorge um die Verwaltung.
Einen wohlhabenden Jesus meiden.

Nochmals, es gibt nichts, besonders nicht bei Lukas, aber es gibt nichts in den
Evangelien, das darauf hindeutet, dass Jesus sagte, dass Reichtum siindhaft oder
falsch ist. Aber gewiss erinnert uns Jesus in den Evangelien an die Gefahr, unser
Vertrauen in materielle Giter und Reichtum in einer Weise zu setzen, die das wahre
Vertrauen in die Person Jesu Christi in den Schatten stellt, verdunkelt oder
wegnimmt. Was Jesus wirklich dagegen ist, ist das Horten von Reichtum und das
Vertrauen in den Reichtum.

Deshalb sagt Jesus in der Bergpredigt Dinge wie: "Sammelt keine Schatze auf Erden,
wo Motten und Rost korrodieren." Nochmals, er sagt nicht, dass Geld falsch ist. Er
sagt, das einzige Problem sei, dass es vorlibergehend sei.

Es kann zerstort werden. Das einzig richtige Ziel deines Vertrauens ist die Person Jesu
Christi. Und so erinnert uns Jesus daran, dass Reichtum ein sehr mieser Gegenstand
unseres Vertrauens und unseres Vertrauens ist.

Und Reichtum zu horten oder unser Vertrauen in ihn zu setzen, im Austausch fir das
Vertrauen in Jesus Christus, bedeutet einfach, das zu Gbersehen, was Jesus getan
hat. Und ich frage mich, gerade in unserem nordamerikanischen Kontext, ob wir
diese Botschaft nicht noch einmal horen missen. Viele Christen miissen nicht
zurtickgehen und Jesus horen und horen, was er lber unsere Einstellung zu Reichtum
und materiellem Besitz sagt.

Und schliefSlich die Sorge um die Gemeinschaft. Wir haben in allen Evangelien
gesehen, dass Jesus eine Gemeinschaft von Jliingern um sich versammelt. Und das
liegt nicht daran, dass Jesus auf kleine Gruppen und solche Dinge stand.



Was Jesus tut, ist, einen Kern vorzubereiten, der zu einer Gemeinschaft filhren wird,
die sich um Gehorsam und Anbetung Jesu Christi dreht. Und eine Gemeinschaft, die
sich weiter ausbreiten und ausdehnen und schliellich die ganze Erde umfassen wird.
So sieht Jesus in all seinen Evangelien eine Gemeinschaft von Nachfolgern vor, die
das Werk weiterfiihren, das Jesus begonnen hat zu tun.

Und eine Gemeinschaft, die sich durch den Gehorsam gegentiber der Person Jesu
Christi identifiziert. Also, einen individualistischen Jesus zu vermeiden. Ubrigens, wir
haben auch noch einmal gesagt, der Grund, warum Jesus eine kleinere Gruppe von
Jingern auswahlte und der Grund, warum er 12 von ihnen auswabhlte, ich glaube, wir
haben das schon einmal angesprochen, ist, aus welchem Grund? Warum wahlte
Jesus 12 Jinger aus? Ich meine, warum nicht, ich meine, 8 waren eine schone kleine
Gruppe gewesen oder vielleicht waren 15 ein bisschen besser gewesen.

Warum 127 Ja, 12 Stamme Israels. Mit anderen Worten, das ist das neue Volk Gottes,
das neue Israel. Gegriindet auf Jesus Christus und seine Apostel, nicht auf den 12
Stammen Israels und dem Gesetz.

Was Jesus also tut, indem er 12 Apostel auswahlt, ist die Bildung eines neuen Volkes,
einer neuen Gemeinschaft, die durch den Glauben an Jesus Christus und den
Gehorsam ihm gegentliber gekennzeichnet sein wird. Und wird das Werk fortsetzen,
das Jesus selbst begonnen hat. Also, nochmals, zumindest in den Evangelien, und ich
denke, ich kdnnte den Rest des Neuen Testaments, der Evangelien und des restlichen
Neuen Testaments nachweisen, kennt es so etwas wie einen Christen, der auRerhalb
der Gemeinschaft steht, nicht.

Oder ein Christ, der individualistisch denkt, dass er es aus eigener Kraft schaffen
kann. Es existierte nicht. Es war undenkbar, dass du ein Nachfolger Jesu und ein
Christ sein wiirdest und nicht zu einer Gemeinschaft gehéren wirdest.

Das ist die Gemeinde Jesu, das Volk Gottes. In unserer Gesellschaft, in der wir dazu
neigen, den Individualismus und unsere Bestrebungen zu schatzen, missen wir
vielleicht wieder die Botschaft Jesu horen, die manchmal gegenkulturell ist. Sie
erinnert uns daran, wie sehr wir eine Gemeinschaft des Volkes Gottes brauchen.

Und wie sehr ist es Gottes Absicht, dass wir nicht als einzelne Christen leben,
sondern dass wir ein Leben in einer Gemeinschaft fihren, diesem neuen Volk Gottes,
das Jesus gegrindet und geschaffen hat und das sich um die Antwort auf ihn im
Glauben dreht. Erinnern Sie sich, dass wir im Alten Testament sagten, dass die
meisten Juden das Volk Gottes nach was definiert hatten? Was ware das deutliche
Merkmal, dass du zum Volk Gottes, zur Gemeinschaft des Volkes Gottes gehorst?
Was waren die Identitatsmerkmale gewesen, die zeigen, dass du wirklich zu dieser
Gemeinschaft gehorst, zum Volk Gottes, zum alttestamentlichen Volk Gottes?



10

Worauf hatten sie sich konzentriert? Ja? Wie sie anbeteten. Okay, und wie haben sie
besonders angebetet? Wie hatte das im Alten Testament ausgesehen? Tempelopfer.

Tempelopfer, Gehorsam gegenliber dem Gesetz. Das ware also das primare Indiz
daflir gewesen, dass du dem mosaischen Gesetz gehorcht hast, indem du
Tempelopfer dargebracht hast, dass du darliber hinaus ethnisch gesehen ein Jude
warst. Nochmals, eine der groRen Fragen ist, wer sind die wahren Kinder im Neuen
Testament, wer sind die wahren Kinder Abrahams? Sind es solche, die physisch von
Abraham abstammen, oder konnen Heiden auch S6hne Abrahams sein? Das ist
wiederum der Punkt, an dem Jesus ins Spiel kommt, und er definiert die
Gemeinschaft des Volkes Gottes, die Kirche, neu.

Ubrigens, das Wort Kirche, wir haben daraus einen Fachbegriff gemacht, aber das
Wort Kirche, das griechische Wort, wurde tatsachlich im griechischen Alten
Testament verwendet, um sich auf das Volk Israel zu beziehen, die Versammlung des
Volkes Gottes. Indem sie also das Wort Kirche, Matthaus und Paulus verwenden,
verwenden sie keinen neuen Begriff, sondern einen Begriff, den sie aus dem Alten
Testament entlehnt haben, um sich auf Israel zu beziehen. Und noch einmal, was
Jesus tut, ist, zu sagen, dass die wahre Kirche, die wahre Versammlung, das wahre
Volk Gottes nicht mehr auf den Gehorsam gegeniliber dem Gesetz und Tempelopfer
und das ethnische Judendasein ausgerichtet ist, sondern jetzt allein durch die
Reaktion auf Jesus Christus bestimmt wird.

Und deshalb konnen auch Nichtjuden einbezogen werden. Wenn der entscheidende
Faktor nicht der Gehorsam gegeniber dem Gesetz und das ethnische Judenwerden
ist, dann kdnnen Heiden auf der gleichen Grundlage wie Israel Gottes Volk werden,
indem sie einfach im Glauben und Gehorsam gegeniiber Jesus Christus reagieren.
Also die Sorge um die Gemeinschaft in den Evangelien, die Vermeidung eines
individualistischen Jesus.

Wiederum bereitet Jesus in allen Evangelien eine Gruppe von Jingern vor, die in der
Gemeinde in gewisser Weise seine Vertreter sein und seine Sendung fortsetzen
werden, und die im Glauben und Gehorsam gegenliber Jesus Christus antworten
werden. In Ordnung, es gibt wahrscheinlich andere Dinge, die lhnen einfallen
kénnten. Eine Person in einem meiner Kurse vor ein paar Jahren schlug vor, sich um
die Gnade zu kiimmern und einen legalistischen Jesus zu vermeiden.

Das heil3t, Jesus ist nicht nur gekommen, um ein neues Gesetz zu lehren. Er kam zwar
auf die Forderungen seiner Anhanger ein, stellte aber auch die Mittel zur Verfligung,
um seine Forderungen zu erfillen. Jesus wird so dargestellt, wie er gnadig eine
Beziehung eingeht und gnadig das gibt, was er von seinem Volk verlangt.

Erinnern Sie sich an die Bergpredigt? Diejenigen, die arm sind im Geiste, die ihren
Bankrott erkennen, die nach Gerechtigkeit hungern und diirsten, werden gesattigt



11

werden. Gott wird sie mit dieser Gerechtigkeit erflllen. Das kdnnte also ein flinfter
sein, der eine Sorge oder Betonung von Gottes Gnade ist, um einen legalistischen
Jesus zu vermeiden.

Jesus kam nicht nur, um ein neues Gesetz zu geben oder ein Mittel, sich den Weg zur
Erlésung zu verdienen, sondern er bot gnadig die Erlésung an und sorgte gnadig
dafir, dass sein Volk ihm im Gehorsam folgte. In Ordnung, haben Sie Fragen zu
einem dieser vier? Wahrscheinlich fallen Ihnen noch andere ein. Was? Welches? Das,
was ich gerade zitiert habe.

Ich versuche nachzudenken. Das war Matthaus, Kapitel 5. Ja, Matthaus, Kapitel 5,
und ich glaube, es war Vers 12 in den Seligpreisungen. ja.

Alles klar. Nun, lassen Sie mich Ihnen das nachste Buch vorstellen. Und jetzt bewegen
wir uns in gewisser Weise zu einem neuen Abschnitt des Neuen Testaments, der in
gewisser Hinsicht fur sich allein steht.

Es ist den Evangelien sehr dhnlich, da es erzahlerisch ist, aber es ist anders als die
Evangelien, da es sich nicht auf eine einzelne Person konzentriert. Es konzentriert
sich auf eine Reihe von Personen und nicht auf die Heldentaten einer Person an
einem begrenzten geografischen Ort. Aber auch hier ist die geografische Verteilung
viel breiter.

Sie umfasst schlieBlich die gesamte griechisch-romische Welt. Die Apostelgeschichte
ist in dieser Hinsicht also ein bisschen anders. Aber die Geschichte der friihen Kirche,
die Apostelgeschichte.

Die erste Frage, die man sich stellen muss, ist: Was macht die Apostelgeschichte
hier? Wie verstehen wir seine Verortung im Neuen Testament? Und wir haben schon
einmal darliber gesprochen, dass das Neue Testament nicht nach Chronologie
geordnet ist, sondern logischer und thematischer. Die Apostelgeschichte hat also
tatsachlich einen sehr natlrlichen Platz im Neuen Testament. Sie folgt natlirlich den
Evangelien und bereitet auf natiirliche und logische Weise die Briefe vor, den Rest
des Neuen Testaments, insbesondere die Briefe des Paulus.

Und der Grund dafiir ist folgender. Die Apostelgeschichte folgt natirlich den
Evangelien, weil sie berichtet, was Jesus in den Evangelien zu tun begonnen hat und
wie sich dieses Werk nun durch seine Nachfolger fortsetzt. Wir haben soeben
darliber gesprochen, dass Jesus eine Gruppe von Jiingern um sich versammelt, die
einen Kern fiur dieses transkulturelle Volk Gottes bilden wiirden, das wir Gemeinde
nennen.

Die Evangelien bereiten sich also darauf vor. Aber was die Apostelgeschichte tut, ist,
zu zeigen, wie das Werk Jesu, das auf Erden begann, nun durch diese Gruppe von



12

Nachfolgern fortgesetzt wird, dass es jetzt, in Jesu Abwesenheit nach seinem Tod,
seiner Auferstehung und seiner Himmelfahrt, zeigt, wie dieses Werk, das durch Jesus
begann, durch seine Nachfolger, seine Jinger, fortgesetzt wurde. Dann schlagt die
Apostelgeschichte eine Briicke zum Rest des Neuen Testaments, weil einige dieser
Anhanger zu Hauptfiguren werden, auch hier dreht sich die Apostelgeschichte nicht
um eine Hauptfigur, Jesus Christus, sondern um eine Reihe von Schlisselfiguren,
aber die Buchstaben im Rest des Neuen Testaments sind Briefe, die aus der Feder
einiger dieser Schlisselfiguren stammen.

Wir haben also die Briefe aus 1. und 2. Petrusbrief, wir haben Briefe von Johannes,
und interessanterweise ist die dominierende Figur in der Apostelgeschichte, die
Person, die oft, besonders in der zweiten Halfte des Buches, im Mittelpunkt steht,
eine Person namens Apostel Paulus. Und so ist es nur natiirlich, dass gleich nach der
Apostelgeschichte die groRte Gruppe der Schriften im Rest des Neuen Testaments
aus der Feder des Paulus stammt, weil er eine der dominierenden Figuren in der
Apostelgeschichte ist. Auch hier stellt die Apostelgeschichte eine perfekte Briicke
zwischen den Evangelien und dem Rest des Neuen Testaments dar, indem sie dort
weitermacht, wo die Evangelien aufgehort haben, indem sie zeigt, wie Jesu Dienst
durch seine Nachfolger fortgesetzt wird, aber dann eine Briicke zum Rest des Neuen
Testaments schldgt, indem sie jene Personen vorstellt, die am Ende die Autoren
vieler der Briefe sind, die den Rest des Neuen Testaments bilden.

In welcher Beziehung steht die Apostelgeschichte zu Lukas? Dartiber haben wir
bereits gesprochen, als wir liber Lukas gesprochen haben. Die Apostelgeschichte war
der zweite Teil eines zweibandigen Werkes, der Lukas-Apostelgeschichte, aber
wieder aus den Griinden, die wir gerade beschrieben haben, als das Neue Testament
zu einem Kanon geformt wurde, wurden die Blicher Lukas und die Apostelgeschichte
auseinander gespalten. Lukas ging mit den anderen Blichern, denen es ahnelte, den
Evangelien, Matthaus, Markus und Johannes, und dann wurde die Apostelgeschichte
getrennt, weil sie einen praktischen Ubergang zwischen den Evangelien und dem
Rest des Neuen Testaments bot.

Die Apostelgeschichte hat eigentlich einen ziemlich einfachen Plan, was die Art und
Weise angeht, wie sie sich entwickelt. Es mag mehrere Moglichkeiten geben, die
Apostelgeschichte zu skizzieren oder aufzubrechen, aber eine einfache Méglichkeit,
die mit dem Ubereinstimmt, was der Autor beabsichtigt, findet sich im allerersten
Kapitel und in Vers 8. Nun, in den ersten Versen der Apostelgeschichte hat Jesus
nicht... Ganz am Ende des Lukasevangeliums stirbt Jesus, er wird von den Toten
auferweckt und erscheint seinen Nachfolgern. In Apostelgeschichte Kapitel 1 ist Jesus
noch nicht in den Himmel aufgefahren.

Er unterweist seine Jiinger immer noch ganz am Anfang der Apostelgeschichte. Sie
konnen also die Apostelgeschichte und Lukas sehen, wie ich schon sagte, das liegt
daran, dass sie urspriinglich ein zweibandiges Werk waren. Mit der



13

Apostelgeschichte ist Jesus also immer noch auf der Erde und unterweist seine
Jinger, und es wird nicht mehr allzu lange dauern, bis er in den Himmel auffahren
wird, und dann wird es an seinen Nachfolgern liegen, das Werk fortzusetzen, das
Jesus begonnen hat.

Aber ein Teil der Anweisungen Jesu an seine Nachfolger, seine Jiinger, bevor er geht,
findet sich in Apostelgeschichte Kapitel 1 und Vers 8. Und in gewisser Weise bietet
dieser Vers in zusammengefasster Form einen Uberblick dariiber, wohin die
Apostelgeschichte fuhrt. So sagt Jesus zu seinen Jiingern: Ihr aber werdet Kraft
empfangen, wenn der Heilige Geist auf euch gekommen ist, und ihr werdet meine
Zeugen sein in Jerusalem, in ganz Judda und Samaria und bis an die Enden der Erde.
Bevor wir uns nun ansehen, wie das zusammenpasst, ist es am wichtigsten, zu
erkennen, dass dies nicht nur eine nette Missionsstrategie ist.

Wenn Sie es bemerken, bewegt es sich in konzentrischen Kreisen. Sie beginnt in
Jerusalem, Judaa, Samaria, das gleich im Norden liegt, und dann bis an die Enden der
Erde, in die duRRersten Teile der Erde. Das liegt nicht nur daran, dass Jesus ein guter
Missionsstratege ist, sondern dass man mit seiner Heimatbasis beginnen und sich
dann nach auBen bewegen muss, auch wenn das wahr sein mag.

Aber was ihr Gber diesen Vers wissen musst, ist, dass ich denke, dass der Grund,
warum er zusammengestellt wurde, darin besteht, dass er eine direkte Reflexion des
Programms des Propheten Jesaja ist, wie Gott sein Volk wiederherstellen wiirde. Und
interessanterweise, wenn man auf das Buch Jesaja zurilickgeht, stellt es sich vor, dass
sich die gute Nachricht von Jerusalem aus verbreitet und am Ende der Welt endet. Es
geht also nicht nur darum, dass Jesus wieder sagt: "Hey, ich habe eine schone
Strategie, um das Evangelium zu verbreiten."

Aber stattdessen sagt Jesus: Mit euch, die das Evangelium verklinden, beginnt sich
die VerheiRung Jesajas auf Erflllung oder die Verheillung von Jesaja auf
Wiederherstellung und Erlosung zu erfiillen. Die Apostelgeschichte reicht also wieder
bis ins Alte Testament zurlick, um zu zeigen, dass Jesus und nun seine Nachfolger all
diese alttestamentlichen Prophezeiungen, VerheiBungen und Erwartungen erfiillen.
Wenn du zum Beispiel in deine Notizen schaust, meine ist auf Seite 23 ganz oben,
dann habe ich diese Satze in Apostelgeschichte 1:8 isoliert. Also, wenn der Heilige
Geist auf euch kommt, dann werdet ihr meine Zeugen sein bis an die Grenzen der
Erde.

Diese Satze stammen direkt aus dem Buch Jesaja. Das ist zum Beispiel in Kapitel 32
und Vers 15, wo die Apostelgeschichte sagt, wann der Heilige Geist auf euch kommt.
Wieder bezieht sich Kapitel 32 auf einen Tag, an dem Gott zurlickkehrt und sein Volk
wiederherstellt, es nach Jerusalem zurilickbringt, es jetzt im Exil ist, es nach Jerusalem
zurlickbringt, und jetzt sagt Vers 15, bis der Geist von oben liber uns ausgegossen
wird.



14

Und die Wildnis wird zu einem fruchtbaren Feld, und das fruchtbare Feld wird als
Wald angesehen. Beachtet diesen Satz, der aus Jesaja 32,15 stammt, bis der Geist
von oben Uber uns ausgegossen wird. Und nun sagt Lukas, wenn der Heilige Geist auf
dich kommt.

Achtet nun auf diesen nachsten Satz: Ihr werdet meine Zeugen sein. In Jesaja, Kapitel
43, spricht der Prophet Jesaja von einem Tag, an dem Gott wiederkommen wird, um
sein Volk wiederherzustellen. Kapitel 43 und 10 und 12, hort zu, ihr seid meine
Zeugen, er spricht zu Israel, ihr seid meine Zeugen, spricht der Herr und mein Knecht,
den ich erwahlt habe.

Vers 12 habe ich verkiindet und gerettet und verkiindet, als kein fremder Gott unter
euch war, und ihr seid meine Zeugen, spricht der Herr. Wieder wendet sich Gott an
Israel, und jetzt wendet sich Jesus an dieses neue Israel, an dieses neue Volk Gottes,
angefangen bei seinen Jiingern, und sagt ihnen, dass ihr meine Zeugen seid, in
Erfillung des Buches Jesaja. Jesajas Versprechen der Wiederherstellung, eines Tages,
an dem Gott sein Volk wiederherstellen, eine neue Schépfung bringen und ihm die
Erlésung durch einen Messias bringen wird, wirkt so, als wiirde er sagen, dass dies
jetzt geschieht.

Aber nicht in der physischen Nation Israel, sondern in diesem neuen Volk, das Jesus
jetzt gegrindet hat. So sind sie, der Heilige Geist wird auf sie kommen in Erflllung
von Jesaja 32, sie werden seine Zeugen sein in Erflllung von Jesaja 43 und dann noch
einer. Beachtet die Reihenfolge, die Reihenfolge in der Apostelgeschichte ist sogar
die gleiche Ordnung im ganzen Buch Jesaja.

Kapitel 49, wenn Jesus zu den Jiingern sagt: |hr werdet meine Zeugen sein bis an die
Enden der Erde, Jesaja Kapitel 49 und Vers 6, hort euch das an. Nochmals, das ist
Gott, der durch Jesaja, den Propheten, zu Israel spricht, als sie im Exil sind, er
verspricht, dass sie eines Tages aus dem Exil zurtickkehren werden, und Gott wird sie
als sein Volk wiederherstellen, ihnen Erlésung bringen, und hier ist, was er sagt. Er
sagt, es sei eine zu leichte Sache, dass du mein Diener sein solltest, um die Stamme
Jakobs zu erheben und die Uberlebenden Israels wiederherzustellen.

Ich werde euch den Volkern als Licht geben, so soll Israel ein Licht fiir die Vélker sein,
damit mein Heil bis an die Enden der Erde reichen kann. Das ist genau der gleiche
Satz, den du in Apostelgeschichte Kapitel 1, Vers 8 findest. Also nochmals, was tut
Jesus? Er sagt seinen Jingern im Grunde, dass sie das Programm der
Wiederherstellung erfillen sollen, das im Buch Jesaja vorausgesehen und prophezeit
wurde. Was Israel tun sollte, indem der Heilige Geist (iber Israel ausgegossen werden
sollte, sie sollten sein Volk sein, sie sollten seine Zeugen sein, sie sollten das Heil
verbreiten bis an die Enden der Erde, jetzt ist es, als ob Jesus sagen wiirde, jetzt wird
dieser Mantel an die Jinger Jesu weitergegeben, zu diesem neuen Israel, dieser



15

neuen Gemeinde, dieser neuen Gemeinschaft des Volkes Gottes, die im Kern in den
Jingern ist, und das ist genau das, was im Rest der Apostelgeschichte geschehen
wird.

Also noch einmal, es ist so wichtig, dass wir lernen, das Alte Neue Testament mit
einem Ohr zu lesen, das auf das Alte Testament eingestellt ist. Nochmals, wie gesagt,
das ist nicht nur eine nette Missionsstrategie, die Jesus sich ausgedacht hat, von der
er dachte, dass sie funktionieren wiirde, sondern er zeigt, dass das, was in
Apostelgeschichte 2 geschieht, nichts weniger ist als die Erflllung dessen, was Jesaja
im Alten Testament versprochen hat. Und jetzt findet das statt, nicht im Volk Israel,
sondern jetzt in dieser neuen Gemeinschaft, dieser neuen Versammlung, diesem
neuen Volk Gottes, das sich jetzt um Jesus dreht und sich um ihn dreht.

In Ordnung, ich denke, wir werden hier aufhéren. Und nachste Woche werden wir
weiter Uber die Apostelgeschichte sprechen, aber lassen Sie uns ein wenig lGber die
Prifung sprechen. Und ich werde ein paar Dinge sagen.

Ich mbchte nur ein wenig dariiber sprechen, wie es aussehen wird, und dann etwas
daruber sagen, wie man dafiir lernt, und Ihnen dann die Mdoglichkeit geben, Fragen
zu stellen. Die Prifung ist eine Multiple-Choice-Prifung. Ich hasse Multiple-Choice-
Prifungen, aber fir eine so groRe Klasse, wenn ich Ihnen einen Aufsatztest geben
wirde, wirde ich bis zum nachsten Weihnachten versuchen, sie zu benoten.

Eine Klasse dieser GroRe zwingt mich leider bis zu einem gewissen Grad, einen
Multiple-Choice-Typtest zu geben. Das liegt also in der Natur des Tests. Jeder sollte in
der Lage sein, es innerhalb einer Stunde zu beenden.

Einige von euch sind vielleicht in 20 Minuten fertig. Einige von Ihnen werden
vielleicht den ganzen Abschnitt belegen. Das ist in Ordnung.

Was auch immer Sie tun missen. Auch hier geht es in der Prifung nur um das
Hintergrundmaterial und das Evangeliumsmaterial. Alles, was ich heute tber die
Apostelgeschichte gesagt habe, wird nicht in der Priifung sein.

Dafiir bist du nicht verantwortlich. Diese Informationen werden in der nachsten
Prifung angezeigt. Also, all das Hintergrundmaterial vom ersten Tag bis hin zu den
Evangelien, das sind die Informationen, die in der Priifung enthalten sein werden.

Eines der Dinge, die ich in der Priifung versuche, ist, dass ich versuche, dich dazu zu
bringen, die Evangelien zu vergleichen und gegentiberzustellen. Ich werde dir Fragen
stellen, die ein Versuch sind, dich dazu zu bringen, die Evangelien zu vergleichen und
gegenilberzustellen, was an was einzigartig ist. Also, ich werde dir Fragen stellen, was
ist, ich konnte dich fragen, welches Evangelium Jesus als einen neuen Moses
darstellt, und hoffentlich wiirdest du Matthdus antworten.



16

Einige von euch werden es richtig machen. Solche Dinge, bei denen ich einfach
versuche, dich zum Vergleichen zu bringen. Es gibt viele Fragen zu den
Hauptschwerpunkten und Themen in den Evangelien.

Nochmals, ich frage dich nicht nach bestimmten Versen oder ahnlichem. Ich bin
mehr daran interessiert, mich auf die Evangelien als Ganzes zu konzentrieren. Aber
man muss sich der Schwerpunkte, der Hauptthemen, der Haupttexte bewusst sein.

Wann immer wir Uber bestimmte Passagen in Bezug auf die Evangelien sprechen,
berlihren wir bei Johannes eine Reihe von Passagen wie die Abschiedsrede oder die
Frau am Brunnen und kennen einfach den Inhalt dieser Passagen und alles, was wir
Uber diese Passagen gesagt haben. Wir haben ein wenig Giber das Ende von Mark
gesprochen. Endete es bei Vers 8 oder hatte es ein langeres Ende? Jedes Mal, wenn
wir Uber eine der verschiedenen Passagen sprechen, kdnnen Sie mir einfach sagen,
was in diesen Passagen steht.

Eine Sache, die Sie vielleicht tun kdnnten, ich hatte jemanden, der das in einem Jahr
gemacht hat, und er hat es mir gezeigt und sie haben es fiir alle vier Priifungen
gemacht. Sie stellten eine Tabelle zusammen und auf einer grolRen Plakatwand an
der einen Seite der Tabelle in der linken Spalte standen die vier Evangelien:
Matthaus, Markus, Lukas und Johannes. Und dann hatten sie eine Reihe von Saulen,
die Giber die Oberseite gingen.

In einer Spalte stand der Autor, in der anderen die Struktur, in der anderen die
Schlisselpassagen, die Hauptpassagen. Eine andere Kolumne sagte die Hauptansicht
Jesu und eine andere sagte die Hauptschwerpunkte. Fiir jedes Evangelium fasste sie
in jedem dieser Quadrate zusammen, nahm Informationen aus deinen Notizen und
flgte sie in diese Quadrate ein.

Auf einen Blick konnte sie sich alle vier Evangelien ansehen und vergleichen und
gegeniberstellen, wie sie sich unterschieden. Und das tat sie tatsachlich bei jeder
Prifung. Du kdnntest also darliber nachdenken, das zu tun, die Informationen aus
den Notizen zu holen und eine Art Diagramm zu erstellen, in dem du alle Evangelien
auf einmal visuell sehen und sehen kannst, wie sie sich vergleichen und
kontrastieren, welche Themen sie betonen und solche Dinge.

Nochmals, mit der Geschichte, der Abschnitt Gber die Geschichte, nochmals, seien
Sie sich der Hauptpersonen, der Hauptereignisse in Bezug auf Politik, Religion und
einige der wichtigsten kulturellen Trends bewusst. Wir haben lber zwei oder drei
davon gesprochen. Fiir den Fall, dass Sie versuchen, das alles aufzuschreiben, habe
ich auf Blackboard einen Lernschlissel, einen Studienfiihrer fiir die erste Prifung.



17

Wenn Sie also an denselben Ort gehen, an dem sich der Lehrplan und die inhaltlichen
Notizen fur diesen Kurs befinden, finden Sie dort einen Studienfiihrer fir Prifung
Nummer eins. Und ich glaube, ich beriihre alles. Wenn Sie alle diese Fragen
beantworten kénnen, sollte jeder 100 Punkte bekommen, wenn Sie alle diese Fragen
beantworten kénnen.

Denn auch hier stammt die Priifung nicht aus lhrer Lehrbuchlektiire. Es spiegelt
ausschliefSlich unsere Diskussion im Klassenzimmer und das Notizbuch wider, das Sie
mitnehmen sollen. Aber auch hier gibt es einen Studienfihrer.

Vielleicht mdchten Sie sich das ansehen. Wenn Sie weitere Fragen haben, kdnnen Sie
mir gerne eine E-Mail senden, wenn Sie Fragen zu etwas in der Priifung oder zu
etwas im Studienfihrer haben. Aber hast du Fragen zur Prifung im Allgemeinen oder
bestimmte Dinge in deinen Notizen, irgendetwas, das mit dem Hintergrund oder den
Evangelien zu tun hat, tiber das du dich wunderst? ja.

Sie sagten auf diesem Diagramm. Und dann die Schlisselthemen. Es gibt eine Reihe
von Schliisselthemen, die sich nicht unbedingt nur darauf konzentrierten, wer Jesus
war.

Aber ich denke, in den meisten Evangelien haben wir Gber Hauptschwerpunkte
gesprochen, das heiflt, wie Jesus dargestellt wurde, aber auch tiber andere
einzigartige oder Schlisselthemen der Evangelien. Ja. Auch fir die Geschichte haben
Sie Personen, Veranstaltungen, kulturelle Ereignisse gesagt.

Ja, Personen, Ereignisse, religiose Bewegungen. Erinnern Sie sich, dass wir sowohl
Uber griechisch-romische als auch Uber jlidische religiose Bewegungen gesprochen
haben, wie die jidischen Bewegungen, die Essener und die Pharisder. Seien Sie in der
Lage, mir zu sagen, was sie dachten oder was sie betonten und wie sie reagierten,
insbesondere auf die romische Herrschaft.

Wir haben ein wenig Gber die Qumran-Gemeinschaft und die Schriftrollen vom Toten
Meer gesprochen. Und wir sprachen ein wenig Giber den Kanon, was waren die
Kriterien fiir ein Buch, das in den Kanon des Neuen Testaments aufgenommen
werden sollte, solche Dinge. Auch das ist alles auf Blackboard im Studienfihrer
angegeben.

Daher mochte ich Sie ermutigen, den Studienfihrer herunterzuladen. Alles klar.
Sicher.

Werden Sie nach Daten fiir die verschiedenen historischen Ereignisse fragen? Nein,
ich werde nicht nach Terminen fragen. Wahrscheinlich, weil ich selbst gerade nicht
wirklich genau sein kann. Ja, ich werde nicht nach bestimmten Daten fragen.



18

Ich denke, ich kdnnte. Zumindest flir mich sind das die Dinge, die ich zuerst vergesse.
Ich wiirde es vorziehen, wenn Sie die Hauptbedeutung und Idee hinter diesen
Ereignissen verstehen.

Solange man das Geflihl hat, dass dies vor Christus oder wahrend seiner Geburt oder
so etwas geschah, ist das die Hauptsache. Es gibt ein paar Termine, die Sie spater
kennen miussen, also ist es nicht so, dass ich Sie nie nach Terminen fragen wirde.
Aber fir diese Prifung gibt es wirklich keine Termine, die Sie kennen mussen.

Was ist mit den Daten der Evangelien? Daten der Evangelien? Nein, ich glaube nicht
einmal, dass ich dartiber gesprochen habe. Ich glaube, ich habe Ihnen diese Frage in
einigen lhrer Quizfragen gestellt, weil sie in Ihrem Lehrbuch stand, aber ich werde Sie
nicht nach bestimmten Daten fragen. Sie missen wahrscheinlich die Reihenfolge
kennen, in der die meisten Gelehrten glauben, dass sie geschrieben wurden, aber ich
werde Sie nicht genau fragen, an welchem Datum.

Manche Menschen zégern, ein genaues Datum zu nennen. Manchmal geben sie etwa
10 Jahre, 60 bis 70 n. Chr. oder 70 bis 80 n. Chr. an. Also werde ich Sie nicht nach
bestimmten Terminen fragen. Solange man alles weiR, was im ersten Jahrhundert
bisher passiert ist, ist das wahrscheinlich nahe genug.

Sollten wir also die Lesung fiir nachste Woche bis Mittwoch fertig haben? Ja, die
Lesung fiir nachste Woche, das kénnt ihr fiir Mittwoch machen. Das ist eine gute
Frage. Also, die Lektlire aus dem Lehrbuch, das ist in Ordnung.

Sie kdnnen das bis Mittwoch tun, denn am Montag, sobald Sie mit lhrer Prifung
fertig sind, kdnnen Sie gehen. Wir werden liberhaupt nicht Gber die
Apostelgeschichte sprechen.

Dies ist Dr. Dave Mathewsons Kurs tGber Geschichte und Literatur des Neuen
Testaments, Lektion 12, Zusammenfassung der Evangeliumsthemen und Einfihrung
in die Apostelgeschichte.



