Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Lektion 11, Johannes und die Gleichnisse
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewson, der Geschichte und Literatur des Neuen Testaments
vortragt, Lektion 11, tGber Johannes und die Gleichnisse.

Gut, beginnen wir mit dem Gebet, und dann hoffe ich, unsere Diskussion Gber die
einzelnen Evangelien zu beenden. Schauen wir uns John ganz schnell an.

Nochmals, alles, was ich hoffe, ist, nur einige der Dinge hervorzuheben, die es im
Vergleich zu den synoptischen Evangelien, Matthaus, Markus und Lukas auszeichnet.
Und dann mochte ich ein wenig liber eine der charakteristischen Formen der Lehre
Jesu sprechen, namlich die Gleichnisse. Ich méchte nur ein wenig dariber sprechen,
wie wir parabolische Literatur lesen und interpretieren.

Wie verstehen und lesen wir die Gleichnisse Jesu? Um welches literarische Genre
oder welchen literarischen Typus handelte es sich? Und wie wirkt sich das auf die Art
und Weise aus, wie wir sie lesen? Und wieder werden wir, Freitag, hoffentlich bis
Freitag, damit fertig sein, alle Evangelien zusammenzustellen. Was lernen wir tber
Jesus? Was betonen die Evangelien darliber, wer Jesus ist und wie wir auf ihn und die
Person Jesu Christi reagieren sollen? Beginnen wir also mit dem Gebet und schauen
wir uns dann das Johannesevangelium an, das vierte Evangelium.

Vater, wir bitten um Einsicht und Weisheit, wenn wir sehr kurz und sehr schnell Giber
Teile des Neuen Testaments nachdenken. Herr, ich bete, dass wir besser geristet
sind, um es mit einem tieferen Verstandnis erneut zu lesen. Wir werden besser
geristet sein, um auf deinen Sohn Jesus Christus zu antworten und der Art und
Weise zu gehorchen, wie die Schrift von uns, ihren Lesern, hervorruft. Im Namen
Jesu beten wir, Amen.

In Ordnung, das vierte Evangelium, auch bekannt als das Evangelium des geliebten
Jungers. Und nochmals, ich bin mir sicher, dass er genau so aussah, aber nein, einige
von euch werden dies vielleicht als eine Ikone des mutmalilichen Autors des vierten
Evangeliums erkennen. Nun, die erste Frage, wir werden Uber diesen Satz sprechen,
den Autor oder den Jiinger, den geliebten Jiinger, den Jlinger, den Jesus in einem
Augenblick geliebt hat.

Aber der Ausgangspunkt ist die Feststellung, und wir werden spater darauf
zurlickkommen und fragen, warum das so ist, aber vor allem die deutlichen
Unterschiede feststellen, obwohl sie nicht Gibertrieben, Gbertrieben und Gberschatzt
werden sollen, aber man kann nicht umhin, die deutlichen Unterschiede zwischen
Johannes, dem vierten Evangelium, und den ersten drei zu bemerken. die



sogenannten synoptischen Evangelien, weil sie zusammen zu sehen sind, stehen in
einer literarischen Beziehung. Aber Johannes scheint ganz anders zu sein. Er war
sogar so anders, dass die ersten Christen das Johannesevangelium oft als das
geistlichere oder theologischere der vier Evangelien bezeichneten.

Und Sie kdnnen sehen, dass es ein Geflihl gibt, wo das wahr sein kdnnte. Ich wiirde
nicht sagen wollen, dass Matthaus, Markus und Lukas nicht theologisch sind, aber
wenn man sie liest, sind es Matthaus, Markus und Lukas, es ist fast so, als ob man
das Gefiihl hat, mehr in der Geschichte geerdet zu sein. Wenn man zu Johannes
kommt, scheint es, als gdbe es mehr Geheimnisse um das, was vor sich geht, und es
ist nicht so einfach wie das, was man bei Matthaus, Markus und Lukas findet.

Nochmals, das bedeutet nicht, dass Matthaus, Markus und Lukas nicht theologisch
sind. Das sind sie, aber man bekommt einfach das deutliche Gefiihl, dass man etwas
ganz anderes liest, wenn man Johannes liest. Eines fallt zum Beispiel auf: Obwohl es
einige Uberschneidungen gibt, kommt das meiste Material, das man bei Johannes
findet, nicht bei Matthaus, Markus und Lukas vor.

Dariber hinaus ist auch das Vokabular sehr unterschiedlich. Aber wenn Johannes
Jesus reden oder reden oder predigen lasst, dann lasst er ihn auf eine Weise reden,
die man in den synoptischen Evangelien nicht findet. Wir werden also fragen,
vielleicht zumindest ganz kurz, warum Johannes so anders sein kdnnte als die
anderen drei Evangelien? Wer war der Autor? Wie die anderen drei Evangelien ist
auch das vierte Evangelium streng anonym.

Das heil3t, nirgendwo in den Evangelien sagt uns der Autor, wer er ist. Der einzige
Hinweis, den du bekommst, ist dieser Hinweis auf den Jiinger, den Jesus liebte, oder
den geliebten Jinger oder geliebten Jinger, daher mein Titel: Das Evangelium des
geliebten Jiingers. Nochmals, alles, was ich sagen mochte, ist, dass es beim vierten
Evangelium viel mehr Debatten darliber gab, wer es eigentlich geschrieben hat.

Auch hier hat die Tradition den Namen Johannes mit dem vierten Evangelium
verknlpft, obwohl das Problem darin besteht, dass einige der friiheren Kirchenvater,
die Gber die Autorschaft des Johannes, die Autorschaft des vierten Evangeliums,
schrieben, erwahnten, dass es einen Hinweis auf mehr als einen Johannes zu geben
scheint. Wir kdnnen uns also nicht sicher sein. Es scheint einen Johannes den Alteren
zu geben.

Es gibt eine Anspielung, eindeutig Johannes der Apostel. Und so gibt es eine kleine
Debatte darliber, wer genau Johannes geschrieben hat, obwohl es traditionell gute
Griinde gibt, Johannes, den Apostel Jesu, zu nehmen, da dies die traditionelle Ansicht
Uber die Autorschaft des vierten Evangeliums war, daher das Evangelium nach
Johannes in unseren heutigen englischen Ubersetzungen. Aber nochmals, dieser Titel
nach Johannes ware schon sehr frith an die Evangelien angehangt worden, aber



urspriinglich hat der Autor ihn nicht auf die erste Seite seines Evangeliums
geschrieben.

Aber die Kirchengeschichte hat dieses Evangelium schon sehr friih Johannes
zugeschrieben, und im Allgemeinen wurde es Johannes, dem Apostel Jesus,
zugeschrieben, von dem wir in den Evangelien lesen. Was ist nun der Zweck des
Schreibens dieses Buches? Im Gegensatz zu den anderen Evangelien kommt
Johannes tatsachlich heraus und sagt uns gegen Ende seines Evangeliums, in Kapitel
20 und Vers 30 und 31, dass Johannes direkt herauskommt und uns sagt, warum er
geschrieben hat. Obwohl selbst dies ein wenig weit gefasst ist, kann es spezifischere
Zwecke darin geben oder spezifische Wege, wie er seinen Zweck erreicht.

Aber wenn wir anfangen, das ist Kapitel 20, Vers 30, gegen Ende seines Evangeliums,
sagt der Autor, tat Jesus in Gegenwart seiner Jinger viele andere Zeichen, die nicht
in diesem Buch geschrieben stehen. Auch das zeigt euch deutlich, wie die
Evangeliumsschreiber geschrieben haben. Sie hatten Zugang zu vielen Informationen
Uber das, was Jesus sagte und tat, aber sie haben nicht alles aufgenommen, und
Johannes sagt uns das.

Er sagte, es gdbe viele andere Zeichen, die Jesus tat, die ich nicht in dieses Buch
aufgenommen habe. Warum? Nun, vielleicht ist ihm der Platz ausgegangen, aber
vielleicht ist er wahlerisch. Er wahlt die Dinge aus, die ausdriicken, was er Uiber Jesus
sagen will.

Und dann fahrt er fort und sagt, aber diese Dinge, die Dinge, die geschrieben stehen,
diese Dinge sind geschrieben, damit ihr glaubt, dass Jesus der Messias ist, der Sohn
Gottes, und dass ihr durch euren Glauben das Leben in seinem Namen haben konnt.
Johannes erzahlt uns, dass all diese Geschichten aufgenommen wurden, um die
Leser davon zu Uberzeugen, dass Jesus tatsachlich der Messias ist, und wenn sie an
ihn glauben, dass sie ewiges Leben haben werden. Sie werden leben, indem sie an
den Namen Jesu glauben.

Und in der Tat ist das Wort "ewiges Leben" ein sehr gebrauchliches, wie wir an einer
Stelle bei Johannes sehen werden. Ich wiirde also zusammenfassen, dass der Zweck
von Johannes' Schreiben vielleicht darin besteht, dass er nicht nur Glauben erzeugen
will, sondern auch den Glauben seiner Leser starken mochte, um sie dazu zu bringen,
sie davon zu Uberzeugen, dass Jesus tatsachlich der Messias ist, fiir den er sich
ausgab, und daher ihren Glauben an ihn zu starken, damit sie das ewige Leben erben
konnen, das Jesus fir sein Volk angeboten hat. Es ist auch moglich, dass Johannes
einen evangelistischen Zweck hat, dass er seinen Christen Material fur ihre
apologetischen und vielleicht auch ihre evangelistischen Bemiihungen mit Juden und
nichtchristlichen Juden geliefert hat.



Auch das ist moglich. Eine der Schwerpunkte im gesamten Johannesevangelium ist
die Tatsache, dass Jesus triumphierte, dass er iberwand. Erinnern Sie sich an Verse
wie "lch habe die Welt Gberwunden", was vielleicht darauf hindeutet, dass Johannes
geschrieben wurde, um die Leser zu starken, um sie dazu zu bringen, an ihrem
Glauben an Jesus Christus festzuhalten, damit sie das ewige Leben erben, das Jesus
verspricht.

Was ich jetzt noch einmal tun mochte, ist, dass ich sehr schnell durch Johannes gehe
und Ihnen einen Vorgeschmack darauf gebe, wie er sich von Matthaus, Markus und
Lukas unterscheidet und wie er sich unterscheidet. Der erste Ausgangspunkt ist
zunachst Johannes Kapitel 1 und die ersten 18 Verse. Die ersten 18 Verse stellen in
gewisser Weise einen Prolog dar.

Vielleicht sind sie sogar geschrieben worden, nachdem der Rest des Evangeliums
zusammengestellt wurde. Der Autor verwendet es, um eine Einfihrung in die Art und
Weise zu geben, wie er mochte, dass du den Rest seines Evangeliums liest. Also,
Johannes 1 und die ersten 18 Verse, diese Art von Prolog, beginnt mit einer
Einleitung davon, das Wort beginnt am Anfang, was interessanterweise an Genesis
Kapitel 1 erinnert. Am Anfang schuf Gott die Himmel und die Erde.

Nun, am Anfang war das Wort, und das Wort bezieht sich eindeutig auf Jesus
Christus. Und wir werden Uber diese Sprache des Wortes sprechen, aber sie geht
weiter und sagt, am Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort
war Gott. Es geht darum, wie das Wort weitgehend abgelehnt wurde, aber dieses
Wort, das Wort, auch Fleisch wird.

Er wird in Kapitel 1, Vers 14, Johannes' Version der Weihnachtsgeschichte, zum
Menschen. Dieses Wort, das bei Gott war und Gott war, wird nun Fleisch und wohnt
unter seinem Volk. Das ist also eine Art Einflhrung in das Johannesevangelium.

Nun, was an diesem Prolog wichtig ist, ist folgendes. Zunachst einmal wird Jesus das
Wort genannt oder bezeichnet, und wir werden mehr darliber sprechen, aber die
Idee hinter dem Wort oder dem Logos ist, dass die Hauptbetonung auf Jesus als
demjenigen liegt, der Gott offenbart. Das Wort oder der Logos deutet also darauf
hin, dass es sich um ein Wort handelte, das, wie wir sehen werden, wahrscheinlich
aus dem Alten Testament stammte.

Das Wort logos oder Wort bezog sich auf Gottes Rede oder Gottes Reden, aber es
gab auch andere mogliche Assoziationen, aber das Wort bezieht sich eindeutig auf
Jesus Christus, und Johannes identifiziert dieses Wort eindeutig mit Gott selbst.
Johannes, wie wir spater sehen werden, identifiziert Johannes von den vier
Evangelien Jesus Christus, das Wort, am deutlichsten mit Gott selbst, und das tut er
gleich am Anfang. Jesus ist also das Wort, die Rede, die Rede Gottes, und dieses Wort
wird in Vers 14 mit Gott identifiziert und wird Fleisch.



Mit anderen Worten, er wird ein Mensch. Nun, was daran bedeutsam ist, der zweite
Punkt ist dieses Wort, das Gott war und nun Fleisch wird, ein Mensch, also geeignet
ist, Gott zu offenbaren, oder derjenige ist, der Gott offenbart. Und nochmals,
vielleicht ist das der Grund, warum Johannes das Wort Logos oder Wort wahlt, weil
er betonen will, dass Jesus Gottes Selbstoffenbarung ist.

Jesus ist die eigentliche Offenbarung dessen, wer Gott ist. So heil’t es in Kapitel 1, im
allerletzten Vers dieses Prologs, Kapitel 1, Vers 18: Niemand hat je den Vater, Gott,
den Vater, gesehen. Das kommt aus dem Alten Testament.

Das findet man an mehreren Stellen. Niemand hat den Vater gesehen, aber Johannes
sagt, auller dem einen und einzigen Gezeugten, diesem Wort, das ihn bekannt
macht. Es ist so, als ob Johannes sagen wiirde: Wer kdnnte Gott besser bekannt
machen als der, der sowohl Gott ist, der Logos, der Gott ist, der aber jetzt ein
Mensch geworden ist in Vers 14.

Weil er also gleichzeitig Gott und Mensch ist, ist Jesus in der Lage, zu offenbaren,
vollstandig zu enthillen und zu offenbaren, wer Gott ist. Es ist fast so, als wiirde
Johannes sagen: Wenn du wissen willst, wie Gott aussieht, dann schaust du auf Jesus
Christus, weil Jesus das Wort ist, weil er Gott ist, er ist jetzt ausgeristet, um zu
offenbaren, wer Gott ist. Und so, der unsichtbare Gott, wieder hat niemand Gott
gesehen, Altes Testament.

Der unsichtbare Gott ist nun sichtbar geworden in der Person Jesu Christi, der Fleisch
geworden ist, der Gott selbst war, nun aber in Kapitel 1, Vers 14 Fleisch geworden ist.
Deshalb fungiert Jesus in Kapitel 1, diesem Prolog in den ersten 18 Versen, in diesem
Abschnitt in gewisser Weise als die Briicke zwischen Gott und den Menschen.
Nochmals, das ist derjenige, der sowohl Gott ist, am Anfang war das Wort, das Wort
war bei Gott, das Wort war Gott, aber jetzt ist dieses Wort in Vers 14 Fleisch
geworden.

Das Wort Jesus Christus tUberbrickt also die Kluft zwischen Gott und den Menschen.
Der Einzige, der das kann, ist der, der Gott und Mensch zugleich ist, dieses Wort, das
nun Fleisch geworden ist. So mdchte Johannes also, dass wir in gewisser Weise den
Rest des Evangeliums lesen.

Wann immer wir von nun an Jesus in den Evangelien begegnen, miissen wir
verstehen, dass er die Offenbarung Gottes ist, die Offenbarung und Rede Gottes,
aber gleichzeitig auch derjenige, der als Mensch Gott seinem Volk vollstandig
offenbart und offenbart und die Kluft zwischen Gott und der Menschheit Gberbriickt.
In den ersten 18 Versen findest du auch, dass die moéglichen Antworten auf Jesus
bereits dargelegt sind. Es heildt: Gott, Jesus, das Wort ist Fleisch geworden, er ist in
die Welt gekommen, aber die Seinen haben ihn verworfen.



Aber dann geht es weiter und sagt, aber die, die an ihn glauben, nennt Gott seine
Kinder. Diejenigen, die an ihn glauben, haben das Recht, S6hne oder Kinder Gottes
genannt zu werden. Auch die unterschiedlichen Reaktionen auf Jesus, die wir in den
restlichen Evangelien lesen werden, sind also bereits im Prolog markiert.

Der Prolog sagt uns also fast alles, was wir Gber die Lektiire des restlichen
Evangeliums wissen missen, insbesondere dartiber, wer Jesus ist und wie er als
derjenige fungieren wird, der Gott offenbart, der Gott ist, der ein Mensch wird, der
in sichtbarer Form offenbart, wer Gott ist, und der eine Antwort des Glaubens und
des Gehorsams erfordert. Nun, es gibt eine Reihe von Schliisselpassagen, die ich
Ihnen noch einmal geben mdéchte, um lhnen einen Hinweis darauf zu geben, was in
Johannes anders ist. Auch hier habe ich nicht die Absicht, zu sehr Gber diese
Passagen zu sprechen.

Der erste, der erste Schliisseltext, den die meisten von euch wahrscheinlich kennen,
ist Kapitel 3. Kapitel 3 ist eine Geschichte, in der ein Mann, ein Pharisdaer namens
Nikodemus, nachts zu Jesus kommt, ihn befragt und ihn fragt, was Jesus lehrt und
was fur den Eintritt in Gottes Reich erforderlich ist. Das ist also eine ziemlich lange
Lehre Jesu als Antwort auf Nikodemus' Frage. Und nattirlich erkennen Sie diese
Stelle.

Dies ist der Ort, an dem der beriihmte Johannes 3,16 zu finden ist, denn Gott liebte
die Welt so sehr, dass er seinen Sohn gab. Das ist eine Antwort auf Nikodemus'
Frage, wer Jesus ist und was er tut. Erkennen Sie also Kapitel 3. Auch das findet man
in keinem der anderen Evangelien, aber Jesus konfrontiert einen Pharisder in der
Nacht oder wird von ihm konfrontiert und tritt in ein Gesprach mit ihm, einem Mann,
einem Pharisder namens Nikodemus.

Kapitel 4. Kapitel 4 ist die Geschichte der Samariterin, die Jesus an einem Brunnen
begegnet, oder besser gesagt, Jesus begegnet der Samariterin an einem Brunnen.
Und die meisten von lhnen kennen die Geschichte gut. Im Grunde genommen
antwortet die Samariterin im Glauben auf Jesus.

Aber hoffentlich bekommst du ein Bild, dass es fiir Jesus an jenem Tag vielleicht nicht
nur unangemessen gewesen ware, sich in einer solchen Umgebung allein mit einer
Frau zu treffen, sondern auch die Tatsache, dass sie auch eine Samariterin war. Und
was tat Jesus Uberhaupt in Samaria? Jeder Jude wusste, dass du diesen Ort gemieden
hast. Also, Kapitel 4, die Samariterin am Brunnen.

In Ihren Notizen Uberspringe ich den nachsten Abschnitt, Kapitel 6, und gehe direkt
zu den Kapiteln 14 bis 17 tiber. Die Kapitel 14 bis 17 sind eine ziemlich lange Rede
Uber Jesus. Auch das findet man in keinem der anderen Evangelien.



Das ist Jesu letzte Anweisung, sozusagen seine letzte letzte, seine letzten Worte in
seiner letzten Nacht mit seinen Jingern, bevor Jesus gekreuzigt und nicht viel spater
getotet wurde. Die Kapitel 14 bis 17 sind also eine ziemlich lange Ansprache oder ein
Abschnitt, in dem Jesus seine Jinger lehrt, oft als Abendmahlsrede bezeichnet, in der
Jesus sich in einem Obergemach traf, um mit seinen Jiingern das Passahfest zu
feiern, und dann diese Gelegenheit nutzt, um sie ausfiihrlich zu unterweisen.
SchlieBlich Kapitel 21.

In gewisser Weise lesen wir gerade Kapitel 20 und Verse 30 bis 31, wo Johannes uns
sagt, warum er schreibt. Ich habe diese Dinge geschrieben, damit ihr wisst und
glaubt, dass Jesus der Messias ist, und wenn ihr glaubt, konnt ihr Leben in seinem
Namen haben. Das ware ein geeigneter Ort, um das Evangelium zu beenden, aber es
gibt noch ein anderes Kapitel. Und in Kapitel 21 gibt es eine Reihe von Dingen, die
passieren.

Darin wird die Auferstehungserscheinung Jesu vor seinen Jliingern festgehalten. Aber
es gibt eine sehr interessante Geschichte in diesem Abschnitt, in der Peter wieder
eingesetzt wird. Jesus erscheint Petrus und wenn du dich gut an die Geschichte
erinnerst, was fragt Jesus Petrus? Er fragt ihn das dreimal.

Ja, Jesus fragt Petrus: Liebst du mich? Und alle drei Male antwortet Petrus: Ja, das
tue ich. Aber was interessant ist, ist, warum einmal nicht genug war? Warum, glaubst
du, fragte Jesus Petrus dreimal, ob er ihn liebe? Weil er ihn dreimal verraten hat. Ich
denke, der Grund, warum er dreimal fragt, ob er ihn liebt, obwohl Petrus alle drei
Male richtig antwortet, der Grund, warum Jesus ihn dreimal fragte, ist, wie oft Petrus
Jesus verleugnet hat.

So kann Kapitel 21 als eine Art Petrus-Wesen gesehen werden, nachdem er Jesus
verleugnet hat, wird Petrus nun wieder eingesetzt, indem er dreimal seine Liebe zu
Jesus bekennt, was der Tatsache entspricht, dass er ihn zuvor dreimal verleugnet
hatte. Auch hier hat Kapitel 21 keine Parallele zu den anderen synoptischen
Evangelien und den anderen drei Evangelien. Ein weiteres einzigartiges Merkmal des
Johannes, das man in den anderen Evangelien nicht findet, sind die sogenannten "Ich
Bin"-Ausspriiche.

Wo Jesus mehrere Aussagen macht, bin ich, und dann ist das Pradikat "Ich bin"
normalerweise eine Art Metapher. Ich bin die Tir, ich bin das Schaf, es tut mir leid,
ich bin der gute Hirte, ich bin das Licht der Welt, ich bin das Brot des Lebens. Jesus
spricht metaphorisch und setzt sich mit bestimmten Bildern gleich.

Das Bezeichnende daran ist wiederum, dass diese Bilder aus dem Alten Testament
stammen und haufig auf Gott selbst angewendet wurden. In gewisser Hinsicht sind
diese "Ich Bin"-Aussagen also eine Aussage Uber die Gottheit Jesu. Die



charakteristischen Zliige Gottes im Alten Testament werden nun auf Jesus Christus
Ubertragen, indem er sagt: Ich bin der Hirte.

Nun, im Alten Testament war Gott der Hirte Israels, oder ich bin das Licht, was
eindeutig ein Vorrecht Gottes selbst war, usw. usw. Also, hier ist zum Beispiel, das
sind die Ich-Bin-Aussagen. In Kapitel 6, Vers 35 sagt Jesus: Ich bin das Brot des
Lebens.

In Kapitel 8 bin ich das Licht der Welt. Kapitel 10, Ich bin die Tir. Ich bin die wahre
Tar und niemand tritt ein auBer durch mich.

Ein weiteres, Ich bin der Gute Hirte, Kapitel 10. Auch hier folge ich nur der
Reihenfolge des Textes des Johannes. Ich bin der gute Hirte.

Und hoffentlich verstehen Sie jetzt, dass diese metaphorisch verstanden werden.
Jesus konnte natirlich nicht buchstablich all das gleichzeitig sein. Ich bin die
Auferstehung und das Leben.

Und schlief3lich bin Ich das Licht der Welt. Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben. Eines der charakteristischen Merkmale von Johannes sind also diese Ich-Bin-
Aussagen.

Und wieder identifizieren sie alle ein wichtiges Merkmal dessen, wer Jesus ist und
seine Mission. Und die meisten von ihnen gehen wohl auf das Alte Testament zurlick,
wo Merkmale, die sich auf Gott beziehen, nun Jesus fir sich beansprucht. Sei also in
der Lage, die Ich-Bin-Aussagen zu identifizieren.

Ich bin nicht wirklich daran interessiert, dass du den genauen Vers bekommst, wo sie
vorkommen, aber sicherlich in der Lage sein, diese sechs Ich-Bin-Aussagen zu
kennen, zu identifizieren, die im gesamten Johannesevangelium zu finden sind. Oh,
da ist noch einer. Es tut mir leid.

Ich wusste, dass es sieben waren. Und das mag beabsichtigt sein. Ich weild nicht, ob
es sieben sind.

Also, ich bin die wahre Rebe. Auch im Alten Testament war Gott der Weinstock, und
Israel war auch der Weinstock. Aber noch einmal, das ist eine Sprache, die auf Gott
und auf Israel zutrifft.

Und jetzt beansprucht Jesus es fiir sich selbst. So unterschiedliche "Ich Bin"-
Aussagen, die wiederum nicht in den Evangelien zu finden sind. Nun, wenn wir
fragen, als er fragte, was ist das Besondere am Johannesevangelium? AuBerdem
habe ich mir gerade einige Texte und Materialien angesehen, die man im
Johannesevangelium findet, die nicht in den Synoptikern stehen, aber was ist das



Besondere an der Lehre des Johannes? Inwiefern stellt Johannes Jesus auf eine
Weise dar, die sich von etwas unterscheidet, oder zumindest etwas starker
hervorhebt, das Sie in den anderen Evangelien nicht gefunden haben? Der erste ist,
dass Johannes einzigartig ist in der Betonung, die er auf die Gottheit Christi legt.

Das haben wir bereits in Kapitel 1 gesehen. Ohne den Unterschied zu Gibertreiben,
ware es mit anderen Worten falsch zu sagen, dass die synoptischen Evangelien,
Matthaus, Markus und Lukas, Jesus nicht fir Gott hielten oder ihn nicht so
darstellten. Das ware falsch. Aber sicherlich identifiziert Johannes Jesus offen und
klar als Gott.

Eine Betonung der Gottheit Jesu. Nochmals, in Kapitel 1, Vers 1, war am Anfang das
Wort und das Wort war bei Gott und das Wort war Gott. Spater wird Jesus der
Blasphemie beschuldigt werden, weil er sich mit Gott gleichsetzt.

Ein paar Mal sagt Jesus etwas und die Pharisdaer heben Steine auf, um ihn zu téten,
weil er lastert. Er setzt sich selbst mit Gott gleich. Spater spricht einer der Jlinger
Jesu, Thomas, der zweifelt, als er endlich versteht, Jesus als meinen Herrn und
meinen Gott an.

Und auch dariliber hinaus gibt es Stellen, an denen klar ist, dass Johannes uns
verstehen lassen mochte, dass Jesus die eigentliche Offenbarung Gottes ist. Er ist
Gott selbst, ohne ihn so zu nennen. Zum Beispiel in Johannes' Version der
Weihnachtsgeschichte, Kapitel 1, Vers 14: Das Wort ist Fleisch geworden und hat
unter uns gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen.

Nun, was viele Menschen lGbersehen kdnnten, zwei Worter in diesem Vers, Wohnung
und Herrlichkeit, kommen an anderer Stelle im Alten Testament zusammen vor, um
sich auf Gott zu beziehen, der in seinem Tabernakel oder in seinem Tempel wohnt.
Und jetzt werden diese beiden Worte auf Jesus angewendet, als ob Johannes wieder
sagen wirde, dass Gott in der Person Jesu gegenwartig ist. Die Gegenwart Gottes im
Tabernakel ist jetzt bei seinem Volk gegenwartig, in der Person Jesu Christi.

Auch das ist eine starke Aussage Uber die Gottheit Jesu, die Tatsache, dass er Gott
ist, auch wenn der Autor ihn in diesem Vers nicht Gott nennt. Aber Johannes betont
eindeutig Jesus als Gott, Jesu Gottheit, und manchmal wird Johannes deshalb als das
theologischere Evangelium oder das geistliche Evangelium angesehen. Auch hier
ware es falsch zu sagen, dass die Synoptiker Matthaus, Markus und Lukas nicht an
Jesus als Gott interessiert waren.

Das waren sie, aber Johannes legt Wert darauf, darauf aufmerksam zu machen und
das zu betonen. Wir haben bereits Gber das Wort oder den Logos als Titel
gesprochen, den Johannes fir Jesus verwendet, besonders in Kapitel 1. Er bezieht
sich mehrmals auf Jesus als den Logos, das Wort am Anfang war das Wort, das Wort



10

war bei Gott, das Wort war Gott, das Wort wurde Fleisch usw. Nun, auch hier konnte
John dieses Wort verwendet haben, weil es eine Reihe von Resonanzen hatte.

Das heillt, er kdnnte es verwendet haben, weil Menschen mit unterschiedlichem
Hintergrund es verstanden hatten. Zum Beispiel habe ich bereits gesagt, dass das
Wort Logos in der griechischen Ubersetzung des Alten Testaments in Gottes Rede
verwendet wurde. Logos oder Wort kdnnte einfach fiir Gottes Rede und Gottes
Offenbarung von sich selbst verwendet werden.

Ein passender Titel fiir Jesus Christus also. Wenn die Menschen in der hebrdischen
Welt von dem Wort horten, dachten sie an Gottes Rede und an Gott, der zu ihnen
sprach, an die Rede, an die Rede und den Diskurs Gottes. Auf der anderen Seite
wurde in der griechisch-romischen Welt auch das Wort Logos verwendet.

Es ist schwer zu sagen, wie viel der Autor davon im Sinn hatte, aber erinnern Sie sich
zum Beispiel daran, dass wir zu Beginn des Semesters (iber verschiedene griechisch-
romische Religionen gesprochen haben, und eine davon war der Stoizismus.
Stoizismus war der Glaube, dass im Grunde alles determiniert sei, die Natur und die
physische Welt alles seien, was es gebe, und der Schliissel zum Leben darin bestehe,
zufrieden zu bleiben und einfach so zu akzeptieren, wie die Dinge seien, nicht anfallig
fur extreme Emotionen und Reaktionen zu sein, sondern einfach nur zufrieden zu
sein. Ein Teil ihres Denkens, ein Teil des stoischen Denkens war, dass sie glaubten,
dass die physische Welt vom Logos belebt wird.

Der Logos war die Bezeichnung fiir das Lebensprinzip, das die gesamte Schopfung
beseelte. Und ob Johannes das denkt oder nicht, als ob er sagen wollte, nun, es ist
nicht der Logos des Stoizismus. Jesus Christus ist das wahre Licht der Welt, das die
Welt erfillt.

Ob er dariiber nachgedacht hat oder nicht, bin ich mir nicht sicher, aber gleichzeitig
hat Johannes ein Wort gewahlt, das in der judischen Welt, aber auch in der
griechisch-romischen Welt zu Hause gewesen ware. Aber auch das ist ein
charakteristisches Merkmal von John. Das werden Sie bei den Synoptikern nicht
finden.

Man findet sie nicht, die Jesus den Logos oder das Wort nennen, aber Johannes tut
es. Eine dritte Betonung ist, dass Johannes betont, dass das, was Jesus seinen
Nachfolgern bringt und anbietet, das ewige Leben ist. Interessanterweise war die
Hauptterminologie, die die synoptischen Evangelien Matthaus, Markus und Lukas
verwenden, um das zu beschreiben, was Jesus als Opfer brachte? Wir haben ein
wenig Zeit damit verbracht, (iber diesen kleinen Satz zu sprechen.

Als Jesus zum ersten Mal in der Szene erscheint, sagt er: Tut BulRe, denn was? Was
bietet er den Menschen an? Das Reich Gottes, Gottes Herrschaft und Herrschaft.



11

Interessanterweise verwendet Johannes zwar den Ausdruck "Reich Gottes" oder "das
Koénigreich", aber Johannes zieht es vor, den Titel "ewiges Leben" zu verwenden, um
zu beschreiben, was Jesus anbietet. Auch das geht wahrscheinlich auf das Leben im
Alten Testament zurlick.

Das ewige Leben war das Leben der neuen Schopfung, das Leben, das Gottes Volk in
der neuen Schopfung genielRen wiirde, und jetzt bietet Jesus genau dieses Leben
seinen Lesern an. Vielleicht kdnnte man sie so kombinieren, dass das, was Jesus als
ewiges Leben anbietet, das Leben ist, das die Menschen genieRen wirden, wenn
Gott seine Herrschaft, seine Herrschaft und sein Reich aufrichtet. Aber
interessanterweise betonen die Synoptiker wieder das Reich Gottes.

Johannes betont das ewige Leben als das, was Jesus angeboten und gebracht hat.
Der Heilige Geist ist ein Schlisselthema im Johannesevangelium, besonders an einer
der deutlichen Stellen im Johannesevangelium in den Kapiteln 14 bis 17, erinnern Sie
sich daran, dass wir Jesus gesagt haben, seine Abschiedsrede, seine letzten Worte an
seine Jinger. Jesus versprach, dass der Heilige Geist an Jesu Stelle kommen wiirde.

Mit anderen Worten, nach Jesu Weggang wiirde der Heilige Geist in gewisser Weise
Jesu Platz einnehmen. Jesus verspricht also den Heiligen Geist an seiner Stelle, dass
Jesu fortwahrende Gegenwart bei seinen Nachfolgern durch den Heiligen Geist
erfolgen wird. Der Heilige Geist ware die Art und Weise, wie Jesus mit seinen
Nachfolgern gegenwartig sein wiirde, nachdem Jesus sie verlassen und in den
Himmel aufgefahren ist.

Also, die Betonung des Heiligen Geistes, den Jesus verlassen wiirde. Lukas betont
auch den Heiligen Geist, aber vor allem Johannes tut es, besonders in den Kapiteln
14 bis 16. Eine weitere wichtige Betonung in Johannes ist, dass Johannes diese
Gegensatze aufbaut.

Mit anderen Worten, es gibt einen Dualismus, der sich durch sein Evangelium zieht.
Einer der Griinde dafilir konnte sein, dass John an eine Art sektiererische Gruppe
schreibt, das ist eine Gruppe, bei der die Idee ist, dass die Dinge so schlimm
geworden sind, dass sie sich selbst in sehr schwarz-weiRen Begriffen sehen, wir und
sie. Vielleicht spiegelt der Dualismus des Johannes die Tatsache wider, dass die Dinge
irgendwie gegensatzlich oder sehr schwarz-weil sind und Unterschiede im
Johannesevangelium ausldsen.

So findet man zum Beispiel den Dualismus zwischen oben und unten. Man findet
Johannes, wie er immer von dem spricht, was von oben oder von unten kommt. Licht
und Finsternis sind krasse Gegensatze, die Welt ist von Finsternis gepragt, und Jesus
und seine Nachfolger sind vom Licht gepragt.



12

Leben und Tod, sind das offensichtliche Gegenteil. Aber auch hier findet man diesen
Dualismus, diese krassen Gegensatze, die sich durch das Evangelium ziehen, was
wiederum auf die Leserschaft des Johannes zurtickzufiihren sein mag. Das
Johannesevangelium mag in einer Art sektiererischem Umfeld entstanden sein, in
dem sich die Leser in diesen sehr starken Kontrasten zu ihren Feinden oder Gegnern
wiederfanden.

Und auch das mag sich in dieser Art von Sprache widerspiegeln. Das ist also der
Unterschied oder die Unterscheidung des Johannesevangeliums im Vergleich zu den
Synoptikern im Besonderen. Vielleicht um sie zu verstarken.

Ja, vielleicht hat er geschrieben, um diese Art von Unterscheidung, die sie denken, zu
verstarken oder zumindest zu reflektieren. Wir werden zum Johannesevangelium
zurtickkehren, wenn wir zum 1., 2- und 3 Johannes kommen, den johanneischen
Briefen, die spater kommen. Wir werden zuriickkommen und fragen, wie sie sich
zum Johannesevangelium verhalten.

Warum also ist Johannes so anders als die anderen Synoptiker? Ich meine, denken
Sie einfach ein bisschen nach. Kann sich jemand irgendwelche Griinde vorstellen,
warum ... Wieder liest man Matthaus, Markus und Lukas und manchmal hat man ein
Geflihl von Déja-vu. Ich war schon einmal hier.

Ich habe dieses Material gesehen. Einiges davon wird in den drei Evangelien immer
wieder wiederholt. Dann kommst du zu John und es ist, als wiirdest du etwas
anderes lesen.

Sogar ein Teil des Vokabulars in der Art und Weise, wie Jesus lehrte und sprach, fehlt
plotzlich, wenn man zu Johannes kommt. Wenn Sie spontan dartiber nachdenken,
was konnten einige der Griinde sein, warum Johannes sich so sehr von den anderen
synoptischen Evangelien unterscheidet? Ich meine, kannte er sie nicht, oder ist John
eine Art Abtriinniger? Er wird alleine losziehen. Was kénnten einige der Griinde sein,
warum John so eigenstandig und anders erscheint? Okay.

Es wurde viel spater geschrieben. Einige wiirden Johannes auf das Ende des ersten
Jahrhunderts datieren, etwa auf 90 n. Chr. Mit anderen Worten, entweder das
Johannesevangelium oder die Offenbarung hat die besten Chancen, das letzte Buch
des Neuen Testaments zu sein, das geschrieben wurde. Also, du hast Recht.

Vielleicht handelt es sich um ein viel spateres Buch, das eine ganz andere Situation,
ein ganz anderes Publikum und eine andere Reihe von Umstanden anspricht, und das
war es, was Johannes dazu veranlasste, etwas anderes zu schreiben als die anderen
synoptischen Evangelien. Johannes hat vielleicht die anderen drei Evangelien
angenommen oder dass einer ein allgemeines Wissen iber das Evangelium hat, und
jetzt wird er etwas schreiben, das anders ist. Einige haben sogar behauptet, es ist



13

schwer zu sagen, dass John die drei Synoptiker kannte und einfach etwas ganz
anderes als diese drei schreiben wollte.

Also, ich denke, Sie haben Recht. Johannes setzt wohl ein allgemeines Wissen tber
die Evangelien, vielleicht sogar liber die Synoptiker voraus, und jetzt wird er etwas
ganz anderes schreiben. Die andere Sache ist auch, denken Sie daran, dass wir
zusammen mit diesen Vorschldagen gesagt haben, was einen Grol3teil des
Unterschieds in der Sprache erklaren konnte.

Erinnern Sie sich, dass wir vor einiger Zeit tGber die verschiedenen literarischen Typen
im Neuen Testament gesprochen haben? Es gibt die Erzahlung, die Epistel und die
Apokalypse, das Buch der Offenbarung. Eines der Dinge, die wir Uber die Erzdahlung
gesagt haben, die sich sehr, sehr von unserer eigenen unterscheidet, ist, dass es bei
der Aufzeichnung der Rede einer anderen Person im ersten Jahrhundert wirklich
keinen Versuch oder Wunsch gab, den genauen Wortlaut dieser Person zu
bewahren.

In der Tat, wenn Jesus groStenteils auf Aramaisch sprach, haben wir nicht den
genauen Wortlaut, weil wir griechische Ubersetzungen dessen haben, was Jesus in
den Evangelien sagte. Aber noch mehr als das waren die Schriftsteller des ersten
Jahrhunderts mehr daran interessiert, die StoRrichtung, den Nachdruck und den Kern
dessen, was jemand sagte, zusammenzufassen und zu bewahren, als den genauen
Wortlaut zu bewahren. So findet man oft, dass sie in ihren eigenen Worten und
ihrem eigenen Vokabular zusammenfassen, was eine beriihmte historische Person
gesagt hat.

Ist es also moglich, dass wir im Johannesevangelium oft finden, dass dies vielleicht
Johannes' eigene Zusammenfassung in seinem eigenen Stil, seinem eigenen
Vokabular ist, was Jesus gesagt hat. Eine interessante Sache: Wenn du Johannes
Kapitel 3 liest, haben wir tber Jesus und Nikodemus gesprochen. Wenn du Johannes
Kapitel 3 liest, beginnt Jesus mit Nikodemus zu interagieren, aber ziemlich bald
nimmt alles in Fahrt, wie in diesem Monolog.

Und das Problem ist, dass es nicht klar ist, wo Jesus aufhort. Wo hort Jesus auf zu
sprechen und wo fangt Johannes an, das zu kommentieren, was Jesus gesagt hat?
Das ist nicht klar. Und nochmals, der Grund dafiir ist, dass Johannes seine eigene
Zusammenfassung in seiner eigenen Sprache, seinem eigenen Stil, seinem eigenen
Vokabular liefert, eine genaue Zusammenfassung dessen, was Jesus gesagt hat.

Und vieles davon mag haufig auch die Unterschiede des Johannes zwischen den
Synoptikern erklaren, insbesondere in der Sprache, die er verwendet. Auch hier kann
Johannes eine Sprache verwenden, die die theologischen Ideen und Themen
hervorhebt, die Johannes betonen mochte und die Jesus gelehrt hat. Aus diesen
Griinden kann es also auch einige andere Griinde geben.



14

Aus diesen Griinden scheint Johannes etwas ganz anderes zu schreiben als die
anderen drei Evangelien. Nochmals, wenn jemand daran interessiert ist, dies zu
verfolgen, empfehle ich ein anderes Buch von Craig Blomberg. Ich empfahl ihm ein
Buch Uber die synoptischen Evangelien, die historische Zuverlassigkeit der
Evangelien.

Er hat ein weiteres Buch mit dem Titel "The Historical Reliability of John's Gospel"
geschrieben. Was er zu tun versucht, ist zu demonstrieren, was ich gerade gesagt
habe, namlich dass die Unterschiede zwischen Johannes und den Synoptikern nicht
bedeuten, dass Johannes schnell und locker mit den Fakten spielte und historisch
falsch und unzuverldssig war, sondern er versucht zu zeigen, dass es einen Grund
gibt, die Johannesevangelien als historisch zuverlassig zu betrachten, zusammen mit
den Synoptikern Matthaus. Markus und Luke. Wenn Sie also dem nachgehen wollen,
habe ich Ihnen die Informationen in lhren Notizen zu Craig Blombergs The Historical
Reliability of John's Gospel gegeben.

Gut, das ist wirklich alles, was ich Uber das Johannesevangelium sagen méchte.
Nochmals, ich versuche nur hervorzuheben, was einige der Schwerpunkte oder
einige der Texte und Abschnitte im Johannesevangelium sind, die fiir ihn eindeutig
und einzigartig sind, die man in den anderen Synoptikern nicht findet, und die einem
irgendwie ein Geflihl daflir geben, was Johannes in seinem Evangelium zu betonen
scheint. Nun, bevor wir weitermachen, méchte ich ganz kurz tber die Gleichnisse
sprechen, was sie sind und wie wir sie lesen, aber haben Sie bisher Fragen zum
Johannesevangelium? Sie werden keine Probleme haben.

Ubrigens, in der Priifung sind viele der Fragen in der Priifung dazu gedacht, Sie dazu
zu bringen, die vier Evangelien, Matthaus, Markus, Lukas und Johannes, zu
vergleichen und gegeniliberzustellen. Was ist das Besondere an den vier Evangelien?
Was steckt in ihren Themen, wie sie strukturiert sind, wenn wir dartiber gesprochen
haben, oder was ist das Besondere an der Art und Weise, wie sie Jesus darstellen?
Das Einzige, was Sie sich im Grunde merken miussen, sind Kapitel. Ich denke zum
Beispiel besonders an diese Folie hier.

Meine Philosophie ist es, die Bildsprache einer Stadt zu verwenden. Wenn Sie den
Block finden kénnen, kénnen Sie wahrscheinlich auch das Haus finden. Ich gehe also
davon aus, wenn du eine Bibel hast und das Kapitel bekommen kannst, kannst du
wahrscheinlich den Vers finden.

Das bedeutet, dass ich mehr daran interessiert bin, dass ihr die Hauptkapitel
bekommt, in denen die Dinge zu finden sind. Also, ich werde euch nicht fragen,
welcher Vers, was ist das genaue Kapitel und der Vers, in dem das zu finden ist, aber
ich konnte euch diese Kapitel fragen. Ich kénnte Sie bitten, zu identifizieren, was in



15

diesen Kapiteln zu finden ist, oder ich kdnnte Sie bitten, zu identifizieren, welche
Kapitel diese Abschnitte bei Johannes umfassen.

Und so verhalt es sich auch mit den anderen Evangelien. Ich werde mich
hauptsachlich auf die breiteren Kapitel konzentrieren und nicht auf bestimmte Verse.
Eine der charakteristischen Methoden, die Jesus in den Evangelien lehrte, waren
Gleichnisse, insbesondere bei Lukas und Matthaus, aber auch in den anderen
Evangelien.

Vor allem Johannes ist voll von allen méglichen symbolischen Bildern und
Redewendungen, die Jesus verwendet, aber ich mochte ein wenig tber die
Gleichnisse sprechen und dariiber, wie wir sie lesen. Da sie ein so vorherrschendes
Mittel der Lehre Jesu sind, was sollen wir dann mit ihnen anfangen? Wie sollen wir
sie lesen? Und das hangt davon ab, welche Art von Literatur Jesus verwendet, wenn
er spricht. Das erste, was man Uber Gleichnisse sagen kann, ist, dass Gleichnisse nicht
nur flr Jesus gelten.

Er hat keine Gleichnisse erfunden. Gleichnisse waren ein fester Bestandteil der Lehre
der Rabbiner. Jesus folgte also einer gangigen Lehrmethode, der die meisten
judischen Rabbiner gefolgt waren.

Nun, was Jesus mit ihnen macht oder die Botschaft, die er lehrt, ist sehr einzigartig,
aber Jesu Gleichnisse und sogar die Bilder, die in den Gleichnissen von Schafen oder
einem Verwalter oder einem Manager oder Meister zu finden sind, dass eine Pflanze,
ein Senfkorn, das nicht nur Jesus gehort. Das war eine gangige Bildsprache, die die
Rabbiner in ihren eigenen Gleichnissen verwendeten. Wir haben englische
Ubersetzungen einiger der Gleichnisse, in denen die Rabbiner lehrten, und auch hier
sind sie der Lehre Jesu sehr dhnlich, zumindest in der Form.

Nochmals, wo der Unterschied liegt, ist die Botschaft, die Jesus lehrte und was er mit
den Gleichnissen tat. Aber zunachst einmal war es bei der Interpretation der
Gleichnisse Jesu Ublich, die Gleichnisse Jesu als diese sehr detaillierten Allegorien zu
behandeln. Und damit meine ich, das Gleichnis bis ins kleinste Detail durchzugehen,
um einen geistlichen allegorischen Sinn dahinter zu finden.

Also, wann immer du Jesu Gleichnisse liest, woher weiR ich, was Jesus tut und wie ich
es anwenden soll? Nun, man geht durch und alle Details haben eine zweite
Bedeutungsebene. Das heilit, sie haben eine tiefere spirituelle Bedeutung. Hier ist
zum Beispiel ein Beispiel von, ich glaube, das war der Heilige Augustinus, einer der
friihen Kirchenvater aus dem 4. Jahrhundert.

Dies ist ein Gleichnis von einem barmherzigen Samariter. Du erinnerst dich an die
Geschichte: Ein Mann geht nach Jericho, er wird von ein paar Raubern verprugelt, er
wird zum Sterben zurlickgelassen. Ein Priester geht vorbei und tut nichts, ein Levit.



16

Schliefllich kommt ein Samariter vorbei, verbindet seine Wunden, bringt ihn in ein
Gasthaus und zahlt freiwillig, bis er sich erholt hat. Und hier ist, was der heilige
Augustinus, ein sehr friher Kirchenvater, sagte, wie er es interpretierte. Er dachte,
wenn es heillt, dass ein bestimmter Mann nach Jericho hinabging, stand dieser Mann
fir Adam aus dem Alten Testament.

Jerusalem symbolisierte die Stadt des Friedens. Jerusalem bezog sich also nicht
irgendwo auf eine buchstabliche Stadt, sondern nur auf die Stadt des Friedens, eine
Art spirituellere Anwendung auf sie. Die Stadt Jericho, symbolisierte, wohin dieser
Mann ging, symbolisierte Adams Sterblichkeit.

Nochmals, Sie missen das nicht aufschreiben, ich werde Sie das nicht in einem Test
fragen. Ich frage dich vielleicht, wie die Menschen die Gleichnisse traditionell
interpretiert haben. Die Diebe, die diesen Mann verprigelten und zum Tode
zurlicklielRen, symbolisierten die Engel, den Teufel und seine Dadmonen, seine Engel.

Interessant. Die Tatsache, dass sie ihn geschlagen haben, bedeutet, dass sie ihn zur
Sinde Uberredet haben. Ihr kdnnt also sehen, dass Augustinus diese Art von
Interpretation nicht auf der Ebene interpretiert, sondern buchstablich nach der
tieferen spirituellen Bedeutung hinter den Worten sucht.

Die Tatsache, dass sie ihn halbtot zurtlicklieSen, bedeutet, dass der Mann geistlich
starb, wie Adam es tat, als er siindigte. Ihr konnt sehen, dass bisher vieles davon
Parallelen zu 1. Mose 1-3 hat. Der Priester und der Levit stehen fir das Alte
Testament, fiir das ganze Alte Testament.

Der Samariter steht fur Christus. Das ist interessant. Die Samariter, die wiederum die
meisten Juden des ersten Jahrhunderts als widerwartig und unberthrbar angesehen
hatten und die irgendwie nicht wahre Juden waren, und das wurde vielleicht vom
heiligen Augustinus ibersehen, weil er den Samariter als Christus identifizierte, was
natdrlich ist.

Ich meine, er ist der offensichtliche Mann, der in der Szene als Held auftauchen
wiirde. Die Tatsache, dass er Ol auf seine Wunden gegossen hat, das Ol steht fiir die
Hoffnung und den Trost, den die Hoffnung auf Christus bringt. Der Esel, auf den er
ihn setzte, seht, was Augustinus tut, jede Kleinigkeit in dem Gleichnis hat eine
spirituelle Bedeutung.

Der Esel steht also fiir die Menschwerdung Jesu. Das bedeutet die Tatsache, dass
Johannes 1-14, das Wort, das Gott ist, nun Fleisch geworden ist, seine
Menschwerdung, was sich auf die Tatsache bezieht, dass er menschliches Fleisch,
menschliche Natur, physischen Leib angenommen hat. Die Herberge bezieht sich auf



17

die Kirche, und die Herberge, in die er den verpriigelten Mann brachte, den Christus
mitnahm, bezieht sich auf die Kirche.

Ich weil} nicht, welche Kirche, ich schatze, wahrscheinlich eine universelle Kirche. Das
Geld, das er dem Wirt anbot, damit er sich um diese Person kiimmerte, bezieht sich
auf das kommende Leben, das ewige Leben. Und der Wirt war der Apostel Paulus.

Ich weil} nicht, wie er darauf kam, aber man bekommt eine Vorstellung davon, was
Augustinus tat. Und das war, obwohl er dies in den frithen Jahrhunderten der Kirche
tat, dies der Ansatz, der die Art und Weise, wie wir Gleichnisse lesen, bis ins 19.
Jahrhundert dominierte. Das dominierte also liber Jahrhunderte.

Jeder, der das Gleichnis lesen wiirde, wiirde dies tun. Man schaut sich das Gleichnis
an, nimmt alle Einzelheiten auf und findet eine geistliche Entsprechung zu etwas
anderem im Alten und Neuen Testament. Und wieder jedes Detail.

Sie taten dies, wir sprachen ein wenig tber das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Sie
taten dasselbe. Das Kalb, das geschlachtet wurde, die Sandalen, die ihm an den
FiiBen angezogen wurden, das Gewand, der Ring, all das hatte eine spirituelle, eine
allegorische spirituelle Bedeutung.

Und wieder ist dies die Art und Weise, wie Gleichnisse bis ins 19. Jahrhundert
behandelt wurden. Als ein deutscher Gelehrter namens Adolf Jilicher entschied, dass
dies aus verschiedenen Grinden keine gute Art sei, die Gleichnisse zu lesen, nein,
nein, dann haben Augustinus und die Kirchenvater und die Kirchengeschichte alles
falsch verstanden. Die Gleichnisse sind keine detaillierten Allegorien.

Die Gleichnisse sind Geschichten, die nur einen Hauptpunkt und nur einen
Hauptpunkt vermitteln. Deine Aufgabe bei der Interpretation des Gleichnisses ist es
also nicht, es wie eine Allegorie zu lesen und herauszufinden, worauf sich alles
allegorisch und spirituell bezieht, sondern deine Aufgabe ist es, herauszufinden, was
der eine Hauptpunkt ist, den dieses Gleichnis lehrt. Das ist der vorherrschende
Ansatz.

Nehmt euch die Hand, geht in die Bibliothek und nehmt euch praktisch jedes Buch
dartber, wie man die Bibel liest, und geht in den Abschnitt Gber Gleichnisse, und es
wird euch sagen, dass ihr herausfinden sollt, was der eine Hauptpunkt ist. Gleichnisse
sollten einen einzigen Hauptpunkt lehren. Das kam von Adolf Jilicher, einem
deutschen liberalen Gelehrten, und er reagierte damit auf die Art und Weise, wie
Augustinus und andere die Gleichnisse jahrhundertelang fast willkirlich interpretiert
hatten, um all diese allegorischen Details in den Gleichnissen zu finden.

Und er sagte: "Nein, nein, nein, die Gleichnisse vermitteln nur einen Hauptpunkt. Das
hat Jilicher gesagt. Und nochmals, das ist irgendwie zum Konsens geworden.



18

Bei vielen Dingen schwingt dieses Pendel jedoch manchmal gerne in ein Extrem und
kommt schlief8lich wieder in die Mitte. Ein Ansatz, der sich heute abzuzeichnen
beginnt, ist der Punkt, der sich daraus ergeben hat, bevor ich zum Pendel
zurlickkomme, namlich dass das Ziel der Interpreten darin besteht, einen
Hauptpunkt zu finden, der kommuniziert wird. Was war der Hauptpunkt, den Jesus in
den Gleichnissen zu vermitteln versuchte? Jetzt hat das Pendel wieder begonnen zu
schwingen, um eine Art vermittelnde Position zu finden.

Und das heildt, um zu erkennen, dass es sich bei den Gleichnissen eigentlich um kurze
allegorische Erzahlungen handelt. Fiktionale Erzahlungen, um genau zu sein. Die
Gleichnisse, die meisten Gleichnisse, nochmals, obwohl sie im wirklichen Leben
unhoflich sind, sind keine Geschichten, wahre Geschichten in der Tatsache, dass sie
tatsachlich passiert sind.

Es sind Geschichten, die auf dem Leben basieren, aber nur Geschichten, die Jesus
benutzt, um zu kommunizieren, wie es die Rabbiner taten, eine Art lblicher
Geschichten, um etwas Uber das Reich Gottes zu vermitteln. Deshalb benutzt Jesus
sie. Aber man hat inzwischen erkannt, dass Gleichnisse im Grunde genommen
tatsachlich Allegorien sind, aber nicht in der Weise, wie der heilige Augustinus und
andere sie behandelten.

Es ist nicht jedes kleine Detail so, dass es eine allegorische Bedeutung hat.
Stattdessen sind es nur die Hauptfiguren der Gleichnisse, die eine allegorische
Bedeutung haben. Die Bedeutung muss mit der Lehre Jesu in diesem Zusammenhang
Ubereinstimmen, nicht mit dem, was ich aus der kirchlichen Tradition und dem Rest
des Alten Neuen Testaments entnehmen kann.

Es muss widerspiegeln, was Jesus in diesem Zusammenhang lehrte. Wenn ich mit
diesem Kontext beginne, kann ich hoffentlich herausfinden, was die allegorische
Bedeutung war, nicht jedes Details, sondern die Hauptfiguren, die wichtigsten
Ereignisse und die Charaktere der Gleichnisse. Gehe sogar zuriick und lies etwas in
Matthaus, besonders in Kapitel 13.

Achte darauf, wie Jesus Gott dankbar auslegt, nachdem er das Gleichnis erzahlt hat.
Erinnerst du dich an das Gleichnis von den Samen oder vom Samann? Ein Sdmann
ging auf ein Feld und streute Samen. Ein Teil davon fiel auf den harten Boden, und
die Vogel kamen und sammelten ihn auf.

Einige fielen auf den Boden und Disteln wuchsen auf und erstickten sie. Aber einige
fielen in guten Boden, und sie trugen Friichte. Und dann interpretiert Jesus dieses
Gleichnis flr uns, und er tut es allegorisch.



19

Er nimmt die Hauptteile dieses Gleichnisses, den Sdmann, den Samenkorn und auch
die Vogel, die das Samenkorn auffressen, und gibt ihnen eine allegorische Deutung,
die sich auf das Reich Gottes bezieht. Lassen Sie mich Ihnen ein Beispiel geben. Es
handelt sich um Lukas 15, das Gleichnis vom verlorenen Sohn, in dem es eindeutig
drei Hauptfiguren in diesem Gleichnis gibt.

Der Vater, der jliingste verlorene Sohn, und wir haben uns in der letzten
Unterrichtsstunde angesehen, als wir liber Luke gesprochen haben, wir haben
dartber gesprochen, dass der jingere Sohn auch eine Figur ist. Ich wiirde also
vermuten, dass dieses Gleichnis drei Bedeutungen oder drei Botschaften haben wird,
von denen eine mit jeder dieser Hauptfiguren verbunden ist. Was ist zum Beispiel mit
dem Vater? Der Vater, ich glaube nicht, dass irgendjemand widersprechen wiirde,
der Vater symbolisiert eindeutig Gott.

Es heillt nicht, dass Gott in jeder Hinsicht wie dieser Vater ist, aber er ist wie der
Vater darin, dass der Vater sich selbst erniedrigt, um jemanden anzunehmen, der ihn
falsch und respektlos behandelt hat. In gleicher Weise symbolisiert der Vater
allegorisch Gott, der die Stinder annimmt, die in Reue zu ihm kommen. Es ist also
klar, dass der Vater in dem Gleichnis vom verlorenen Sohn fiir Gott stehen soll.

Wir haben bereits gesagt, dass der jliingere Sohn eindeutig den Siinder symbolisiert,
der sich an Gott wendet, um Vergebung zu erbitten. Und dann, sagten wir, entspricht
der dltere Sohn jedem, besonders zur Zeit Jesu waren es die Pharisaer. Erinnern wir
uns daran, dass Jesus in Lukas 15, wo dieses Gleichnis zu finden ist, sich an die
Pharisaer wendet, die ihn beschuldigen, mit Menschen wie Siindern und Zéllnern zu
verkehren.

Und so symbolisiert oder reprasentiert der dltere Sohn, der eifersiichtig ist, weil der
Vater eine Party fur den jlingeren Sohn schmeil3t, der dltere Sohn jeden, der mit
Freude antworten sollte, wenn Gott jemandem Vergebung gewahrt, der sie nicht
verdient hat. Die Tatsache, dass Gott Siindern, die BuRe tun, Vergebung gewahrt,
obwohl sie diese Vergebung nicht verdienen, sollte also eine Reaktion der Freude in
Gottes Volk hervorrufen. Und so entspricht der dltere Sohn wieder dem Menschen,
der mit Freude antworten sollte, wenn Gott jemandem Vergebung gewahrt, der sie
nicht verdient hat, wie diese Z6llner und Stinder und diese AusgestoRenen der
Gesellschaft.

Doch wie wir gesehen haben, ist die endgiiltige Antwort des Sohnes ergebnisoffen.
Das Gleichnis sagt uns nicht, wie es endet. Wenn du das Gleichnis liest, gibt es keine
allegorische Bedeutung des Knechts in dem Gleichnis oder der Schweine oder des
Essens, das der Sohn den Schweinen fltterte.



Der Ring an seinem Finger, das Gewand, das das gemastete Kalb totet, hat keine
allegorische Bedeutung. Das ist alles nur notwendig, damit die Geschichte
funktioniert. Und so sind Gleichnisse.

Es gibt eine bestimmte Menge an Informationen, die dem Gleichnis nur Farbe
verleihen, nur weil die Geschichten sie brauchen. Aber sehen Sie, es sind die
Hauptfiguren der Gleichnisse, die die Allegorie, die allegorische Bedeutung
bekommen. Ich fordere euch also heraus, beim Lesen der Gleichnisse Jesu zu
bestimmen, wer die Hauptfiguren sind, und dann, im Lichte des Kontextes von Jesu
Lehre, was sagen sie am wahrscheinlichsten? Was ist ihre spirituelle oder
allegorische Bedeutung oder Bedeutung? Gut, Freitag, dann schliefen wir unsere
Diskussion Uber die Evangelien ab, indem wir sie alle miteinander vergleichen.

Dies ist Dr. Dave Mathewson, der Geschichte und Literatur des Neuen Testaments
vortragt, Lektion 11, tiber Johannes und die Gleichnisse.

20



