Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen
Testaments, Lektion 8, Matthaus' Reich und

Besonderheiten
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

In Ordnung, machen wir weiter und legen los. Beginnen wir mit dem Gebet und dann
beenden wir den Blick auf Matthaus, indem wir uns auf eine Handvoll Passagen
konzentrieren, hauptsachlich die Kapitel 2, 3 und 4, in denen Jesus als die Erfiillung
der Geschichte Israels dargestellt wird. Wir sind gerade dabei, uns ein wenig die
Kapitel 5 bis 7 anzusehen, den ersten Hauptblock der Lehre Jesu, die bekannte
Bergpredigt, und dann kommen wir schnell durch und ich méchte dann
zusammenfassen, was das Besondere an Matthaus ist.

Was sind einige der Themen oder Ideen, die Matthaus hervorhebt, die die anderen
Evangelien entweder nicht oder zumindest nicht im gleichen Mal3e wie Matthadus
haben? Was ist das Besondere an der Darstellung Jesu durch Matthaus? Wie stellt
Matthaus Jesus in seinen Evangelien dar? Was betont er an sich? Und dann vielleicht
auch in Mark tbergehen, obwohl Sie in Ihren Unterrichtsnotizen bemerken werden,
dass ich eine Reihe von Exkursen habe. Es gibt einen Exkurs, der eine Art
Kaninchenpfad ist. Wir werden darliber bei Matthdus sprechen.

Ich méchte ein wenig Gber das Thema des Reiches Gottes sprechen, das im
Mittelpunkt der Lehre Jesu stand. In allen Evangelien heil3t es, wenn Jesus zu
predigen beginnt, dass er gekommen ist, um das Reich Gottes zu lehren und zu
predigen. Was bedeutet das? Was bot Jesus an, als er kam, um das Reich Gottes zu
predigen? Wie hatten die Leser und ersten Zuhorer das verstanden? In einem Exkurs,
eine Art Exkurs, werden wir ein wenig Uber das Reich Gottes sprechen.

Woher kommt das? Jesus hat sich das nicht einfach ausgedacht und aus dem Nichts
gegriffen. Es hat tatsachlich eine lange Geschichte hinter sich, die bis ins Alte
Testament zurickreicht. Also, wir werden uns das nur ganz kurz anschauen und dann
hoffentlich auch in Mark einsteigen kénnen.

In Ordnung, beginnen wir mit dem Gebet, und dann wenden wir uns wieder dem
Matthausevangelium zu. Vater, ich bete zu dir, dass du unsere Diskussion und unser
Nachdenken Uber das Matthausevangelium und die anderen Blicher des Neuen
Testaments, die wir betrachten, leiten wirst. Herr, ich bete, dass du uns hilfst, sie in
ihrem urspriinglichen Kontext klarer zu verstehen und daher verstehen zu kénnen,
wie sie auch heute noch zu uns sprechen als dein Wort an dein Volk. Im Namen Jesu
beten wir. Amen.



Wir haben uns die Bergpredigt in Matthaus 5-7 angesehen, in der wir sagten, dass
eines der charakteristischen Merkmale von Matthaus darin besteht, dass Matthaus
sein Evangelium um fiinf Hauptreden oder Lehrblocke Jesu herum strukturiert.

Darauf kommen wir gleich zurlck. Einer der ersten und vielleicht bekanntesten
Lehrblocke ist die Bergpredigt, die wir als Bergpredigt bezeichnen. Wir haben ein
wenig dartiber gesprochen, was Jesus dabei tat.

Eine der gangigen Ansichten Uber die Bergpredigt ist, und das bringt uns zur letzten
Frage, Uber die ich in Bezug auf die Predigt sprechen mdchte, namlich ob wir die
Predigt in Begriffen von Gesetz und Gnade verstehen sollen. Das heift, als Christen
treffen wir oft eine scharfe Unterscheidung zwischen Gesetz und Forderung, das ist
Gehorsam, etwas, das wir im Gegensatz zur Gnade Gottes tun. Das ist etwas, was
Gott uns gibt oder gibt. Geht es in der Bergpredigt also nur um das Gesetz und voéllig
ohne Gottes Gnade? Wenn du die Predigt durchliest, findest du diese Liste von
Dingen, die Jesus uns zu erzahlen beginnt.

Ihr habt gehort, dass gesagt wurde: "Mordert nicht", aber ich sage euch: Wenn
jemand seinen Feind hasst, seid ihr schuldig, als hattet ihr einen Mord begangen, und
es geht weiter und gibt euch Befehle, die in mancher Hinsicht dem ahneln, was man
im Alten Testament findet. Also, einige haben geantwortet, nun, die Bergpredigt
handelt wirklich vom Gesetz und hat sehr wenig vom Evangelium von Gottes Liebe
und Seiner Gnade, und deshalb haben die Leute darum gerungen, was wir mit der
Bergpredigt anfangen sollen, die sehr so klingt, als ware sie eine Forderung im
Gesetz, ein bisschen wie das Gesetz Israels. Und eine Antwort ist, nun, die
Bergpredigt soll uns vor allem zeigen, dass wir zu kurz kommen.

Das Gesetz ist also als Maldstab gedacht, um uns zu zeigen, dass wir uns nicht messen
konnen, und deshalb treibt es uns zu Gottes Gnade. Die Hauptfunktion der
Bergpredigt besteht also darin, uns auf Gottes Gnade hinzuweisen und auf Christus
und Gottes Gnade zu vertrauen und nicht auf unsere eigenen Fahigkeiten, denn das
Gesetz zeigt uns, dass wir uns nicht messen und es nicht halten kénnen. Und so ist
das Gesetz vor allem nicht dazu da, uns zu zeigen, was Gott ist, um Christen zu
lehren, wie wir leben sollen, sondern es soll unser Versagen und unsere
Stindhaftigkeit aufzeigen und uns deshalb auf Jesus Christus hinweisen und uns
Gottes Barmherzigkeit und Seiner Gnade ausliefern.

Ich bin jedoch davon Uberzeugt, dass dies eine falsche Art ist, die Bergpredigt zu
lesen. Ja, in gewissem Sinne, in gewissem Sinne zeigt die gesamte Schrift manchmal,
dass wir zu kurz kommen und dass wir auf uns allein gestellt, mit unseren eigenen
Mitteln und unseren eigenen Anstrengungen nicht mithalten kdnnen, und dass wir
uns auf Gottes Gnade und seine Befahigung verlassen miissen, die Art von Leben zu
flhren, die Er sich wiinscht. Gott, wie ein bekannter Theologe in der Vergangenheit,
gibt Gott, was Er verlangt.



Aber wenn man die Bergpredigt liest, ist das erste, was man erkennen muss, dass wir
ein wenig dariber im Kontext der Predigt gesprochen haben, dass man sich daran
erinnert, dass die Bergpredigt in den Kontext von Jesu Lehre lber das Reich Gottes
gestellt wird. Das heil3t, das Reich Gottes, das wir uns spater ansehen werden, aber
das Reich oder die Herrschaft oder Herrschaft Gottes ist bereits eine gegenwartige
Wirklichkeit, in die Manner und Frauen eintreten und an der sie teilnehmen und die
sie erleben kdnnen, um auf Jesus Christus zu antworten, so dass die Bergpredigt vor
allem voraussetzt, dass Gottes Reich und seine Herrschaft angekommen sind. Das
heilt, diese Anweisungen sind im Kontext zu verstehen, es sind Anweisungen fur
diejenigen, die Gottes Herrschaft und Gottes Herrschaft erfahren haben, indem sie
auf Jesus Christus reagiert haben.

Das heil3t, sie haben die verwandelnde Kraft von Gottes Reich und seiner Herrschaft
in ihrem Leben erfahren. Die andere Sache ist jedoch, dass, bevor Jesus jemals
anfangt zu befehlen, wenn wir dieses Wort gebrauchen und einen bestimmten
Lebensstil von Gottes Volk verlangen wollen, wenn du dich daran erinnerst, die
Bergpredigt mit einer Reihe von Dingen beginnt, die wir in Kapitel 5 Seligpreisungen
genannt haben. Also, Jesus, bevor Er (iberhaupt anfangt, Folgendes verlange ich von
meinem Volk: Er beginnt damit, zu sagen: Selig sind die Armen im Geiste, denn ihnen
gehort das Himmelreich. Selig sind, die trauern, denn sie werden getrostet werden.

Selig sind die Sanftmiitigen, denn sie werden die Erde erben. Selig sind, die hungern
und dirsten nach Gerechtigkeit, denn sie werden satt werden. Und davon gibt es
noch einige weitere.

Aber worauf ich mich konzentrieren mochte, ist, dass es sehr interessant ist, dass
Jesus auf diese Weise anfangt. Bevor Er Gberhaupt zu den Geboten kommt, warum
sollte Er damit beginnen, zu sagen: Selig sind die Armen im Geiste, denn ihnen gehort
das Himmelreich? Selig sind, die trauern, denn sie werden getrostet werden.

Selig sind, die nach Gerechtigkeit hungern und dirsten. Warum beginnt Jesus auf
diese Weise? Es ist wichtig zu verstehen, wenn Matthaus in der Aufzeichnung von
Jesu Worten sagt: "Selig sind die Armen im Geist", dann ist die Vorstellung von arm
im Geist, dass man geistlich verarmt vor Gott steht. Das heift, es ist das Bild von
jemandem, der moralisch, ethisch und spirituell vor Gott bankrott ist.

Sie haben Ihm absolut nichts zu bieten. Sie stehen auf die gleiche Weise, dass
jemand, der korperlich arm ist, absolut keine Ressourcen auf der physischen Ebene
hat. Jemand, der geistlich arm ist, erkennt den Bankrott seiner eigenen Ressourcen
vor Gott.

Und dann ist es interessant, der nachste ist: Selig sind die, die trauern. Nun ist es
wichtig, dies im Lichte des Kontextes des Alten Testaments zu verstehen. Wenn Sie



sich an einige Texte aus dem Alten Testament erinnern kdnnen, vielleicht an einige,
die Sie sich im Alttestament-Unterricht angesehen haben, was war dann
normalerweise der Kontext flir Trauer im Alten Testament? Vor allem viele der
Propheten riefen das Volk Gottes oft zur Trauer auf.

Warum? Mit anderen Worten, ist das nur eine allgemeine Traurigkeit, weil ich
verfolgt werde, oder einfach nur, weil mein Leben so ist, weillt du, ich schaue mich
um und das Leben ist schrecklich oder ich habe geliebte Menschen verloren und so
scheint das Leben einfach nicht fair zu sein, also trauere ich und ich weine, weil ich
traurig bin. Ist es das? Was war im Alten Testament oft der Kontext von Trauer?
Richtig, die Erkenntnis der Trennung von Gott. Da hast du genau recht.

Und was hat das in der Regel verursacht? Was? Sagen Sie das noch einmal? Oh ja, die
Sindhaftigkeit Israels. Also Trauer, du hast genau recht. Trauer war die Antwort auf
die Stindhaftigkeit und die daraus resultierende Trennung von Gottes Gegenwart.

Wenn also die Propheten Israel zur Trauer aufrufen, ist das eine Antwort der Trauer
und der Reue wegen der Siinde. Die Trauer ist hier also nicht nur allgemeine Trauer.
Der Aufruf zur Trauer ist hier ein Aufruf zur BulRe wegen der Siindhaftigkeit.

Und dann interessanterweise der nachste, diejenigen, die nach Gerechtigkeit
hungern und dirsten, werden gesattigt werden. Wenn man also all das
zusammennimmt, geht die Bergpredigt von jemandem aus, der seinen moralischen
Bankrott vor Gott erkennt, dass er keine Ressourcen hat, Giberhaupt keine geistlichen
Ressourcen. Sie trauern um die Slinde und erkennen ihre Siindhaftigkeit und
antworten in Reue und Trauer.

Aber dann hungern und dlrsten sie nach Gerechtigkeit, und Gott wird sie erfiillen.
Und dann kommt die Bergpredigt. Die Bergpredigt ist also weit davon entfernt, eine
Forderung oder ein Gesetz zu sein, das dem Volk Gottes auferlegt wird, sie soll nur
zeigen, dass es zu kurz kommt, obwohl es das kann.

Es ist mehr als nur eine Ethik zum Wohle der Gesellschaft. Stattdessen ist es die
Ethik, die Christus von denen verlangt, die die verwandelnde Kraft des Reiches
Gottes erfahren haben. Fir diejenigen, die in ihrem Leben in Gottes Reich
eingetreten sind, zeigt die Bergpredigt, was von ihnen erwartet wird.

Aber gleichzeitig ist es eine Erinnerung daran, dass diejenigen, die in Gottes Reich
eingetreten sind, diejenigen sind, die erkennen, dass sie geistlich bankrott sind, dass
sie aus eigener Kraft keine Mittel haben, die trauern, weil sie in der Slinde zu kurz
kommen, und doch hungern und diirsten sie nach der Gerechtigkeit, die Jesus in der
Bergpredigt zum Ausdruck bringt. Und wenn sie das tun, flllt Gott sie. Die
Bergpredigt ist also bei weitem nicht nur eine Forderung, die von uns erwartet wird,



um zu zeigen, dass wir zu kurz kommen, sondern sie ist eine Forderung, aber eine
Forderung, die Gott stellt.

Gott gibt uns die Fahigkeit, diesem Anspruch gerecht zu werden. Die Art von
Lebensstil, die von denen erwartet wird, die zu Gottes Reich gehdren und in Gottes
Reich eingehen wollen. Und wir werden als nachstes mehr dariber sprechen, was
wir unter Gottes Reich verstehen.

Wenn man also die Bergpredigt liest, dann ist das keine ideale Ethik, der niemand
gerecht werden kann. Es soll uns nicht nur zeigen, dass wir zu kurz kommen, sondern
es ist Gottes Blaupause dafiir, wie sein Volk, das zu seinem Reich gehort, leben sollte.
Aber sie setzt diejenigen voraus, die ihre eigene Unfahigkeit erkennen, und
stattdessen hungern und diirsten sie nach Gerechtigkeit, die nur Gott letztendlich
bieten kann.

Alles klar. Eigentlich mochte ich zum nachsten Abschnitt springen, der der
Missionsbefehl ist. Wir haben ganz am Ende von Matthaus ein wenig darlber
gesprochen.

Und wie ich schon sagte, mit dem Missionsbefehl passt der Missionsbefehl im
Grunde so zum Rest von Matthaus. Wenn alles, was Matthdus bisher tiber Jesus
gesagt hat, wenn Jesus tatsachlich der Sohn Davids ist, und er ist tatsachlich der Sohn
Gottes, der Messias und der Messias, und wenn das, was Matthaus Uiber die Heiden
gesagt hat, auch wahr ist, wenn Jesus als Messias nicht nur fir Juden, sondern auch
fir Heiden gekommen ist, dann folgt der Missionsbefehl. Daraus folgt, dass Jesus
dann sagen wiirde: Geht hin und macht alle Vélker zu Jingern, nicht nur Israel,
sondern alle Nationen, tauft sie auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des
Heiligen Geistes und lehrt sie, nicht das Gesetz des Mose zu tun, sondern alles, was
ich euch geboten habe.

Wenn nun also alles, was Matthaus Uber Jesus sagt, richtig ist, dann obliegt es den
Nachfolgern Jesu, sich an dieser weltweiten Mission zu beteiligen, die alle Volker zu
Jingern macht, die das erfiillt, was Jesus selbst auf Erden begonnen hat, namlich sich
als messianischer Kénig in Erfiillung des Alten Testaments darzustellen, aber nicht
nur fur Juden, aber auch fir Heiden. Und wir haben gesehen, dass das der Grund ist,
warum Jesus ganz am Anfang des Evangeliums nicht nur der Sohn Davids genannt
wurde, sondern auch der Sohn Abrahams, derjenige, durch den alle Nationen der
Erde gesegnet werden wiirden. Nun wird die Verheiflung, die Abraham gegeben
wurde, im Missionsbefehl erfiillt, wo die Nachfolger Jesu aufgefordert werden, alle
Nationen zu Jlingern zu machen, um Abraham diesen Segen aus 1. Mose 12 zu
bringen, der alle Nationen erreichen wiirde.

Das wird nun durch Jesus und seine Nachfolger in diesem sogenannten
Missionsbefehl erfiillt. Also, nach dem, was wir bisher gesehen haben, und nochmals,



wir haben uns einige der Hauptschwerpunkte von Matthaus angesehen, wir haben
uns ein paar Passagen im Detail angesehen, was scheint der Zweck von Matthaus zu
sein? Ich meine, warum hat sich Matthaus tberhaupt hingesetzt und dieses Buch
geschrieben? Zunachst einmal ist es wichtig zu verstehen, dass Matthaus das
Matthdusevangelium ist, obwohl es einige gibt, gibt es Streitigkeiten, denn die
Schwierigkeit besteht darin, dass Matthaus nie herauskommt und uns sagt, warum er
schreibt. Er identifiziert seine Leser nicht.

Es gibt also ein wenig Spekulationen. Wir miissen die Rolle eines Detektivs spielen,
wenn wir Matthaus lesen und was wir Giber das erste Jahrhundert wissen kénnen.
Wir versuchen, ein plausibles Bild davon zusammenzusetzen, warum Matthaus dies
geschrieben hat.

Hochstwahrscheinlich ist Matthaus an jidische Christen geschrieben. Das heil3t,
Menschen, die aus dem Judentum, ihrem jlidischen Erbe, herausgekommen sind und
nun auf die Person Jesu Christi reagiert haben. Doch als Matthaus geschrieben
wurde, zu dieser Zeit, gab es vielleicht nicht diese starke Spaltung zwischen
nichtchristlichen Juden und christlichen Juden, zwischen denen, die im Glauben auf
Jesus, den Messias, als Sohn Davids reagiert haben, und denen, die es nicht getan
haben.

Gruppen wie die Pharisdaer und die Essener, viele dieser Gruppen, die wir uns
angesehen haben. Eine starke Trennung zwischen nichtchristlichen Juden und
christlichen Juden gab es zu diesem Zeitpunkt also wohl noch nicht. Und so mag es
sein, dass viele christliche Juden im ersten Jahrhundert noch in der jadischen
Synagoge zusammen mit ihren judischen Freunden und Familien Gottesdienst
gefeiert haben, wahrend sie sehr wohl auch mit der Kirche Gottesdienst gefeiert
haben, dieser neuen Sache, die wir Christentum nennen.

Aber zu diesem Zeitpunkt ist das Christentum vielleicht noch nicht so scharf vom
Judentum unterschieden. Denken Sie also darliber nach. Wenn ja, dann kdnnten die
Leser des Matthausevangeliums jldische Christen gewesen sein, die noch einen
gewissen Kontakt zur Synagoge hatten, zu nichtchristlichen Juden.

Und doch, es gab eine Frage nach der Identitat. Erinnern Sie sich, dass wir sagten,
dass eine der Fragen, die im ersten Jahrhundert gestellt wurden, lautete: Was
bedeutet es, Gottes Volk zu sein? Wer ist das wahre Volk Gottes? Und denken Sie so
dartber nach. Einige der nichtchristlichen Juden mogen in Frage gestellt haben, ob
diese Juden, die jetzt auf Jesus Christus geantwortet haben und jetzt auch in der
Kirche Gottesdienst feiern, sich gefragt und versucht haben, zu bestreiten, ob sie
wirklich Gottes Volk sind.

Des Weiteren bestand das Problem darin, dass die Gemeinde wohl immer
heidnischer wurde. Das kdnnte also noch mehr Ol ins Feuer gegossen haben. Also,



die nichtchristlichen Juden sagen: lhr Juden, die ihr an Jesus Messias glaubt und mit
der Gemeinde anbetet, seid nicht wirklich Gottes Volk.

Denn siehe, du wirst auch immer heidnischer. Und wo passt Matthdus hinein?
Matthaus, ich denke, einer der Hauptgriinde, warum Matthdus geschrieben wurde,
ist vor allem, um Christen, jlidische Christen, zu ermutigen, ihren Glauben an Jesus
Christus zu bewahren. Aber es geht auch darum, zu erklaren, warum die Gemeinde
immer heidnischer wird.

Und hier kommen all diese Geschichten ins Spiel. Erinnern Sie sich an die Weisen?
Warum lasst Matthaus diese fremden Astrologen, diese Heiden, kommen, um Jesus
anzubeten? Warum ldasst Matthaus Jesus sagen: Macht alle Vélker zu Jiingern? Weil
er diese erinnert, erinnert Matthaus diese jludischen Christen, die in gewisser Weise
mit anderen Juden im Streit sind, und sie werden vielleicht wegen ihres Glaubens an
Jesus Christus kritisiert und weil sie dieser Kirche angehoéren, weil sie heidnischer
werden. Nun schreibt Matthdus, um zu sagen: "Seht, hat Jesus nicht selbst die
Einbeziehung der Heiden vorbereitet?" Die Tatsache, dass die Gemeinde immer
heidnischer wird, sollte euch also nicht schockieren.

Das bedeutet nicht, dass du illegitim bist und nicht wirklich Gottes Volk bist. Du bist.
Jesus selbst hat die Einbeziehung der Heiden angedeutet und den Weg daflir
geebnet.

In gewisser Weise ist diese Betonung der Heiden in Matthaus vielleicht eine Art
Apologie des Matthaus und eine Apologese, um zu zeigen, dass Jesus selbst lehrte,
dass die Gemeinde heidnisch werden wiirde. So kénnen die judischen Christen den
Glauben an Jesus Christus aufrechterhalten. Es soll die Nachfolge und den Gehorsam
gegenlber Christus fordern, aber es ist eine Antwort darauf, dass wahrscheinlich
judische Christen kritisiert werden oder ihre Identitat von Juden in Frage gestellt
wird, die sich wiederum Uber diese christlichen Juden wundern und warum sie sich
Jesus Christus zugewandt haben und warum die Kirche so heidnisch wird? Nun,
Matthadus antwortet darauf, weil es das ist, was Jesus vorausgesehen hat, weil Jesus
lehrte, dass die Gemeinde werden wiirde, und seine Gruppe von Nachfolgern wiirde
Heiden einschliellen.

Deshalb schreibt Matthaus, um zu erkldaren, warum die Gemeinde heidnisch wird,
und um sie zu ermutigen, um sie zu Jingerschaft und Gehorsam in der Nachfolge
Jesu Christi anzuspornen, trotz des Konflikts mit anderen nichtchristlichen Juden.
Nun, warum oder was bedeutet Matthaus in Anbetracht dessen, was sind einige der
anderen wichtigen Themen in Matthaus, was betont Matthaus, was die anderen
Evangelien entweder nicht tun, oder zumindest nicht im gleichen AusmaR wie die
anderen Evangelien? Nun, das ist nicht alles, was Matthdus betont. Es gibt einige
Dinge, die Matthaus sagt und betont, die die anderen Evangelien tun, und das ist
genauso wichtig, aber ich mdchte mich hauptsachlich auf die Schlisselideen



konzentrieren, die Matthaus zu betonen scheint, die Sie in den anderen Evangelien
nicht oder zumindest nicht so stark betont finden.

Also, zunadchst einmal Matthdus' Jesus. Eines der charakteristischsten Merkmale des
Jesusbildes des Matthaus ist, wie wir bereits gesehen haben, dass Matthaus Jesus als
den Christus oder den Messias darstellt. Das heildt, Jesus wird eindeutig als der
Messias dargestellt, in der Linie Davids, in Erflillung der VerheiBungen, die Gott David
gegeben hat, die bis zu 2. Samuel 7 im Alten Testament zurtickreichen.

Beginnend mit 2. Samuel 7 gibt es also diese Erwartung, die sich bis in die Propheten
hinein fortsetzt, dass Gott sein Versprechen an David halten wiirde und dass einer
von Davids Nachkommen auf dem Thron sitzen und Uber Israel, aber tber die ganze
Erde herrschen wirde. Matthdaus macht nun deutlich, dass Jesus der verheilRene
Sohn Davids ist. Nochmals, das ist der Grund, warum das Evangelium mit Jesus
Christus, Sohn Davids, Messias, Sohn Davids, Sohn Abrahams beginnt.

Also, Jesus ist der Christus, das heift, mit Christus meinen wir, dass das nicht der Fall
ist, zumindest bei Matthaus, das ist nicht der zweite Name Jesu. Sein Vorname ist
Jesus, sein Nachname ist Christus. Zumindest in Matthaus ist Christus groRtenteils
ein Titel, der darauf hinweist, dass er der Messias ist, er ist der Sohn Davids.

Zweitens wird Jesus als Sohn Gottes dargestellt, und zwar an einer Reihe
einzigartiger Stellen. Dies deutet wahrscheinlich auch, der Titel Sohn Gottes
wahrscheinlich auch darauf hin, dass Jesus Messias ist, aber er deutet auch auf Seine
einzigartige Beziehung zum Vater hin. Jesus ist der wahre Sohn Gottes.

Er steht in einer einzigartigen Beziehung zum Vater, deutet aber wahrscheinlich auch
darauf hin, dass er der Messias ist. An Schlisselstellen im Matthausevangelium wird

Jesus im Matthausevangelium als Sohn Gottes bezeichnet oder angesprochen. Jesus

erflllt das Alte Testament.

Ich sollte nicht nur das Gesetz sagen, sondern das gesamte Alte Testament, aber
speziell das Gesetz. Denkt an Matthaus, Kapitel 5, 17, wenn Jesus sagt: Ich bin nicht
gekommen, um das Gesetz abzuschaffen, sondern um es zu erfillen. Matthdaus meint
damit nicht in erster Linie, dass Jesus kam, um ihm vollkommen zu gehorchen,
obwohl Er das tat.

Was Matthaus meint, ist, dass Jesus als die Erflillung, das heiRt das Gesetz, zu dem
sich das Gesetz wirklich bewegte, worauf es hinwies und das es vorwegnahm, nun
endlich mit der Person Jesu Christi erreicht ist. Jesu eigene Person und Lehre sind das
wahre Ziel des alttestamentlichen Gesetzes und des gesamten Alten Testaments.
Warum also erinnern wir uns an Matthaus, dass wir in Kapitel 2 gesehen haben, dass
Jesus als der neue Mose dargestellt wird?



Er wird als Israel dargestellt. Er wird als das Licht fiir die Welt, fiir die Nationen aus
Jesaja dargestellt. Was macht Matthaus? Er zeigt, dass all diese Strange aus dem
Alten Testament in der Person Jesu Christi ihren Hohepunkt finden.

Und in diesem Sinne erfillt er sie. Matthdaus mochte das klarstellen, und das ist einer
der Griinde, warum Matthaus ein so passendes erstes Buch des Neuen Testaments
ist, weil es die klarsten Verbindungen zum Alten Testament hat. Denn Matthaus will
klarstellen, dass das Alte Testament wiederum eine unvollstandige Geschichte ist.

Und nun beendet das Matthdausevangelium die Geschichte, indem es zeigt, dass
Jesus das letzte Kapitel und der Hohepunkt, der Abschluss und die Erfiillung der
Geschichte und aller Geschichten, die im Alten Testament begonnen haben, ist. Das
ist der Grund, warum Jesus der Sohn Davids ist. Er ist der Sohn Abrahams.

Er ist einer, der groRer ist als Mose. Er ist das neue Israel. Wo Israel scheiterte, hat
Jesus jetzt Erfolg.

Er ist groRRer als Jona. Er ist gréRer als Salomo. Immer und immer wieder mochte
Matthaus, dass man den Punkt versteht, dass Jesus der Hohepunkt ist und alle
Geschichten des Alten Testaments Ubertrifft.

Sie alle finden ihren Abschluss und ihren Hohepunkt in der Person Christi. Jesus
erflllt also das Gesetz des Alten Testaments, aber auch das gesamte Alte Testament.
Wir haben bereits gesehen, dass Jesus als der neue Moses dargestellt wird.

Einige Gelehrte denken, warum geht Jesus immer auf einen Berg, um zu lehren? In
der Bergpredigt in Kapitel 5 steigt Jesus auf einen Berg. Lukas sagt nicht, dass er auf
einen Berg gestiegen ist. Das heilt nicht, dass er es nicht getan hat, aber Matthew
macht es deutlich.

Der Missionsbefehl, ganz am Ende des Kapitels, wo sagt Jesus seinen Jiingern, dass
sie ihm begegnen sollen? Auf einem Berg, der vielleicht reflektiert und daran
erinnert, wie Mose den Berg Sinai hinaufstieg, um Gottes Offenbarung, sein Gesetz,
zu empfangen, das er den Menschen geben wiirde. Jesus, Matthaus, will Jesus also
als einen wie Moses darstellen, aber groRer als Mose. In Kapitel 2 sahen wir die
Parallelen zu Jesus, der vor einem Konig floh und alle kleinen Jungen totete.

Matthaus will Jesus also eindeutig als einen neuen Moses darstellen. Matthadus
scheint Jesus auch als weisen Lehrer darstellen zu wollen. Erinnern Sie sich, dass wir
sagten, dass Matthaus in finf Hauptblécke der Rede unterteilt ist.

Matthaus scheint Jesus als Lehrer darstellen zu wollen. Und so ist es kein Wunder,
dass du am Ende des Evangeliums ankommst und Jesus wieder sagt, sie tauft und sie



10

lehrt, alles zu tun, was ich dir geboten habe. Und was er ihnen befohlen hat, sind
diese finf Blocke der Lehre im ganzen Buch Matthaus.

Ich denke, das ist das Letzte. Das sind also fiinf. Nochmals, es gibt noch andere Dinge,
die Matthdus Uber Jesus sagt, aber das scheinen deutliche Schwerpunkte in
Matthaus' Bild von Jesus zu sein.

Und wir werden sehen, wie die anderen Evangeliumsschreiber Jesus im Vergleich
dazu darstellen. Ein weiteres wichtiges Thema ist, dass wir bereits ein wenig tber die
Erfillung des Alten Testaments gesprochen haben. Auch hier wird Jesus in Matthaus
als derjenige dargestellt, der der Hohepunkt und die Erfiillung des gesamten Alten
Testaments ist, nicht nur der direkten Prophezeiungen.

Die meisten von uns, wenn wir das Neue Testament lesen, denken wahrscheinlich,
dass Jesus das Alte Testament erfiillt, wenn das Alte Testament Gber ihn prophezeit.
Aber das ist nicht der Fall. Selbst in Teilen des Alten Testaments, die nicht
prophezeien, erfiillt Jesus sie doch.

Denn noch einmal, Matthaus, im Licht des Kommens von Jesu Tod und Auferstehung,
geht Matthaus zurlick und liest das Alte Testament und sieht, wie all diese Strange
und Bruchstiicke und Teile und Personen des Alten Testaments schliel3lich ihre
Wiederholung und ihren Hohepunkt in der Person Jesu Christi finden. Nochmals, wie
kann Matthaus sagen, dass Jesus das Gesetz erflllt? Das Gesetz war keine
Prophezeiung. Es hat nicht das Kommen Christi vorhergesagt.

Aber gleichzeitig erreicht der wahre Lebensstil und das wahre Ideal, das das Gesetz
des Alten Testaments vorwegnahm und zu verwirklichen versuchte, seinen
Hohepunkt in der Lehre Jesu und in seinem Leben. In diesem Sinne kann man sehen,
dass Jesus das Alte Testament erfiillt. Was wir mit Erfiillung meinen, ist einfach, dass
Jesus das Ziel ist, auf das das Alte Testament hinweist.

In diesem Fall erflllt er sie. Jesus erflillt also das Alte Testament. Ein Reich Gottes
und das Himmelreich ist ein weiteres dominierendes Thema im Buch Matthaus.

Ich bin jetzt irgendwie dariber hinaus. Wir werden gleich ein wenig Gber das Reich
Gottes sprechen. Aber Jesus, besonders bei Matthaus, Jesus kommt ganz am Anfang
und predigt das Reich Gottes.

Und wir werden darlber sprechen, was das bedeutete? Warum kam Jesus, um das
Reich Gottes zu predigen und das Reich Gottes anzubieten? Was meinte er damit?
Was wiirden seine Zuhorer erwarten? Zum Schluss noch das Thema der Jiingerschaft.
Eines der Hauptmerkmale von Matthaus ist, dass Jesus eine Gruppe von Nachfolgern,
die seine Mission fortsetzen wiirden, vorbereitet, und Jesus antizipiert und
vorbereitet. Und das wird ganz am Ende sehr deutlich, im Missionsbefehl, wenn er



11

seinen Jungern sagt, sie sollen gehen, um alle Nationen zu Jliingern zu machen, sie zu
taufen und zu lehren.

Matthaus stellt Jesus also so dar, wie er eine Gruppe von Nachfolgern vorbereitete
und vorbereitete, die im Gehorsam gegenliber Jesus antworteten und seine Mission
fortsetzten. Nun, es ist auch sehr wichtig, zu erkennen, dass das, was hier vor sich
geht, Jesus ist, mit diesem Thema der Jiingerschaft und Jesus, der eine Vorsorge fiir
eine Gruppe von Nachfolgern trifft, die ihm im Gehorsam folgen wiirden, was
irgendwie das Wesen der Jingerschaft ist, bedeutet, dass Jesus neu definiert, was es
bedeutet, das Volk Gottes zu sein. Nochmals, wenn man dariiber nachdenkt, wie die
meisten Menschen im ersten Jahrhundert und davor, angesichts dessen, was wir uns
in einigen der historischen Dinge, mit denen wir uns Anfang dieses Semesters befasst
haben, betrachtet haben, was wiirden die meisten Menschen, wie wirden sie die
Frage beantworten, bis zur Ankunft Jesu und seiner Lehre, seinem Tod und seiner
Auferstehung Was bedeutet es, zum Volk Gottes zu gehdren? Wie hatten sie das
wohl beantwortet? Und selbst wenn sie gefragt worden waren, was bedeutet es, ein
Nachfolger zu sein, was bedeutet es, Christus anzugehéren? Wie hatten die meisten
Menschen, vor allem die jiidischen Anhanger, diese Frage beantwortet? Vor allem
angesichts einiger der Umfragen, die wir uns angesehen haben, der Geschichte,
Politik und Kultur, die zum Alten Testament gefiihrt haben.

Ja, im Grunde, um als Jude und von Mose zu leben. Das Gesetz des Mose, wie wir
spater in einigen Schriften des Paulus sehen werden, fungierte oft als
Identitatsmarkierung, eine Grenze, die dich von anderen Nationen, Heiden,
abgrenzte und dich als Gottes Volk auszeichnete. Wenn du also im ersten
Jahrhundert gefragt wurdest, was bedeutet es, das Volk Gottes zu sein? Wer war das
wahre Volk Gottes? Und wer wiirde es einmal sein, wer waren die Nachfolger Jesu?
Die meisten von ihnen hatten geantwortet, dass es diejenigen sind, die das Gesetz
des Mose halten und ethnisch mit der jlidischen Nation identifiziert werden.

Nun, Jesus kommt daher, und versteht das, das ist einer der Griinde, warum
Matthadus Jesus als das wahre Israel darstellt. Jetzt kommt Jesus und definiert das
neu. Da Jesus das wahre Israel ist, ist er derjenige, wenn wir auf Jesu Taufe und seine
Versuchung zurlickblicken, hat Jesus tatsachlich die Geschichte Israels geprobt.

Wie beantworten wir nun als wahres Israel diese Frage? Zum Volk Gottes und zu
Jesus zu gehoren bedeutet nichts anderes, auf Jesus zu antworten. Das bedeutet,
dass es nicht mehr auf Juden beschrankt ist. Die Zugehorigkeit zum Volk Gottes wird
nicht mehr dadurch beantwortet, dass man dem Gesetz gehorcht oder sich mit den
Juden identifiziert.

Jetzt wird sie ausschliel3lich in Bezug auf Jesus Christus bestimmt und definiert. Wer
ist also in einer Art alttestamentlichem Judentum das wahre Volk Gottes? Was
bedeutet es, Gottes Volk zu sein? Was es bedeutet, dem Messias zu folgen, ist



12

Gehorsam gegenliber dem Gesetz und die ethnische und physische Zugehaorigkeit zur
judischen Nation. Jetzt Jesus als das wahre Israel, der Israels Schicksal und das ganze
Alte Testament erfillt hat, jetzt definiert er das neu.

Nun mussen wir uns die Frage stellen, was es bedeutet, zum Volk Gottes zu gehoéren?
Wer sind die wahren Nachfolger des Messias? Es sind nicht mehr diejenigen, die dem
Gesetz gehorchen oder Juden sind. Nun ist es jeder, der auf den wahren Israeliten,
den wahren Israeliten, Jesus Christus, antwortet. Jeder, der auf Jesus antwortet,
gehort nun zum wahren Volk Gottes und ist das wahre Israel.

Wenn das also der Fall ist, dann kdnnen auch Heiden Gottes Volk werden, sowohl
Juden als auch Heiden. Das ist der Grund, warum Matthaus diese heidnische
Betonung hat, um zu zeigen, dass, wenn der entscheidende Faktor jetzt Jesus
Christus ist, dann kdnnen Heiden Gottes Volk werden, gleichberechtigt mit den
Juden, weil es jetzt nicht mehr um das Gesetz und die anderen jidischen
Identitatsmerkmale geht. Jetzt dreht es sich um den Glauben an Jesus Christus.

Daher sind auch Nichtjuden enthalten. Indem Jesus also diese Frage nach den
Jingern aufwirft, sorgt er fiir eine Gruppe von Nachfolgern, die ihm gehorsam sind
und die Mission weiterflihren, die Jesus begonnen hat, namlich alle Nationen zu
Jingern zu machen. Aber gleichzeitig hat er neu definiert, was ein Jliinger oder
Nachfolger Christi ist und was es bedeutet, zum Volk Gottes zu gehoren.

Es dreht sich nicht mehr um das Gesetz und judische Privilegien und Identitat. Es
dreht sich um die Person Christi. Und das wird auch fiir das Verstandnis einer Reihe
anderer Dokumente im Neuen Testament wichtig werden.

Alles klar. Haben Sie bisher Fragen? Damit sind wir am Ende des
Matthausevangeliums angelangt. Nochmals, ich méchte reden.

Der erste Exkurs in Ihren Notizen ist das Reich Gottes, was ein sehr wichtiges Konzept
ist, das es zu verstehen gilt. In der Tat, ich sage meiner Klasse normalerweise, wenn
ihr alles andere vergesst, was ich sage, was ihr natirlich nicht tun werdet, aber wenn
ihr das tut, musst ihr verstehen, was Jesus meinte, als er das Reich Gottes anbot,
denn das wird euch helfen, einen GroRteil des restlichen Neuen Testaments zu
verstehen. Aber alle Fragen, die sich auf Matthaus beziehen, was die
vorherrschenden Themen der Darstellung Christi betrifft, wie er Christus darstellt,
die Beziehung Christi zum Alten Testament, die Fokussierung auf Jesus, das Reich
Gottes, Uber das wir gleich sprechen werden, und dann Jesus und die Nachfolge.

Das sind einige der dominierenden Themen. Hast du bisher Fragen zu Matthew? Du
bist also zuversichtlich, dass du, sagen wir, in einem Test oder so etwas Ahnlichem
jede Frage beantworten kannst, die ich dir Gber Matthew gestellt habe. Ich denke,
das kénntest du wahrscheinlich.



13

Alles klar. Lassen Sie uns also ein wenig Giber das Reich Gottes sprechen. Was meinte
Jesus, als er kam, um das Reich Gottes anzubieten? Als er sagte: "Tut BuRe, denn das
Reich Gottes oder das Himmelreich ist nahe", dann ist es nahe.

Was bot Jesus an? Und was wiirden seine ersten Leser, die ersten Leser des
Matthaus und die Zuhorer Jesu tun, wenn sie Jesus zum ersten Mal predigen horten,
was hatten sie verstanden? Warum bot Jesus ein Kénigreich an? Warum kam er
nicht, um die Erlésung von den Slinden anzubieten, was er tat? Ich meine, er sagt
ihnen, dass sie BuRe tun sollen, aber warum ist Jesus nicht gekommen, um zu
predigen, von euren Siinden umzukehren und zu glauben, dass ich fir all eure
Stiinden am Kreuz sterben werde und ihr gerettet werdet und ewiges Leben haben
werdet? Warum bot er das Reich Gottes an? Was bot er an? Nun, um das zu
verstehen, muss man ein wenig zuriickgehen, in der Tat, einen langen Weg, bis zum
allerersten Buch der Bibel, dem Buch Genesis. Das ist ein Ausgangspunkt fir das
Verstandnis des Reiches Gottes.

Und das erste, was wir sagen missen, bevor wir uns das ansehen, ist: durch
Konigreich, wenn ich Gber das Reich Gottes spreche, oder nicht Gber mich, aber
wenn Jesus das Reich Gottes anbietet, meint Jesus mit Reich in erster Linie die
dynamische Herrschaft oder Herrschaft Gottes. Es ist eine Anspielung auf Gottes
machtige Herrschaft. Es ist keine Anspielung auf eine Zeitspanne oder einen Ort wie
das Vereinigte Konigreich, ein geopolitisches Gebiet.

Mit Reich meint Jesus, wenn er vom Reich Gottes spricht, Gottes Herrschaft und
Herrschaft, Gottes machtvolles Regieren und Regieren. Es ist ein dynamisches
Konzept, kein Bezug zu einer bestimmten Zeit oder einem bestimmten Ort. Das ist
also der erste Ausgangspunkt, dass wir verstehen, dass Konigreich Gottes aktive
Herrschaft und Herrschaft im Leben der Menschen bedeutet.

Nun zum Hintergrund des Alten Testaments. Auch hier ist es wichtig, den ganzen
Weg zuriick zu Genesis Kapitel 1 und 2 zu gehen. Und dann werde ich das ganz
schnell hinter mir haben. Dies ist kein Uberblickskurs tiber das Alte Testament, und
das ist mir klar.

Aber es ist wichtig zu verstehen, dass praktisch alles, was Jesus tat, insbesondere bei
Matthaus, seine Wurzeln im Alten Testament hat. Und das gilt ganz besonders fir
das Reich Gottes. Also zurlick in den Garten Eden.

In 1. Mose, Kapitel 1 und 2, erschafft Gott die Menschheit. Eines der wichtigsten
Dinge, die es Uiber den Grund aussagt, warum Gott dies tat, ist, warum Gott Adam
und Eva erschuf. Nun, wir bekommen einen Hinweis, wenn 1. Mose 1 sagt: Gott sagt,
lasst uns Mann und Frau nach unserem eigenen Bild erschaffen und sie liber die



14

Schopfung herrschen lassen. Gottes Absicht fiir die Menschheit ist, dass sie
herrschen werden, dass sie Gottes Herrschaft reprasentieren.

Ich nehme an, dass dieses Bild, vielleicht haben Sie dariiber im Alten Testament
gesprochen, in erster Linie bedeutet, dass die Menschheit Gottes Herrschaft und
Herrschaft Gber die Erde widerspiegeln sollte. Es ist also interessant, wenn das Bild in
1. Mose 1 und 2 erwahnt wird, es ist im Zusammenhang mit der Menschheit, die sich
die Erde unterwirft und Uber sie herrscht. Gott schuf also die Menschheit nach
seinem Bilde, damit sie Gottes Reprdasentanten von Gottes Herrschaft sein wiirden.

Gott ist der Konig der Erde, aber die Menschheit als Gottes Ebenbild soll diese
Herrschaft widerspiegeln, Gottes Herrschaft reprasentieren und Seine Herrschaft und
Herrlichkeit Uber die ganze Erde verbreiten. Doch wie die Geschichte erzahlt, tun
Adam und Eva dies nicht, und sie stindigen und werden aus dem Garten Eden
verbannt, und dann ist der Rest der Bibel in gewisser Weise eine Geschichte dariber,
wie Gott seine urspriingliche Absicht fir die Menschheit wiederherstellen wird, tiber
die ganze Schopfung zu herrschen, Gottes Reprdasentanten zu sein, Seine Herrlichkeit
zu verbreiten und Uber die ganze Erde zu herrschen. Nun, der nachste, wenn ich in
Ihren Notizen hinunterspringen darf, zu Kénig David.

Wir haben bereits Giber den Bund gesprochen, den Gott mit David geschlossen hat,
dass Gott jemanden haben wirde, der fiir immer auf Davids Thron sitzen wiirde,
dass Davids Thron ein ewiger und ewiger sein wiirde. Ich bin Giberzeugt, dass der
Grund fir diesen Bund mit David darin besteht, dass Gott auf diese Weise Seine
Absicht fiir die Menschheit, Giber die Erde zu herrschen, begriinden und
wiederherstellen wird. Er wird dies durch einen davidischen Konig tun.

Also, nochmals, das Versprechen, das David von einem Konig gegeben wurde, ist
nicht nur etwas, dass, oh, Israel braucht einen Konig, also wird Gott ein Versprechen
geben, dass es immer einen Konig in der Linie Davids geben wird. Das ist Teil von
Gottes Plan fur die Menschheit, dass die Menschheit tiber die ganze Erde herrscht.
Aber das haben sie nicht getan, sie haben gesiindigt.

Der Weg, wie Gott nun Seine Absicht fiir die Menschheit wiederherstellen wird, zu
herrschen, Gottes Herrlichkeit zu verbreiten und lber die ganze Erde zu herrschen,
besteht darin, einen Konig aus Davids Linie zu wahlen, einen Messias, der herrschen
wird und der schlieBlich iber die ganze Erde herrschen wird. Der davidische Konig,
der Messias, ist also das Mittel, mit dem Gott seine Absicht aus 1. Mose 1 und 2
erfillen wird, dass die Menschheit liber die ganze Erde herrschen wirde. Nun, wie
ihr erkennt, bestand das Problem darin, dass Israel, Israel und der Konig aufgrund
ihrer Siinden diesen Zweck immer noch nicht erreicht haben.



15

Sie verfielen der Siinde und dem Gétzendienst und wurden verbannt. Wir haben ein
wenig dartiber gesprochen. Israel befindet sich wegen seiner Stinde im Exil in
Babylon und Assyrien.

Und eine der Fragen, eines der Probleme ist, dass es jetzt keinen Sohn mehr auf
Davids Thron gibt. Eines der Dinge, Uber die sich die Israeliten Sorgen machten oder
sich wunderten, war die Frage nach Gottes VerheilSungen eines davidischen Konigs.
Denn durch den Koénig wiirde Gott tGber die ganze Erde herrschen und Er wiirde Seine
Absicht wiederherstellen, dass die Menschheit liber die ganze Erde herrschen sollte.
Was ist also mit Gottes VerheiBungen von einem Konig in der Linie Davids? Denn
jetzt sind sie im Exil, sie sind in einem fremden Land, es gibt keinen Kénig auf dem
Thron.

Hier kommen also die Propheten ins Spiel. Die alttestamentlichen Propheten Jesaja,
Hesekiel und Jeremia antizipieren eine Zeit, in der Gott die Israeliten in ihr Land
zurtckfihren wird, mit einem Konig in der Linie Davids, der lber sie herrscht. Das ist
also alles Teil von Gottes Absicht aus 1. Mose 1 und 2, dass die Menschheit tber die
ganze Schopfung herrschen und Gottes Herrschaft reprasentieren sollte.

Nun, Gott wird das durch einen Konig in der Linie Davids tun. Die Propheten enden
also damit, eine Zeit zu antizipieren, in der Gott sein Volk wiederherstellen wird und
es einen Konig geben wird, der lber sie herrschen wird, der schliellich tGber die
gesamte Erde herrschen wird, in Erflllung von 1. Mose 1 und 2. Nun, spulen wir vor
zu Matthaus: Was meint Jesus dann, wenn er kommt, um das Reich Gottes
anzubieten? Hier ist der lang erwartete Messias in der Linie Davids, der nicht nur
Uber Israel herrschen wird, sondern die Menschheit zu ihrem Schicksal flihren wird,
Uber die ganze Welt zu herrschen. Und wenn Jesus kommt, um das Reich Gottes
anzubieten, bin ich liberzeugt, dass es das ist, was sie erwarten, namlich dass hier die
Erflllung dieser VerheilRung ist.

Hier ist der davidische Konig, der Gber uns herrschen wird, der Gber die gesamte Erde
herrschen und die Menschheit zu ihrem beabsichtigten Ziel und Schicksal fiihren
wird. Jetzt gibt es eine Art zusatzliche Zutat dazu. Das Problem ist, was
hochstwahrscheinlich, wenn man zuriickdenkt, und das wird uns helfen, ein paar
andere Fragen zu beantworten, die wir uns ansehen werden, ist, wenn man an
unsere Diskussion Uber den politischen und historischen Hintergrund zuriickdenkt,
was wiirden die Menschen im ersten Jahrhundert denken, als sie horten, dass, wenn
Jesus kommt und sagt: BuBe tun, weil das Reich Gottes nahe ist? Und wenn sie
horen, dass hier diese Person ist, die der Christus genannt wird, der Sohn Davids, was
werden die Leute im Allgemeinen denken? Ja, das stimmt.

Ja, hier ist die Person, die uns von Rom befreien wird. Nochmals, viele der Juden
hatten sich wegen der Stinde immer noch im Exil geflihlt, und jetzt schauen sie sich



16

um und sehen Casar auf dem Thron sitzen, anstatt eines Konigs und Davids Linie. Hier
ist Casar auf dem Thron.

Rom ist im Grunde die Supermacht des Tages, die Uber alles herrscht. Und da kommt
nun diese Person, die sagt, dass das Reich Gottes nahe ist, und auBerdem wird sie als
Sohn Davids bezeichnet. Was werden sie denken? Hier ist die Person, die uns endlich
aus den Fangen des Romischen Reiches befreien wird.

Hier ist derjenige, der mit einem eisernen Zepter Uber seine Feinde herrschen wird,
der sein Reich aufrichten und uns zu unserer beabsichtigten Bestimmung fihren
wird, Gottes Herrschaft und Herrlichkeit in der ganzen Schépfung zu verbreiten. Und
so kannst du anfangen zu verstehen, warum Jesus, zumindest anfangs, in der Lage
war, zeitweise so schnell eine grole Anhangerschaft um sich zu scharen, denn hier ist
sie. Wir haben unter romischer Herrschaft gearbeitet.

Und nicht nur das, wenn Sie sich erinnern, gab es nur eine kurze Zeitspanne wahrend
der, wir sprachen ein wenig liber die Wurzeln des Chanukka-Festes und die sehr
kurze Zeit der Befreiung von auslandischen Einfllissen. Davor und danach befinden
sich die Juden in fremder Knechtschaft. Und nun kommt einer, der die lang erwartete
davidische Herrschaft verspricht, die das Volk von seinen Feinden befreien wird.

Du kannst also wieder sehen, warum so viele Menschen oft zu Jesus stromen, denn
hier ist die Person, die das tun wird. Das Problem ist, dass Jesus einerseits dieses
Reich zwar eindeutig anbot, aber auch in Matthaus und den anderen Evangelien
deutlich wird, dass er es nicht in der Weise anbot, wie sie es erwartet hatten. In der
Tat reprasentiert diese Zeile hier, was die meisten Juden, judische Christen, gedacht
hatten, viele von ihnen, was die meisten Juden gedacht hatten, durchdrungen vom
Alten Testament, was sie in der Zeit gedacht hatten, das heillt, sie lebten in diesem
Zeitalter, diesem gegenwartigen Zeitalter, das im Grunde eine Zeit war, die im
Grunde eine Zeit war, die vom Bosen und der Siinde und von fremdem Einfluss und
auslandischer Unterdriickung beherrscht wurde.

Sie sahen sich also in diesem Zeitalter lebend, und dieser Pfeil steht fiir das Kommen
des Reiches Gottes, das das kommende Zeitalter einleiten wiirde. Ein Zeitalter, in
dem Gott regiert, ist im Grunde die Erfillung von 1. Mose 1 und 2 und die
VerheilRung eines kommenden davidischen Kénigs in 2. Samuel und in den
Propheten. Gott wiirde also die Erde besuchen, und er wiirde durch seinen Messias
sein Reich aufrichten und fiir immer herrschen.

Jesaja, Kapitel 9, der beriihmte Text, den wir an Weihnachten zitieren, besagt, dass
dieser Sohn in Davids Linie sein wiirde, und er wiirde ewig herrschen, es wiirde kein
Ende seiner Herrschaft geben. Das wiirde hierher kommen, und dann wiirde dieses
Zeitalter zu einem Ende kommen, zu einem entscheidenden Ende, und Gottes Reich
wirde ein neues Zeitalter des Friedens und des Segens einleiten. Das Zeitalter des



17

Reiches Gottes, in dem Gott herrschen wiirde, und er wiirde tiber die Erde
herrschen, und sein Volk wiirde seine Bestimmung erflillen, Gottes Herrschaft Gber
die ganze Erde zu reprasentieren.

Das haben sie sich also gedacht. Wenn also Jesus kommt und das Reich Gottes
anbietet, dann ist es das, was sie denken. Hier ist es.

Hier ist das kommende Zeitalter. Ich weil’ nicht, ob sie diese Sprache unbedingt
immer verwenden, aber hier ist das kommende Zeitalter. Hier ist das lang erwartete
Konigreich, in dem Gott unsere Feinde vernichten und dieses Zeitalter des Friedens
und des Segens, Gottes Herrschaft und einer neuen Schopfung einleiten und
einleiten wird.

Das ist es, was sie denken, dass das passieren wird. Jesus macht jedoch etwas ganz
anderes. Jesus, ja, Jesus bietet das Reich Gottes an, aber interessanterweise wird es
in zwei Teilen kommen.

Es wird nicht alles auf einmal kommen. Es wird in zwei Teilen kommen. Hoppla, tut
mir leid.

Das wird so aussehen. Dies reprasentiert Jesus. Diese untere Zeile reprasentiert
dieses Zeitalter, und diese obere Zeile reprasentiert das kommende Zeitalter, das
Reich Gottes.

Wenn Jesus nun kommt, steht dieses Kreuz fiir seinen Tod, aber es steht auch fir
sein Leben, seinen Tod und seine Auferstehung. Mit dem Kommen Jesu, seinem
Leben, seinem Tod und seiner Auferstehung bietet Jesus das Reich Gottes an, aber
du wirst feststellen, dass es dieses Zeitalter nicht vollstandig zerstort. Dieses Zeitalter
geht weiter.

Sie l6scht sie nicht vollstandig aus und beendet sie. Ja, es ist schon da. Das Konigreich
ist bereits da.

Das kommende Zeitalter ist bereits angebrochen. Wenn Jesus sagt: Tut BuRe, dann
ist das Reich da. Es ist bereits da, aber es kommt auf eine Weise, die dieses
gegenwartige Zeitalter, das von Stinde und Bésem beherrscht und von Rom
beherrscht wird, nicht ausloscht.

Stattdessen wartet dies auf eine zweite Wiederkunft Christi, eine Zeit, in der Christus
wiederkommen wird, wo er Gottes Reich bringen wird. Er wird es vollenden und es in
seiner Vollkommenheit und Fille bringen. Er wird das Bose in diesem Zeitalter
ausloschen und sein ewiges Reich errichten, das ewig bestehen wird.



18

Sieht das jeder auch? Also, was Gelehrte oft sagen, das Reich ist zum Teil schon da,
auch wenn es noch nicht in seiner Fille da ist. Also, das Konzept von schon oder noch
nicht, manche nennen es eingeweihte Eschatologie. Das heil$t, das Endzeitreich, von
dem die Juden dachten, dass es in einem einzigen Ereignis kommen wiirde, hat Jesus
nun in zwei Ereignisse unterteilt.

Es kommt zum Teil bei seinem ersten Kommen. Deshalb kann Jesus sagen: Das Reich
Gottes ist schon da. Manner und Frauen kénnen jetzt schon in Gottes Reich
eintreten.

Manner und Frauen kénnen Gottes Herrschaft und Herrschaft durch den davidischen
Konig Jesus jetzt erleben. Doch sie ist nicht in einer Weise gekommen, die das Bose
vollstandig ausloscht und Gottes Feinde und Israels Feinde vollstandig ausldscht. Es
kommt nicht auf eine Weise, die am Ende dieses gegenwartigen Zeitalters eine vollig
neue Kreation hervorbringt.

Sie kommt zum Teil, in Erwartung des Tages, an dem sie in ihrer Fiille kommen wird.
Das ist sehr wichtig, um Matthaus zu verstehen, denn wenn man Matthaus
durchliest, findet man beide Perspektiven. Manchmal liest du vom Reich Gottes, und
es ist klar, dass es gegenwartig ist, es ist schon da.

Aber an anderen Stellen in Matthaus spricht Jesus vom Reich Gottes als etwas, das
noch in der Zukunft liegt. Wie kann es beides sein? Das scheint es zu erklaren. Dieses
Endzeitreich hat bereits bis in die Gegenwart gereicht.

Gottes klinftiges Reich kdnnen wir schon jetzt erfahren, durch die Person Christi.
Aber wir erfahren noch nicht in ihrer Vollkommenheit und Fille und Vollstandigkeit.
Das wartet noch auf die Zukunft.

Es ist also zum Teil schon da, aber es ist noch nicht zu seiner vollen Grof3e
gekommen. Also, das schon, aber noch nicht. Manchmal scherzen die Leute, dass
wenn ich dir eine Frage stelle und du sagst bereits, aber noch nicht, du in etwa 80%
der Falle Recht haben wirst.

Das mag weit hergeholt sein, aber in diesem Satz ist das nicht nur fiir mich so. Das ist
nur ein gebrduchlicher Begriff, der verwendet wird, um Matthaus' Sicht auf das
Koénigreich zu beschreiben. Haben Sie Fragen dazu? In der Tat, diese Idee bereits,
aber noch nicht.

Dass das Reich schon da ist, kdnnen wir zum Teil jetzt erleben. Aber das ist es noch
nicht. Es ist noch nicht in seiner Vollstandigkeit und Fille und Vollkommenheit
gekommen.



19

Das ist wichtig, um den Rest des Neuen Testaments bis hin zum Buch der
Offenbarung zu verstehen. Wenn du das begreifst und verstehst, wirst du in der Lage
sein, viele andere Stellen im Neuen Testament zu verstehen, die auf den ersten Blick
ziemlich verwirrend erscheinen. Noch Fragen? Ich mdchte sicherstellen, dass Sie das
bekommen.

Das ist wichtig. Diese Idee des Reiches, des Reiches Gottes, in Erflillung der
VerheiBungen Davids. Und wieder, von dem die Juden dachten, dass es in einem
entscheidenden Akt kommen wiirde.

Jesus teilt es nun in zwei Akte auf. Die Ankunft des Reiches bei Seinem ersten
Kommen, was es auch tat, aber nur teilweise. Er war schon da, aber er war noch
nicht in seiner Vollendung gekommen.

Offensichtlich leben wir in dieser Zeit. Nochmals, dieses Diagramm soll uns nicht
sagen, wo ich sagen kann, wo es ist, wo wir entlang dieser Linie leben. Es soll nur
zeigen, dass Gottes Volk zwischen der Zeit des gegenwartigen bosen Zeitalters gelebt
hat, das immer noch da ist, aber Gottes Reich ist auch gegenwartig.

Denn das ist es, was Jesus tat. Ich bin gekommen, um das lang erwartete Reich
anzubieten, das durch David versprochen wurde. Es ist schon da.

Manner und Frauen kdnnen es jetzt betreten und erfahren, vor seiner vollen
Manifestation, seiner Vollendung, die in der Zukunft kommen wird. Deshalb ist das
Reich schon da, aber es ist noch nicht. Es ist nicht angekommen.

Anders betrachtet, konnte dieser Pfeil erweitert werden. Mit anderen Worten,
nochmals, was ihr gesehen habt, kommt in einem glorreichen Ereignis. Jetzt wird es
in zwei separate Veranstaltungen aufgeteilt.



