Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Vorlesung 6 Genre und Synoptik
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Dr. Dave Mathewson, der seine Geschichte und Literatur des Neuen
Testaments vorstellt, Vorlesung 6, Genre und die Synoptiker.

In Ordnung, lass uns weitermachen und anfangen. Beginnen wir mit dem Gebet und
dann beendeten wir die letzte Unterrichtsstunde, die am Montag oder so dhnlich
war.

Es scheint, als ware meine ganze Woche durcheinander geraten, aber am Montag
endeten wir damit, ein wenig lber die verschiedenen literarischen Typen oder
Formen, die literarischen Gattungen im Neuen Testament zu sprechen. Wir
begannen, Uber die Erzahlung zu sprechen, die die Evangelien und die
Apostelgeschichte ausmacht, obwohl die Apostelgeschichte eine etwas andere Art
von Literatur ist als die Evangelien. Sie dhneln sich insofern, als es sich um
Erzdahlungen handelt, um Darstellungen bestimmter Charaktere und ihrer Reden und
bestimmter Ereignisse.

Wir werden uns zwei weitere dominante literarische Formen oder literarische Typen
ansehen, die das Neue Testament ausmachen. Nochmals, wir sagten, was daran
bedeutsam ist, dass das Neue Testament literarische Formen und Typen enthalt, die
den literarischen Formen und Typen, an die wir heute gewoéhnt sind, entsprechen
konnen oder auch nicht. Wir missen versuchen, die Art und Weise zu verstehen, in
der Autoren im ersten Jahrhundert schrieben.

Welche literarischen Formen verwendeten sie, und wie konnte sich das auf die Art
und Weise auswirken, wie wir bestimmte Texte des Alten Testaments lesen und
interpretieren? Wir werden zum Schluss Giber das Genre des Erzahlens sprechen, ein
wenig Uber Briefe oder Briefe sprechen, und dann noch eine letzte literarische Art,
und dann fangen wir an, uns allmahlich an die Evangelien heranzutasten. Obwohl wir
wahrscheinlich erst am Montag anfangen werden, Gber bestimmte Evangeliumstexte
oder Bicher zu sprechen. Hoffentlich kdnnen wir heute damit beginnen, sie
vorzustellen.

Beginnen wir mit dem Gebet und sprechen wir dann ein wenig tber die literarischen
Typen des Neuen Testaments. Vater, wir danken dir fiir das Privileg und die
Verantwortung, das zu studieren, was nichts Geringeres ist als deine Offenbarung an
uns. Ich bete darum, dass wir eine grofRere Wertschatzung, ein groBeres Bewusstsein
und ein groBeres Verstandnis flr den Text des Neuen Testaments haben, wie er in
einem spezifischen historischen, kulturellen, literarischen und sprachlichen Kontext



entstanden ist, wahrend ich gleichzeitig bekraftige, dass er fiir uns auch heute noch
als nichts Geringeres als das Wort Gottes funktioniert.

Ich bete, dass wir in der Lage sein werden, sie aus diesen Perspektiven in all ihrem
Reichtum und ihrer Vielfalt zu verstehen. Wir beten, dass du unsere heutige
Diskussion leiten und uns Weisheit und Einsicht in deine Offenbarung an uns gibst.
Im Namen Jesu beten wir, Amen.

In Ordnung, wir haben also ein wenig lGber die Erzahlung gesprochen, um uns auf die
Evangelien vorzubereiten, Matthaus, Markus, Lukas und Johannes, von denen wir
sagten, dass sie im Neuen Testament angeordnet sind oder vorkommen, nicht in
ihrer chronologischen Reihenfolge, der Reihenfolge, in der sie geschrieben wurden.
Zumindest Matthaus und vielleicht Lukas waren sogar nach den Briefen des Paulus
und den Briefen des Paulus geschrieben worden, und es ist moglich, dass Matthaus,
Markus und Lukas nicht einmal in dieser Reihenfolge geschrieben wurden.
Stattdessen ist das Neue Testament logischer aufgebaut.

Aber die vier Evangelien bilden eine Gruppe von Schriften, die in das Genre des
Erzahlens passen. Und wie gesagt, es ist wichtig zu verstehen, wie das im ersten
Jahrhundert gesehen und verstanden worden ware. In der Erzahlung oder Biographie
des ersten Jahrhunderts passen die Evangelien groRtenteils sehr gut in die Kategorie
der griechisch-romischen Biographien des ersten Jahrhunderts.

Der Unterschied zwischen den Evangelien und modernen Biographien besteht darin,
dass die Biographien des ersten Jahrhunderts, insbesondere die Evangelien, nicht
daran interessiert zu sein scheinen, Ihnen einen Bericht Schlag auf Schlag zu geben
oder einen detaillierten Bericht Gber alles, was eine Person in ihrem Leben getan und
was sie gesagt hat. Aber stattdessen scheinen die Evangelien viel selektiver zu sein.
Das heildt, die Evangelien sind tatsachlich aus einer bestimmten theologischen
Perspektive geschrieben.

Und das werden wir uns ansehen. Wenn wir uns die vier Evangelien ansehen, werden
wir uns unter anderem fragen, warum vier Evangelien? Warum hat die friihe Kirche
sie nicht einfach alle in einer grof3en Erzahlung und einem historischen Bericht Giber
das Leben, die Lehre und die Taten Jesu Christi zusammengefaldt? Stattdessen lieR
die Kirche vier verschiedene Evangelien als Stander zu. Die Evangelien werden also
von Autoren geschrieben, die einen theologischen Standpunkt haben, etwas, das sie
vermitteln wollen, eine Wendung der Evangeliumsgeschichte und des Berichts tber
das Leben Jesu.

Und was sie tun, ist, dass sie sehr wahlerisch sind, was sie einbeziehen und wie sie es
aufnehmen, um ihren Standpunkt zu vermitteln. Eine der Fragen, die wir uns stellen
werden, ist, warum nur Matthaus und Lukas die sogenannte Weihnachtsgeschichte
enthalten? Warum enthalten nur Matthaus und Lukas einen Bericht iber die Geburt



Jesu, wahrend Markus daran nicht interessiert zu sein scheint? Und Johannes scheint
es in einer sehr kurzen Aussage oder einem Vers ganz am Anfang seines Evangeliums
festzuhalten. Und wenn man dann Matthaus und Lukas vergleicht, sind ihre
Weihnachtsgeschichten sehr unterschiedlich.

Lukas lasst Hirten kommen, um Jesus zu besuchen. Matthaus sagt nichts dartber.
Und stattdessen ist er etwa ein Jahr spater mehr daran interessiert, dass diese
Magier, diese auslandischen Astrologen, kommen und Jesus besuchen.

Warum tun sie das? Was ist los? Was Sie jedoch sehen kénnen, ist eine Erzahlung aus
dem ersten Jahrhundert oder eine Biographie aus dem ersten Jahrhundert,
insbesondere wie sie in den Evangelien zusammengefasst ist, die nicht daran
interessiert sind, Ihnen einen detaillierten Bericht Giber das Leben der Person von der
Geburt bis zum Tod zu geben. Stattdessen waren sie weitaus selektiver. Um den
theologischen Standpunkt, den sie zu vermitteln versuchten, zu vermitteln, waren
die Autoren wahlerisch in den Ereignissen, die sie aufzeichneten, und oft auch in der
Art und Weise, wie sie sie aufzeichneten, und erklarten so die Unterschiede, die man
zwischen Matthaus, Markus, Lukas und Johannes sieht.

Und wenn man auch die Tatsache bericksichtigt, dass man, abgesehen von ein paar
kurzen Versen im Lukasevangelium, nichts tGber Jesu friihe Kindheit in einem der
Evangelien hat, einfach weil sie nicht daran interessiert sind, einem alles zu erzahlen,
was es Uber Jesus zu wissen gab. Die andere Sache, die man lber die griechisch-
romische Biographie des ersten Jahrhunderts wissen sollte, war, dass, wenn es
darum ging, aufzuzeichnen, was jemand in seiner Rede sagte, es im ersten
Jahrhundert viel Ublicher war, zusammenzufassen als es war, da wir daran
interessiert sind, etwas in Anfilhrungszeichen zu setzen und alles, was jemand gesagt
hat, Wort fir Wort zu schildern. Stattdessen scheint es, dass die Schriftsteller des
ersten Jahrhunderts viel mehr daran interessiert waren, die Bedeutung und den Kern
dessen, was jemand sagte, zusammenzufassen und die Stimme einzufangen und
nicht die genauen Verba oder Worte, die ein Autor sagte.

In der Tat, wenn Jesus grofStenteils auf Aramaisch sprach und die Evangelien auf
Griechisch geschrieben sind, dann haben wir tatsichlich eine Ubersetzung dessen,
was Jesus sagte. Und tatsachlich, wie wir in einem anderen meiner Kurse besprochen
haben, wenn du dich hinsetzt und die Bergpredigt Jesu in einer modernen
Ubersetzung liest, wirst du wahrscheinlich ungefihr zehn Minuten brauchen, um sie
durchzulesen, je nachdem, wie schnell oder langsam oder kontemplativ du sie liest.
Ich bezweifle wirklich, dass Jesus an diesem Tag zehn Minuten gesprochen hat.

Wahrscheinlicher ist, dass die Bergpredigt eine genaue und angemessene
Zusammenfassung dessen ist, was Jesus gesagt hat und was genau Jesus zu
vermitteln versuchte. Es gibt also Zeiten in den Evangelien, in denen die Autoren
vielleicht genaue Formulierungen enthalten oder nahe an den Formulierungen



liegen, besonders wenn Jesus auf Aramaisch sprach und unsere Evangelien auf
Griechisch sind, dann haben wir griechische Ubersetzungen von dem, was Jesus
sagte. Aber abgesehen von diesen Fallen sind die meisten Reden Jesu wahrscheinlich
eher Zusammenfassungen, genaue und angemessene Zusammenfassungen dessen,
was Jesus gesagt hat.

Und im ersten Jahrhundert hatte niemand anders gedacht. Es kdnnte ein bisschen
analog dazu sein, wenn wir zum Beispiel eine Fakultatssitzung hier in Gordon haben,
das Protokoll ungefahr zwei oder drei Seiten lang ist, aber die Sitzung dauert eine
ganze Stunde. Niemand wiirde es einer Sekretarin in einer Vorstandssitzung
veribeln, wenn sie im Protokoll zusammenfasst, was jemand gesagt hat.

Solange es genau und addaquat wiedergibt, was gesagt wurde, werden die Minuten
vergehen und niemand wird einen zweiten Gedanken daran denken. Das mag
manchmal ein wenig analog zu dem sein, was wir in den Evangelien finden, die
Zusammenfassungen dessen sind, was Jesus mitgeteilt hat und was er gelehrt hat,
obwohl es wieder genaue und angemessene Zusammenfassungen sind. Wir werden
uns das ansehen, wenn es darum geht, wie sich das auf die Art und Weise auswirkt,
wie wir die Evangelien lesen.

Das zweite Genre ist der Brief. Das mag eine Frage sein, mit der wir besser vertraut
sind, aber selbst dann kdnnten die Briefe aus dem ersten Jahrhundert von dem
abweichen, was wir heute tun, wenn wir Briefe schreiben. Briefe waren im ersten
Jahrhundert eine sehr verbreitete Art, so gut wie jede Art von Information zu
vermitteln.

Sie kdnnten fiir Geschaftsvorgange verwendet werden. Sie konnten sogar fir
philosophische Traktate und alles dazwischen verwendet werden. Sie kdnnen also
einen Buchstaben verwenden, um so ziemlich jede Art von Information zu rahmen
und zu kommunizieren.

Was die meisten Menschen Gibersehen, ist, dass das allerletzte Buch der Bibel, das
Buch der Offenbarung, eigentlich ein Brief ist. Er ist in Form eines Buchstabens
eingerahmt. So konnte ein Buchstabe im ersten Jahrhundert verwendet werden, um
so ziemlich jede Art von Information zu kommunizieren.

Es war auch ziemlich gut stilisiert. Das heil’t, es hatte ein ziemlich lbliches Format,
dem ein Schriftsteller im ersten Jahrhundert folgen wiirde. Wenn man sich zum
Beispiel die Briefe des Paulus ansieht, dann folgen die meisten von ihnen, obwohl sie
in erheblicher Weise abweichen, zum groRten Teil einem sehr verbreiteten Format
und einer Schreibweise des ersten Jahrhunderts.

Wir haben tatsachlich eine Reihe von Briefen, die im ersten Jahrhundert geschrieben
wurden und die bezeugen, wie die Briefe des ersten Jahrhunderts in den Briefen des



Paulus aussahen. Obwohl es mehr als das gibt, gibt es nichts Geringeres als
gewobhnliche Briefe aus dem ersten Jahrhundert, in denen man Uber alles in Form
eines Buchstabens kommunizieren konnte. Ein paar andere Dinge liber Buchstaben,
Nummer eins, ein Buchstabe fungierte oft auch als eine Art Ersatz fir die
Anwesenheit des Sprechers.

Du wiirdest also einen Brief schreiben, wenn du jemandem etwas Wichtiges zu sagen
hattest und nicht in seiner Gegenwart sein konntest, ein Brief ware ein Ersatz dafir.
Die Briefe waren also oft ein Ersatz fiir die apostolische Autoritat des Paulus, und er
erwartete von den Lesern, dass sie sie mit der gleichen Ernsthaftigkeit auffassten, mit
der sie Paulus aufnehmen wiirden, wenn er anwesend ware, um sie personlich
anzusprechen. Buchstaben kdnnten also als Ersatz fiir die Anwesenheit des Sprechers
fungieren.

Die andere Sache ist auch, dass es heute verschiedene Arten von Briefen gibt, es gab
verschiedene Arten von Briefen im ersten Jahrhundert, und es gibt ein paar Briefe,
die Paulus schreibt, die sehr verbreiteten Arten von Briefen aus dem ersten
Jahrhundert dhneln, und es macht tatsachlich einen kleinen Unterschied in der Art
und Weise, wie man den Brief liest und interpretiert. Wir werden uns das ansehen,
wenn wir dazu kommen. Aber auch hier waren Briefe nur eine sehr verbreitete Art
der Kommunikation.

Paulus hat sich diese Buchstaben oder das Buchstabenformat nicht ausgedacht, er
folgte einfach einer Standardmethode zur Informationsvermittlung in der griechisch-
romischen Umgebung des ersten Jahrhunderts. Diese Art von Briefgattung spiegelt
sich wahrscheinlich auch in einem gewissen Mal3e im Buch Hebrder wider, in 1. und
2. Petrusbrief, in den Briefen des Johannes und in Judas, und wie gesagt, sogar die
Offenbarung ist tatsachlich in Form eines Briefes. Der letzte literarische Typus, der
wirklich nur ein Buch umfasst, und das ist das Buch der Offenbarung, ist die
Apokalypse.

Wir werden mehr dariber sprechen, wenn wir am Ende des Semesters zum Buch der
Offenbarung kommen, denn ich bin liberzeugt, dass das Verstandnis der literarischen
Gattung dieses Buches entscheidend und unerlasslich ist, um die Art und Weise zu
vermeiden, wie die Offenbarung oft behandelt und manchmal missbraucht wurde.
Nochmals, wir mlssen verstehen, dass das Buch der Offenbarung einfach
geschrieben ist, es wurde vom Autor rezipiert und in einer sehr gebrauchlichen
literarischen Form im ersten Jahrhundert geschrieben, zusammen mit dem
Buchstaben, einer literarischen Form, die bekannt ist oder die wir als Apokalypse
bezeichnet haben. Im Grunde war eine Apokalypse ein autobiografischer Bericht in
der ersten Person Uber eine visionare Erfahrung.

Wenn du also das Buch der Offenbarung liest, das in Kapitel 4 beginnt, sagt
Johannes: "Ich sah den Himmel ge6ffnet, und dann wird Johannes gesagt, er solle



heraufkommen und er geht in den Himmel." Das war Gblich in Apokalypsen, die etwa
von 200 v. Chr. bis 200 n. Chr. geschrieben wurden, etwa 200 Jahre vor und nach der
Niederschrift des Buches der Offenbarung. Man kann also tatsachlich englische
Ubersetzungen einer Reihe dieser Apokalypsen finden.

Ich kann lhnen die Richtung weisen, wenn Sie daran interessiert sind, aber der Punkt
ist, dass das Buch der Offenbarung des Johannes nicht einzigartig ist. Es kam nicht
einfach aus heiterem Himmel. Er folgt einer sehr verbreiteten Methode des
Schreibens, einer Offenbarung von Gott zu empfangen, sie dann aber fiir seine Leser
aufzuzeichnen, die als Apokalypse bekannt ist.

Auch hier handelt es sich im Grunde genommen um einen Bericht in der ersten
Person Uber eine visiondre Erfahrung, und er wird in der Regel in einer sehr
symboltrachtigen Sprache vermittelt. Es wird in den Symbolen von seltsamen Bestien
und Bildern und solchen Dingen kommuniziert, und der Schlissel liegt darin,
herauszufinden, wo der Autor und was der Hintergrund fiir diese Bilder ist. Was
bedeuten sie? Was hatten sie den Lesern des ersten Jahrhunderts mitgeteilt? Nicht
so sehr, was sie flr uns im 21. Jahrhundert zu bedeuten scheinen. Wir werden also
mehr lGber die Offenbarung sprechen, wenn wir dort ankommen, aber zumindest im
Neuen Testament ist sie das einzige Beispiel flr eine Apokalypse.

Es ist jedoch nicht das einzige Beispiel fiir eine Apokalypse im ersten Jahrhundert. Es
waren zahlreiche. Es war ein ziemlich verbreiteter literarischer Typus, mit dem die
Leser vertraut waren, als sie ihn zum ersten Mal vorlesen horten.

Gut, das ist nur ein kleiner Vorgeschmack auf die Vielfalt der literarischen Typen.
Auch innerhalb dieser Literatur gibt es verschiedene Arten von literarischen Typen.
Einige von ihnen werden wir uns ansehen.

Wir werden zum Beispiel einige Zeit damit verbringen, uns die Gleichnisse
anzusehen. Was ist ein Gleichnis? Eine der gangigen Formen der Lehre Jesu. Auch
hier ware das Gleichnis im ersten Jahrhundert eine sehr verbreitete literarische Form
oder ein Mittel des Unterrichts gewesen.

Und so unterschiedlich seine Lehre und sein Inhalt auch sein mégen, die Form
derselben ware dem gefolgt, was unter den Zuhérern und Lesern des ersten
Jahrhunderts Ublich und erkennbar gewesen ware. Wenn wir also zu verschiedenen
Blichern kommen, stellen wir uns die Frage, wie das literarische Genre oder der
literarische Typ die Art und Weise beeinflusst, wie wir uns diesem Buch nahern und
wie wir es lesen. Um nun ein wenig naher hineinzuzoomen, mochte ich anfangen,
genauer Uber die Evangelien zu sprechen, bevor wir anfangen, die spezifischen Texte
selbst zu untersuchen, Matthaus, Markus, Lukas und Johannes. Ich mdchte nur einige
allgemeine Beobachtungen darliber machen, wie wir sie angehen.



Eine Frage ist: Kbnnen wir unseren Evangelien vertrauen? Und damit meine ich:
Kénnen wir darauf vertrauen, dass sie uns, wenn wir die Evangelien lesen, genaue
und zuverlassige Berichte darlber liefern, was Jesus getan und was Jesus gesagt hat?
Oder sollten wir sie eher als fiktiv verstehen oder als eine Erfindung der Kirche von
dem, was Jesus ihrer Meinung nach getan und gesagt hat oder was sie als Jesus
darstellen und sagen wollten? Kénnen wir also den Evangelien vertrauen? Das heil3t,
geben sie uns bis zu einem gewissen Grad zuverldssige und genaue Berichte und
Informationen Uber Jesu Lehre und die Dinge, die er tat? Sie kennen wahrscheinlich
C.S. Lewis. Einige von Ihnen kennen das bekannte Trilemma von C.S. Lewis. Ich
glaube, er hat dafiir in einem Buch argumentiert, das Sie vor einigen Jahren vor der
Great Conversation-Klasse als eine Art Seminarklasse fiir Erstsemester bezeichnet
haben: Christentum, Charakter und Kultur.

Und eines der Blicher, die Sie gelesen haben, das erste, glaube ich, war C.S. Lewis'
Mere Christianity. Das haben vielleicht einige von Ihnen gelesen. Und ich denke, das
ist der Punkt, an dem er fiir das argumentiert, was man Lewis' Trilemma genannt hat.

Das heillt, wenn man die Berichte (iber Jesus in den Evangelien liest und was Jesus
behauptet, dann war Jesus entweder ein Liigner, ein Verriickter, oder er war der
Herr. Das heift, Jesus hat entweder dariber gelogen, wer er war. Als Jesus
behauptete, der Sohn Gottes zu sein und behauptete, fir die Siinden der Menschheit
zu sterben und auferstehen zu sein, log Jesus entweder oder vielleicht war Jesus
einfach verruckt.

Er war ein Verruckter. Er wusste nicht, wovon er sprach. Er war so durchgedreht,
dass das, was er sagte, Uiberhaupt keine Grundlage in der Realitat hatte.

Oder Jesus war derjenige, der er zu sein vorgab. Er war der Herr. Und nattrlich
argumentiert Lewis, dass es das Letztere ist.

Das Problem ist, dass Lewis einen vierten ausliel3. Und das ist in der Tat eine Frage,
die man sich stellen muss, bevor man diese drei stellt. Und das ist, ob die Evangelien
Legenden sind.

Man kénnte behaupten, dass Jesus, ja, Jesus der Herr war, wie er behauptete zu sein,
aber die Evangelien sind fiktive, legendare Berichte, die man nicht ernst nehmen
sollte. Man muss sich also mit dieser Frage auseinandersetzen, bevor wir uns mit
Lewis' Liigner, Wahnsinnigen oder Lord befassen konnen. Tatsachlich gab es eine
Reihe von Versuchen, die Frage zu stellen: Wer war Jesus? Das ist also die erste Frage
in Ihren Notizen.

Wer war Jesus eigentlich? Eine sehr populdare Methode, die vor nicht allzu langer Zeit
durch ein Buch popular wurde, das so aussah, Dan Browns The Da Vinci Code. Aber
ich denke, wir haben uns schon einmal darauf bezogen, aber was Brown sagte, war



wirklich eine populdre Version dessen, was oft in akademischen Kreisen getan wird.
Und das bedeutet, Jesus oder die Evangelien nicht als historisch zuverlassige Berichte
oder historische Berichte liber Jesus zu sehen, sondern wieder einem eher
legendaren oder fiktiven Genre folgend.

Die Evangelien sollen uns also keinen historischen Bericht dariiber geben, wer Jesus
war und was er sagte, sondern stattdessen spiegeln die Evangelien aus Browns Sicht
und der Sicht anderer eher die Theologie der friihen Kirche wider. Mit anderen
Worten, es war das Theologisieren und Denken der friihen Kirche, das Jesus zum
Herrn machte. Tatsachlich denken viele Gelehrte, dass wir praktisch nichts tGber Jesus
wissen kdnnen.

Wenn man alle Schalen wegnimmt, den historischen Kern im Zentrum des
Evangeliums, dann weil man im Grunde nur Gber Jesus, dass er im ersten
Jahrhundert ein Mann war, der durch Paldstina wanderte und schdone Dinge lehrte
und schliel3lich fur das, was er glaubte, hingerichtet wurde. Das ist so ziemlich alles,
was wir Uber Jesus wissen kdnnen. Alles andere ist im Grunde genommen so, dass
dieser kleine Kern von Jesus liberlagert und irgendwie unverhaltnismaRig
aufgeblasen wurde, basierend auf dem Glauben der Kirche.

Mit anderen Worten, die Evangelien spiegeln nicht wider, wer Jesus war. Sie spiegeln
wider, wer die Kirche glaubte, wer er war, was die Kirche ihn lehrte und was die
Kirche dachte, dass er war. Jesus war also wirklich nicht der Sohn Gottes, der fir die
Siinden der Menschheit starb und von den Toten auferweckt wurde, sondern er kam
vom Himmel, der menschgewordene Gott war.

Stattdessen spiegelt das wieder den Glauben der Kirche wider. Das war es, was die
Kirche dachte, dass er war. Aber wenn man das weglasst, hat man nur einen
Menschen, der im ersten Jahrhundert schone Dinge gelehrt hat und fiir das, was er
glaubte, zum Tode verurteilt wurde.

Die Frage ist also, sind die Evangelien eher eine Reflexion des Glaubens der Kirche
und wer sie dachten, dass Jesus war, oder liefern uns die Evangelien tatsachlich
zuverlassige und historisch tGberprifbare Informationen dartber, was Jesus lehrte
und wer er tatsachlich war? Das heil3t, kénnen wir den Evangelien vertrauen? Geben
sie uns ein genaues Bild von Christus, wer er war und was er tat? Oder sind die
Evangelien nur ein Spiegelbild der Theologie, des Glaubens und des Denkens der
Kirche? Und sie spiegeln wider, wer die Kirche aus Jesus gemacht hat. Das ist auch
mit einer weiteren Frage in lhren Notizen abgeschlossen, der Rekonstruktion der
Kirchengeschichte. Zusammen mit diesem Bild, einem Portrat von Jesus, von dem wir
praktisch nichts wissen kdnnen, auller dem, was die Kirche aus ihm gemacht hat und
was sie glaubte, dass er war, wird die Kirchengeschichte oft so neu konzipiert, dass
sie so aussieht.



Tatsachlich gab es in den ersten drei oder vier Jahrhunderten der friihen Kirche keine
einheitliche Sicht auf Jesus Christus. Es gab verschiedene Christentiimer. Sie werden
bemerken, dass ich in lhren Notizen eine Person namens Bart Ehrmans Namen habe
und daneben den Titel eines seiner Werke, das Lost Christianities, Plural, lautet.

Was er also sagt, und was viele Gelehrte sagen, ist, dass das Christentum im ersten
Jahrhundert sehr pluralistisch war. Es gab keine vorherrschende Sicht des
Christentums oder dessen, wer Christus war, und erst spater kam sie schlieRlich zum
Vorschein. Das war einige Jahrhunderte spater, als die Gewinner, die machtigsten,
beschlossen, wie das Christentum aussehen wiirde, und hier ist, was wir tber Jesus
Christus sagen wiirden.

Und so ist das, was wir in den Evangelien finden, einfach eine Reflexion eines
Elements des Christentums und dessen, was sie fur Jesus hielten, aber es ist nicht das
einzige und es ist sicherlich nicht das dominierende nach dieser Sichtweise. Wie
bewerten wir das nun? Zunachst einmal weild ich nicht, ob ich das in Ihren Notizen
habe oder nicht. Zunachst einmal zur Bewertung: Wenn man das Neue Testament
liest, scheint es mir einfach nicht wahr zu sein, dass das Christentum eine Vielzahl
von Perspektiven tolerierte und kein Interesse an einer korrekten Sicht des
Christentums oder einer korrekten Sicht auf Jesus Christus bestand.

Lies dir die Dokumente des Neuen Testaments durch und achte darauf, wie sehr sie
daran interessiert sind, die Wahrheit zu bewahren und nicht die Liige oder den
Irrtum. Wir werden sehen, dass eine Reihe von Dokumenten des Neuen Testaments
tatsachlich als Reaktion auf abweichende Ansichten lGber Christus oder abweichende
Ansichten Uber das christliche Leben geschrieben wurden, zum Beispiel. Es ist also
einfach nicht wahr, dass die Kirche kein Interesse an dem hatte, was wahr war, oder
dass sie einfach sehr friih eine Meinungsvielfalt toleriert hat.

Schon in den Dokumenten des Neuen Testaments selbst findet man eine Sorge um
das Wahre im Gegensatz zu und gegentber einer falschen Sicht auf Jesus Christus.
Zweitens scheint auch dieser Standpunkt mit dieser falschen Dichotomie zwischen
Geschichte und Theologie zu operieren. Wenn ein Autor des Neuen Testaments
Theologie geschrieben hatte, hatte er nicht Geschichte schreiben kénnen, so lauft es
oft.

Aber nochmals, das scheint mir ein illegitimer Ansatz zu sein, das Neue Testament zu
verstehen, insbesondere die Schriften der Evangelien. Nur weil sie Theologie
schrieben, nur weil sie eine bestimmte Perspektive und Ideologie hatten, die sie zu
vermitteln versuchten, bedeutete das nicht zwangslaufig, dass sie die Fakten
verzerrten oder mit den Fakten spielten. Es ist also nicht wahr, dass jemand, nur weil
er Theologie schreibt, sich nicht fiir Geschichte interessiert.



10

Wieder einmal haben wir gesehen, dass die Autoren des Neuen Testaments nicht nur
Geschichtsdokumente schreiben. Sie schreiben theologische Dokumente. Sie sind
daran interessiert, Christus auf eine bestimmte Weise darzustellen.

Aber gleichzeitig ist es nicht notwendig, daraus zu schlieRen, dass sie sich in der
Geschichte geirrt haben miissen oder dass sie nicht an einer historisch genauen
Darstellung der Lehre Jesu und dessen, was er tat, interessiert waren. Es ist also
falsch, eine solche Trennung zwischen Geschichte und Theologie zu ziehen, als ob sie
nicht nebeneinander existieren kénnten. Und schlielSlich, die Kirche, es gibt Beweise,
wenn man die Evangelien liest, es gibt Beweise dafiir, dass die Kirche daran
interessiert war, das Leben und die Lehre Jesu Christi genau darzustellen.

Nicht zuletzt war es das Vertrauen auf und die Anwesenheit von Zeitzeugen im
ersten Jahrhundert. Mindestens ein Evangeliumsschreiber, Lukas, sagt uns deutlich,
dass er sich beim Schreiben seines Evangeliums auf ihn verlasst. Er erwahnt deutlich
die Anwesenheit von Augenzeugen, auf die er sich stitzte, als er sein Evangelium
schrieb.

Die Anwesenheit von Augenzeugen und andere Indikatoren scheinen also darauf
hinzudeuten, dass die Kirche daran interessiert war, wie sehr die Evangelien auch
theologisch die Bedeutung Christi, seines Lebens und Sterbens und seiner Lehre
aufzeichnen. Gleichzeitig sind sie auch daran interessiert, genau zu bewahren, was
Jesus tat und lehrte, anstatt einen Bericht zu fabrizieren, der nur das widerspiegelt,
was die Kirche glaubte, und nicht notwendigerweise, was Jesus selbst lehrte und
dachte. Also haben wir am Anfang die Frage aufgeworfen, ob wir unseren Evangelien
vertrauen konnen. Und nochmals, vor dem Trilemma von C.S. Lewis, Jesus war
entweder ein Ligner, ein Wahnsinniger oder ein Herr, missen wir uns fragen, ob die
Evangelien Legenden gewesen sein konnten. Ich habe lhnen vorgeschlagen, dass wir
stattdessen unseren Evangelien vertrauen kénnen.

Zunachst einmal ware es, wie gesagt, die Anwesenheit von Augenzeugen gewesen,
die man hatte konsultieren konnen, um die Tradition, die Lehre und die Schriften in
Schach zu halten. Die Anwesenheit von Augenzeugen hatte es also im ersten
Jahrhundert schwierig gemacht, bloRe Erfindungen als wahr auszugeben,
insbesondere in den Evangelien. Manchmal verwende ich dieses Beispiel und leihe
mir dieses Beispiel von Craig Blomberg, der mein Kollege am Denver Seminary sein
wird, wenn ich dort nachstes Jahr unterrichte.

Aber Craig Blomberg, der sehr bekannt ist, ich beziehe mich in Ihren Notizen auf sein
Buch als eine sehr hilfreiche Quelle fir die historische Zuverlassigkeit der Evangelien.
Eine gangige Analogie, die viele Gelehrte verwenden, um zu zeigen, dass die
Evangelien es nicht waren, dass sich legendare materielle Ungenauigkeiten usw.
eingeschlichen hatten, ist das Spiel des Telefongesprachs. Vielleicht haben Sie das



11

schon einmal in irgendeiner Umgebung gespielt, wahrscheinlich nicht hier im
Gordon.

Aber wenn ich anfing und dir etwas ins Ohr fllisterte, das niemand sonst horen
konnte, und du es weitergibst, kbnnten wir es mit der Zeit, wenn wir Zeit hatten, tun
und du kdnntest sehen, wie es funktioniert. Wenn es hinten ankam, war es meistens
etwas vollig anderes als das, was ich gesagt hatte, und alle haben viel gelacht, weil es
manchmal lacherlich endet und nicht einmal anndahernd dem entspricht, was ich
gesagt habe. Und das wird oft als Analogie zu dem gesehen, was mit den Evangelien
geschieht.

Wie ihr wisst, ist es wahr, dass das meiste Material, das wir in den Evangelien haben,
zum groRten Teil mindlich Gberliefert wurde. Es gibt Hinweise darauf, dass einiges
davon aufgeschrieben worden ware, und dass die Evangeliumsschreiber Zugang zu
schriftlichem Material gehabt hatten, aber vieles von der Lehre Jesu ware miindlich
Uberliefert worden, und das ist fir uns manchmal schwer vorstellbar in unserem
hochelektronischen und technologischen Zeitalter, in dem alles per E-Mail oder so
etwas oder auf Facebook oder was auch immer weitergegeben wird. Aber im ersten
Jahrhundert wurden viele Informationen miindlich weitergegeben und viele der
Lehren Jesu wurden bewahrt und miindlich weitergegeben.

Paulus sagt uns sogar, dass der Apostel Paulus uns sagt, dass er das Evangelium so
empfangen hat, dass es ihm mindlich tberliefert wurde. Aber einige nehmen das
und verwenden diese Analogie mit dem Telefon, das heiRt, wenn ich dir etwas
zuflistere und du es weitergibst, wenn du am Ende des Raumes ankommst, klingt
das lacherlich und einige wiirden sagen, dass es so mit den Evangelien passiert ist.
Als sie herumgereicht wurden, ware es hinzugefiigt und vielleicht missverstanden
worden, und wenn es schlieRlich zu Matthdus, Markus, Lukas und Johannes kommt,
wird das, was sie schreiben, offensichtlich ausgeschmuickt und erganzt werden und
sich sehr von dem unterscheiden, was tatsachlich passiert ist.

Nochmals, Craig Blomberg sagt, das einzige Problem mit dieser Analogie sei, dass
eine bessere Analogie ware, weil Augenzeugen und vielleicht sogar anderes
schriftliches Material anwesend waren, um sie in Schach zu halten. Eine bessere
Analogie ware, wenn jede siebte Person, die ich gesagt habe, jetzt aufstehen und mir
sagen wiirde, was ich gesagt habe. Und wenn sie falsch liegen, dann kann ich sie
korrigieren und dann fangen sie an und sie durchlaufen sieben weitere und dann
wirde ich dieser Person sagen: Steh auf und erzahl mir, was du gehort hast. Und
nochmals, wenn es falsch ware, dann ware ich in der Lage, sie zu korrigieren, um
sicherzustellen, dass das Endprodukt weitgehend korrekt ist und genau wiedergibt,
was ich gesagt habe.

Die Anwesenheit von Augenzeugen spielte also wahrscheinlich eine wichtige Rolle
dabei, die Tradition in Schach zu halten, damit sie nicht einfach zu einem Freibrief



12

und einer ungenauen Darstellung dessen wurde, wer Jesus war. Interessant ist die
Ubereinstimmung zwischen den Evangelien, wihrend viele schnell auf die
Diskrepanzen, sogenannte Diskrepanzen, oder Unterschiede in den Evangelien
hinweisen, sind die Ahnlichkeiten und die Ubereinstimmungen zwischen Matthéus,
Markus, Lukas und Johannes, die eher auf eine stabile Tradition als auf eine
unkontrollierte Weitergabe von Material hinweisen. Die Tatsache, dass viele der
Informationen historisch bestatigt werden kénnen, méchte ich lhnen auf ein Buch
hinweisen, das einige dieser Fragen beantworten wird.

Und wenn wir uns vor Augen flihren lassen und wenn wir das Wesen der Evangelien
selbst berlicksichtigen, wenn wir wiederum die Tatsache berlcksichtigen und
berilicksichtigen, dass die Evangelien nicht versuchen, Ihnen Wort fiir Wort genau
alles, was Jesus gesagt hat, zu schildern, und dass sie nicht versuchen, lhnen eine
detaillierte Biographie von allem zu geben, was Jesus gesagt hat, wenn wir uns vor
Augen flihren, dass die Schreiber die Rede Jesu zusammenfassen konnen, wenn wir
erkennen, dass sie manchmal die Bedeutung dessen, was Jesus meinte, und die
Bedeutung der Dinge, die Jesus tat, herausarbeiten kdnnen, wenn wir sie im Lichte
dessen messen, was im ersten Jahrhundert akzeptable Standards des Schreibens
waren, dann scheint es mir, dass die Antwort auf die Frage, Kénnen wir unseren
Evangelien trauen, ist ein klares Ja. Und ich wiirde noch einmal ein Buch am Ende der
Seite auflisten, eines der hilfreichsten Blicher Uber die historische Zuverlassigkeit der
Evangelien, ein Buch mit diesem Namen von Craig Blomberg, das eine Reihe von
Passagen durchgeht und untersucht, insbesondere Passagen in den Evangelien, die
sich scheinbar widersprechen oder zu widersprechen scheinen, und er bietet
plausible Losungen, die zeigen, dass es nicht notwendig ist, die Vertrauenswiirdigkeit
von die Evangelien. Es ist nicht notig, sie als bloRe Erfindungen zu sehen oder nur als
Reflexionen dessen, was die Kirche dachte, nur als Reflexionen des Glaubens der
Kirche, nicht verwurzelt in der Realitat, in der historischen Realitat, aber das ist die
historische Zuverlassigkeit der Evangelien von Craig Blomberg.

Leider war das Datum 1987 die urspringliche Veroffentlichung. Es wurde in den
letzten Jahren Uberarbeitet, so dass es eine liberarbeitete Version gibt. Ich habe
meine Notizen nur noch nicht aktualisiert, um das widerzuspiegeln.

In Ordnung, haben Sie bisher Fragen? Es gabe noch viel mehr zu sagen. Ich habe das
sehr schmerzhaft kurz zusammengefasst, aber haben Sie noch andere Fragen? Auch
hier wirde ich Ihnen empfehlen, einen Blick auf Blombergs Buch zu werfen, wenn Sie
daran interessiert sind, dies weiter zu verfolgen. Ja? Sicher, das ware sicherlich der
Fall.

Ich denke nur, wenn ich jemandem antworten wiirde, der nicht glaubt, dass das der
Fall ist, dann wiirde es mich wirklich nirgendwo hinbringen, um zu sagen: Nun, das ist
durch die Inspiration des Heiligen Geistes geschrieben, also ist es korrekt. Fir
jemanden, der das nicht glaubt, werde ich mir einige dieser anderen Dinge ansehen,



13

aber sicherlich wirde ich letztendlich zustimmen, dass hinter all dem Gottes Geist
steht, der die Schreiber leitet, wie es sogar in einem der Evangelien der Fall ist, dass
Gottes Geist die Schreiber leitet, damit das, was sie hervorbringen, ohne das
Menschsein zu nehmen, Lies noch einmal Lukas 1:1-4. Lukas durchlief im ersten
Jahrhundert einen sehr menschlichen Prozess, bei dem er eine Bibliographie
zusammenstellte, aber gleichzeitig hast du genau Recht, wenn du erkennst, dass der
Heilige Geist diesen Prozess durchgearbeitet hat, so dass das Endergebnis nichts
weniger ist als Gottes Wort fur uns.

Richtig, noch eine Sache, die man Uber die Evangelien im Allgemeinen sagen kann,
und das ist, wenn man Matthaus, Markus und Lukas im Besonderen liest, ist
Johannes ein bisschen anders. Wenn wir zum Johannesevangelium, dem vierten
Evangelium, kommen, werden wir die Frage stellen, warum es so anders aussieht als
Matthadus, Markus und Lukas. Du stellst fest, dass nicht nur die Sprache sehr
unterschiedlich ist, sondern du findest auch viele Berichte und Dinge, die Jesus bei
Johannes gelehrt hat, die du nirgendwo bei Matthadus, Markus und Lukas findest. Wir
stellen also die Frage, warum Johannes so anders ist als die anderen drei Evangelien?
Aber die Frage, auf die ich mich konzentrieren méchte, ist: Warum sind sich
Matthadus, Markus und Lukas, die ersten drei Evangelien, so ahnlich? Hoffentlich bist
du auf dem Laufenden, du hast mit deiner Lektlire des Neuen Testaments Schritt
gehalten, und das bedeutet, dass du hoffentlich schon durch Matthaus, Markus und
Lukas gegangen bist, und hoffentlich gibt es ein Gefiihl von Déja-vu, wenn du es liest,
das heildt, wenn du Lukas durchliest, ist es so, als hatte ich dieses Material schon
zweimal gesehen.

Manchmal wiederholt es sich fast, weil Matthdus, Markus und Lukas ziemlich groRe
Uberschneidungen aufweisen, nicht nur im Inhalt, den sie vermitteln, und in der
Reihenfolge, sondern manchmal sogar in der Formulierung, der Art und Weise, wie
die Evangelien formuliert sind und wie die Dinge zusammengefiligt werden. Das ist
also das, was bekannt ist, oder was Gelehrte nennen, und hoffentlich haben Sie das
aus lhrem Lehrbuch Gbernommen, das ist es, was Gelehrte das synoptische Problem
nennen. Das heildt, das synoptische Problem ist ein Begriff, der sich auf die Beziehung
zwischen Matthdaus, Markus und Lukas bezieht. Wie erklaren wir uns, dal} diese drei
Evangelien, wenn man sie zusammen betrachtet, also synoptisch, zusammen
betrachtet oder sieht, wenn man sie zusammen betrachtet, einander sehr dhnlich
sind?

Wie erkliren Sie sich das? Wie erklarst du dir die Ahnlichkeiten zwischen Matthaus,
Markus und Lukas? Auch hier geht es nicht nur um die Reihenfolge der Ereignisse,
sondern auch um das gleiche Material, bis hin zum genauen Wortlaut mehrerer
Abschnitte von Matthaus, Markus und Lukas. Wenn sich Matthaus, Markus und
Lukas auf ein bestimmtes Ereignis oder einen bestimmten Ausspruch Jesu beziehen,
ist die Formulierung fast identisch. Es ist so knapp, dass, wenn ich drei
Forschungsarbeiten von Ihnen bekdame, die so nah dran sind wie Matthaus, Markus



14

und Lukas, ich Sie wahrscheinlich anrufen und fragen wirde, was los ist, weil ich eine
Art Zusammenarbeit vermuten wiirde.

Die Frage ist also, wie wir die Ahnlichkeiten zwischen Matthius, Markus und Lukas
erklaren konnen. Hier ist ein Beispiel. Dies ist der Vers, der zu... Matthaus, Markus
und Lukas berichten alle von Jesu Verklarung. Erinnern wir uns, dass Jesus etwa in
der Mitte eines jeden Evangeliums mit Petrus, Jakobus und Johannes auf einen Berg
steigt und sich vor ihnen verandert oder verklart, was in allen drei Evangelien als
Verklarung bekannt ist.

Der Vers, der zu diesem Vers in Matthaus 17,1 fihrt, und nach sechs Tagen nahm
Jesus Petrus, Jakobus und Johannes, seinen Bruder, mit sich und fiihrte sie allein auf
einen hohen Berg. Nun mochte ich, dass ihr bemerkt, dass dies kein Zitat von Jesus
ist. Du kdnntest manchmal argumentieren kdnnen, nun, wenn sie sich in den Zitaten
Jesu dhneln, bedeutet das nur, dass sie Zugang zum gleichen Material haben.

Dass sie alle fair Jesus Wort fur Wort zitierten. Aber das ist kein Zitat. Dies ist Teil von
Matthadus' eigener Erzahlung.

Er schrieb dies. Er zitiert nicht das Wort eines anderen. Dies ist seine Erzdahlung, die
zu den Ereignissen der Verklarung Jesu flihrt.

Hier ist Markus, Kapitel 9, und nach sechs Tagen nahm Jesus Petrus, Jakobus und
Johannes mit sich und flhrte sie allein auf einen hohen Berg. Das ist interessant. Ich
kann mich nicht erinnern, welcher Ubersetzung ich folge.

Das mag mein eigener sein, aber ich versuche auch zu reflektieren, wie der
griechische Text aussehen wiirde. Aber sehen Sie Markus und Matthaus, und was
wichtig ist, das ist kein Zitat von dem, was jemand sagt, das sind die narrativen
Kommentare der Autoren selbst. Hier ist Luke.

Tut mir leid, wenn ich hier flr einige von euch ein wenig zu kurz komme. Jetzt, etwa
acht Tage danach, beachte, dass Lukas acht Tage verwendet. Wir werden jetzt nicht
darauf eingehen, warum er das tut, aber er nahm Petrus, Johannes und Jakobus mit
sich und ging auf den Berg, um zu beten.

Lukas hat es ein bisschen anders, aber es ist trotzdem interessant, dass er ungefahr
die gleiche Reihenfolge der Referenz der acht Tage hat, die Erwdahnung von Petrus,
Jakobus und Johannes, obwohl er Jakobus und Johannes vertauscht, und dann die
Tatsache, dass er auf einen Berg gestiegen ist. Aber Lukas fligt hinzu, dass er zum
Beten gegangen ist, was interessanterweise ein sehr haufiges Thema bei Lukas ist.
Man findet es immer wieder betont.



15

Das konnte also erkldaren, warum Lukas es hat und die anderen nicht. Aber wie sollen
wir das erklaren? Und das ist einfach nicht dieser Vers. Es geht um Matthaus, Markus
und Lukas.

Nochmals, wenn ich drei Arbeiten hitte, die das AusmaR der verbalen Ahnlichkeit
hatten, das ich in diesen drei Versen finde, misste ich ein Gesprach mit lhnen und
vielleicht dem Dekan fliihren, um herauszufinden, was passiert ist. Oder ich kénnte
Sie bitten, es an SafeAssign zu senden, und es wiirde es abfangen oder etwas in der
Art. Aber noch einmal, das sind nicht nur diese drei Verse.

Dies ist bei Matthaus, Markus und Lukas weit verbreitet. Und die Frage ist, was ist los
und wie erklaren wir das? Dies ist das sogenannte synoptische Problem. Wie erklaren
wir die Beziehung zwischen Matthadus, Markus und Lukas, drei Dokumenten, die nicht
nur in der Reihenfolge der Ereignisse, sondern auch in der Formulierung, ja sogar in
der Formulierung selbst so verbliiffende Ahnlichkeiten aufweisen?

Es gab eine Reihe von Versuchen, und dies ist unter dem Feld Wer verwendet wen in
Ihrem Notizbuch. Der erste ist, dass einige behauptet haben, dass die Evangelien
trotz dieser Ahnlichkeit tatsichlich unabhingig voneinander sind. Das heilt, sie
wurden unabhangig voneinander geschrieben, ohne voneinander zu wissen.

Es gibt mehrere Moglichkeiten, dies zu verstehen. Einige haben dies einfach auf die
Inspiration des Heiligen Geistes zurlickgefiihrt, weil Matthaus, Markus und Lukas
vom Heiligen Geist inspiriert wurden, und ich glaube, dass das die Ahnlichkeiten
erklart. Das Problem bei dieser Sichtweise ist, was ist mit den Unterschieden? Trotz
dieser Ahnlichkeiten gibt es, wissen Sie, was hier passiert ist? War der Heilige Geist
mude geworden und Lukas hat nicht ganz alles verstanden, was der Heilige Geist
sagen wollte oder was geschah? Es erklart also nicht einige der Unterschiede, die
man bei Matthaus, Markus und Lukas findet.

Also ja, ich behaupte, dass der Heilige Geist diese Dokumente inspiriert hat, aber
erklart das die Ahnlichkeiten zwischen Matthius, Markus und Lukas? Ein anderer
Ansatz ist, dass Matthaus, Markus und Lukas Zugang zu einer gemeinsamen
miindlichen Uberlieferung hatten. Denken Sie daran, dass wir gesagt haben, dass viel
von dem Evangeliumsmaterial miindlich weitergegeben wurde, bis es schliefilich in
Matthaus, Markus, Lukas und Johannes niedergeschrieben wurde. Einige haben also
behauptet, dass Matthaus, Markus und Lukas unabhangig voneinander waren, aber
sie stltzten sich einfach auf die gleiche mindliche Tradition, die ihnen lberliefert
wurde.

Und das erklart die Ahnlichkeiten zwischen Matthaus, Markus und Lukas. Das ist
moglich. Die meisten Studenten und Gelehrten des Neuen Testaments ziehen es
jedoch vor, eine Art literarische Abhangigkeit oder Beziehung zu sehen.



16

Das heilt, eines der Evangelien schrieb zuerst und die anderen beiden benutzten
dieses Evangelium oder eine dhnliche Erklarung. Das heift, eines oder mehrere der
Evangelien verwendeten eines oder mehrere der anderen Evangelien. Es gibt eine
Art von Kopieren oder Entlehnen oder Beziehung zwischen Matthaus, Markus und
Lukas.

Und das erklart die Ahnlichkeit in der Formulierung. Nochmals, was ist daran
bedeutsam? Das ist eine Erzahlung. Das ist nicht das Zitat in irgendeiner Rede.

Dies ist der narrative Kommentar der Autoren selbst. Die gdangige Erklarung ist also,
dass es literarisch eine Art Beziehung gibt. Einer oder mehrere dieser Autoren sind
von einem anderen abhangig.

Nun, es gab verschiedene Wege, Punkt Nummer zwei Mdéglichkeiten, wie dies erklart
wurde. Punkt Nummer zwei in Ihren Notizen, dachte der heilige Augustinus, einer
der frilhen Kirchenvater, der heilige Augustinus, und dies kdnnte die Reihenfolge der
Evangelien in lhrem Neuen Testament erklaren, Matthaus, Markus und Lukas. Der
heilige Augustinus glaubte, dass Matthaus zuerst geschrieben wurde.

Ich weil} nicht, ob ich das in meinen Notizen habe. Nein. Der heilige Augustinus
dachte, dass Matthaus zuerst geschrieben wurde und Markus erst an zweiter Stelle,
und benutzte Matthdus als eine seiner Quellen.

Und dann wurde Lukas an dritter Stelle geschrieben und Lukas hat tatsachlich sowohl
von Markus als auch von Matthaus geborgt. So wurde zuerst Matthaus geschrieben,
das erste Evangelium, das er selbst schrieb. Markus kam daher und schrieb sein
Evangelium, wobei Matthdus eine Art seiner Quellen war, eine Art Grundlage.

Und dann schrieb Lukas den dritten und als er schrieb, benutzte er sowohl Matthaus
als auch Markus als seine Hauptquelle. Auch diese Sichtweise erklart wahrscheinlich,
warum Sie die Evangelien in der Reihenfolge haben, in der sie erscheinen, Matthaus,
Markus und Lukas. Vielleicht einer der Griinde im Neuen Testament.

Das ist eine Moglichkeit. Die vorherrschende Ansicht, an der die meisten Menschen
heute festzuhalten scheinen, sieht jedoch so aus. Markus war das erste Evangelium,
das geschrieben wurde, und Matthaus und Lukas legten Markus zugrunde.

Markus schrieb also alleine, war das erste Evangelium, das geschrieben wurde, und
dann hatten Matthadus und Lukas beide Zugang zu Markus und sie benutzten Markus
als eine Art Grundlage, um ihr eigenes Evangelium zu schreiben. Das ist die
gebrauchlichste Art, diese Unterschiede zu verstehen. Markus ware also zuerst
geschrieben worden, Matthaus und Lukas benutzten beide Markus, unabhangig
voneinander.



17

Matthaus und Lukas wussten vielleicht nicht, dass der andere das Evangelium
schrieb. Sie verlieBBen sich nicht aufeinander. Sie schrieben unabhangig voneinander,
aber sie hatten beide Zugang zu Mark.

Und das ist es, was die Ahnlichkeiten zwischen Matthaus, Markus und Lukas erklart.
Jetzt mochte ich zu diesem Chart springen. Sie werden feststellen, dass die zweite
Sache in Ihren Notizen unter Mark zuerst geschrieben hat.

Also, hier ist Mark. Dies soll die Tatsache widerspiegeln, dass dieses Diagramm lhnen
einen gemeinsamen Weg zeigen wird, die Beziehung zwischen den Evangelien zu
verstehen. Markus ware zuerst geschrieben worden, und Moment mal, ich erklare es
gleich, und dann hatten Matthaus und Lukas getrennt und unabhangig voneinander
Markus verwendet.

Nun, fragen Sie sich vielleicht, warum sollten sie sich Mark ausleihen? Wir werden
uns das gleich ansehen, aber ein bekannter Schriftsteller beschrieb Markus zu Beginn
des zweiten Jahrhunderts in der Kirche als einen engen Mitarbeiter und Interpreten
des Petrus. So wurde Petrus die Prominenz von Petrus zuerkannt. Erinnern Sie sich,
er war eine der Personen, die auf den Berg stiegen, als Jesus in den Texten, die wir
gerade gezeigt haben, verklart wurde.

Wenn Markus also der Interpret des Petrus und ein enger Vertrauter des Petrus ist,
wenn man die Statur des Petrus im ersten Jahrhundert bedenkt, dann mag das Grund
genug gewesen sein, warum Matthaus und Lukas sein Evangelium als eine Art
Grundlage fir ihr eigenes Evangelium verwenden wollten. Markus wurde also zuerst
geschrieben, Matthaus und Lukas folgten dann auf Markus. Eine weitere interessante
Sache, die man beim Lesen der Evangelien findet, ist, dass es in Matthaus und Lukas
viel Material gibt, das man bei Markus nicht findet.

Zum Beispiel die Bergpredigt. Es gibt keinen Bericht liber die Bergpredigt bei Markus,
aber sowohl Lukas als auch Matthaus haben sie. Und es deutet darauf hin, dass die
Formulierung wieder sehr, sehr, sehr nah dran ist.

Nun der Weg, und es gibt noch andere Orte. Es gibt andere Stellen, an denen
Matthaus und Lukas Material haben, das sehr dhnlich ist, aber man findet es
nirgendwo bei Markus. Wie erklaren Sie sich das? Nun, Gelehrte haben das
ausgeheckt, was man Q nennt. Das Wort Q steht einfach fiir die deutsche
Wortquelle.

Es gibt Uneinigkeit darliber, ob das geschrieben wurde oder ob es miindlich war oder
was auch immer, und ich bin nicht daran interessiert, das herauszufinden.
Tatsachlich haben Gelehrte spekuliert, dass sie sogar eine Gemeinschaft gefunden
haben, die Q hervorgebracht hat und was die Gemeinschaft von Q glaubt. Sie haufen
Spekulationen auf Spekulationen.



18

Alles, was ich damit meine, ist, dass Q einfach fir das Material steht, das man bei
Matthadus und Lukas findet, wie z.B. die Bergpredigt, aber nirgendwo bei Markus.
Oder die Geburtserzahlung, die Erzahlung von der Geburt Jesu, die man bei Matthaus
und Lukas findet, aber nicht bei Markus. Auch hier verwenden Gelehrte das Wort Q,
um das zu bezeichnen.

Das deutet also darauf hin, dass Markus zuerst geschrieben wurde, vielleicht um die
Lehre und Predigt von Petrus widerzuspiegeln, als einem engen Mitarbeiter von
Petrus. Angesichts dessen hatten Matthaus und Lukas Markus als ihre Hauptquelle
verwendet, um ihr eigenes Evangelium zu konstruieren, und Matthdus und Lukas
hatten vielleicht auch Zugang zu einem anderen Dokument oder einer anderen
Information, die Gelehrte Q nennen und die das Material erklaren wiirden, das man
in Matthaus und Lukas findet, wie die Bergpredigt. aber man findet es nirgends bei
Markus. Also nochmals, der Zweck davon ist, dass ich nicht daran interessiert bin, zu
einer festen Schlussfolgerung zu kommen.

Es ist nur wichtig, dass du beim Lesen der Evangelien weilst, warum sie sich so
dhnlich sind. Was ist los? Wie erkldren wir uns die Ahnlichkeit zwischen Matthé&us,
Markus und Lukas? Nun zurlick zu den Griinden, warum Markus das erste
Evangelium war. Warum glauben die meisten Menschen, dass Markus zuerst
geschrieben wurde? Zunachst einmal: Scheinen Matthaus und Lukas Markus oft zu
glatten? Besonders wenn Markus auf eine Art und Weise schreibt, die ein wenig
unbeholfen sein kann oder auf eine Weise, die missverstanden werden konnte,
findet man oft, dass Matthew und Lukas ihn irgendwie glatten, um es klarzustellen.
Zum Beispiel ist Jesus an einer Stelle in einem Gesprach mit einem reichen jungen
Herrscher, und der reiche junge Herrscher nennt Jesus im Grunde so etwas wie einen
guten Lehrer, Jesus im Markusevangelium, Jesus antwortet: Warum nennst du mich
gut? Was kénnte das bedeuten? Wenn Jesus sagt: "Warum nennst du mich gut?" Ich
meine, was konnte man daraus vielleicht schlieBen? Ja, Jesus ist nicht gut.

Warum nennst du mich gut? Ich bin nicht. Das ist nicht das, was Markus meinte, aber
man konnte es auch so verstehen. Matthaus fragt interessanterweise: "Warum fragst
du mich, was gut ist?" Vielleicht wieder, um zu versuchen, ein mogliches
Missverstandnis auszuraumen.

Das ist vielleicht nicht der einzige Grund, warum Matthadus das sagt, aber es gibt
Beispiele wie dieses, in denen Matthaus und Markus Markus zu verdichten oder zu
glatten scheinen oder Matthaus und Lukas Markus zu verdichten oder zu glatten
scheinen. Das ist es, was man erwarten wiirde. Wenn Matthdus und Markus oder
Matthaus und Lukas Anleihen bei Markus machen, wiirde man erwarten, dass sie die
Dinge verdichten und glatten.



19

Du wiirdest nicht erwarten, dass jemand etwas verkompliziert oder rauer macht oder
moglicherweise missverstanden wird. Das ist also ein Grund dafir, einer der Griinde,
warum viele denken, dass Markus zuerst geschrieben wurde. Zweitens, ein weiterer
Grund, ist, dass der grote Teil von Markus sowohl in Matthaus als auch in Lukas zu
finden ist.

Neunzig Prozent, siebenundneunzig Prozent des Markusevangeliums werden in
Matthaus wiedergegeben. Fast neunzig Prozent, achtundachtzig Prozent, werden in
Lukas reproduziert. Auch das ist es, was man erwarten wirde.

Matthadus und Lukas verwendeten das meiste von Markus, aber dann fligten sie auch
anderes Material hinzu. Auch das ist eine weitere Sache, auf die viele Gelehrte
hinweisen, um zu argumentieren, dass Markus zuerst geschrieben wurde. Die
Unterschiede, ein weiterer, wenn Matthaus, Markus und Lukas parallel sind, wenn
man sich alle drei ansieht, das heil$t, wenn man Matthaus, Markus und Lukas und
ihre Lehre vergleicht, widersprechen Matthaus und Lukas fast nie Markus gegeniber.

Beinahe, Matthaus und Lukas, weichen sie fast nie gleichzeitig von Markus ab. Aber
manchmal tun Matthdaus und Markus von Lukas und Lukas und Markus von
Matthaus. Das ist nur eine komplizierte Art zu sagen, wenn sie Anleihen aufnehmen,
wenn Matthdus und Lukas von Markus leihen, dann ist es das, was man erwarten
wirde, dass sie zusammen niemals einer Meinungsverschiedenheit sind oder in
irgendeiner Weise von Markus abweichen.

Das ist also nur ein weiterer Grund, warum man, wenn man die drei Evangelien
vergleicht, fast nie, fast nie findet, dass Matthaus und Lukas auf die gleiche Weise
von Markus abweichen. Sie sagen, das ist es, was man erwarten wiirde, wenn
Matthaus und Lukas Markus benutzen. Zusammenfassend mochte ich also sagen,
dass ich keine bestimmte Sicht auf Matthaus, Markus und Lukas haben werde.

Stattdessen denke ich, dass es fiir uns wichtiger ist, wenn wir Matthaus, Markus und
Lukas vergleichen, darauf zu achten, wie sie sich voneinander unterscheiden. Wieder
einmal zu bemerken, was jedes der Evangelien gegenliber den anderen zu betonen
scheint. Nochmals, wenn ich Matthaus und Lukas, ihre Weihnachtsgeschichte,
vergleiche, warum hat Lukas die Geschichte von den Hirten, Matthaus aber nicht?
Stattdessen bezieht Matthaus die Geschichte von den Sterndeutern oder
sogenannten Weisen ein, die zu Jesus kamen, und scheint die Geschichte der Hirten
nicht zu kennen oder sich nicht dafiir zu interessieren.

Warum ist das so? Wie erklaren wir das? Nochmals, wenn du auf unser Beispiel hier
zuriickkommst, wenn ich diese drei vergleiche, warum hat Lukas acht Tage statt
sechs? Und warum erwahnt er, dass sie hinaufgingen, um zu beten, wahrend die
anderen Evangeliumsschreiber es nicht tun? Das ist es, was mich mehr interessiert.
Wenn wir drei Schriften haben, die iber das gleiche Thema sprechen und sprechen,



20

ist es wichtig zu fragen, warum sie es so darstellen, wie sie es tun. Was versuchen sie
zu vermitteln? Wenn wir Matthaus, Markus und Lukas vergleichen, was sind dann die
theologischen Unterscheidungsmerkmale der einzelnen Evangelien, die
hervorstechen und hervorgehoben werden? Entweder tun es die anderen Evangelien
nicht, oder zumindest in einem Male, wie es die anderen Evangelien nicht tun. Und
so werde ich mich den Evangelien nahern, wenn wir beginnen, uns durch Matthaus,
Markus und Lukas zu bewegen.

Manchmal schauen wir uns bestimmte Texte an, aber ich bin mehr daran
interessiert, mich auf die einzigartigen theologischen Themen zu konzentrieren, die
Matthadus, Markus oder Lukas in der Art und Weise betonen, wie sie ihre Evangelien
organisieren, wie sie bestimmte Dinge betonen, wie sie Jesus darstellen usw.

Dies ist Dr. Dave Mathewson, der seine Geschichte und Literatur des Neuen
Testaments vorstellt, Vorlesung 6, Genre und die Synoptiker.



