Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Vortrag 5, Weihnachten und der Kanon
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Hier ist Dr. Dave Mathewson, der Geschichte und Literatur des Neuen Testaments
vortragt, Vortrag 5 Giber Weihnachten und den Kanon.

In Ordnung, machen wir weiter und legen los. Obwohl ich das schnell durchgehen
mochte, damit wir zum Text des Neuen Testaments selbst kommen kdnnen, haben
wir uns das Umfeld um das Neue Testament herum angesehen oder das Umfeld, aus
dem das Neue Testament hervorgegangen ist, und versucht, lhnen historisch,
politisch, religios und kulturell die Bihne dafiir zu bereiten, was vor und wahrend der
Entstehung des Neuen Testaments geschah.

Es ist also notwendig, das Neue Testament klarer zu verstehen. Es ist hilfreich, einen
Teil des Hintergrunds und der Umgebung zu verstehen, die dazu beigetragen haben,
dass es produziert wurde, oder zumindest die Situation, in der es produziert wurde.
Und nochmals, wie das Neue Testament davon beeinflusst wird, wie es damit
interagiert, wie es diese Umgebung kritisieren kann usw.

Wir werden uns das also nicht nur ansehen und dann beiseite legen, sondern
hoffentlich wird man sich ziemlich oft auf dieses Material beziehen, wenn wir
beginnen, die Dokumente des Neuen Testaments selbst zu betrachten. Zum
Abschluss der letzten Woche haben wir uns einen Blick auf das kulturhistorische
Umfeld geworfen und begonnen, wie sich dies tatsachlich auf die Art und Weise
auswirkt, wie wir einen ausgewahlten Text des Neuen Testaments interpretieren. Ich
habe mir nur ein paar Beispiele fiir Sie angesehen, um zu sehen, wie das Verstandnis
des Hintergrunds tatsachlich dazu fihren kann, dass wir einen Teil des Textes ganz
anders lesen, als wir es vielleicht gewohnt sind.

Aber beginnen wir mit dem Gebet und dann fangen wir an, ein wenig Gber die
Weihnachtsgeschichte zu sprechen, als ein Beispiel daflir, wie unsere Herkunft,
unsere Umgebung, unsere Kultur und sogar unsere Traditionen in religidser,
theologischer und historischer Hinsicht oft beeinflussen, wie wir die
Weihnachtsgeschichte lesen, wie wir manchmal einige der Liicken im Verstandnis der
Geschichte fillen. aber wie man sich den Text noch einmal anschaut und ihn
vielleicht manchmal liest und mit den Augen, wie die Leser des ersten Jahrhunderts
ihn gelesen haben, oder zumindest zu verstehen, wie unser Hintergrund die Art und
Weise beeinflusst, wie wir die Geschichte lesen, und vielleicht zu sehen, ob es auch
alternative Sichtweisen gibt, die vielleicht nicht so stark von unserem Hintergrund
gepragt sind, unsere Tradition usw.



Aber fangen wir mit dem Gebet an, und dann beenden wir das und gehen dazu lber,
ein paar andere Fragen zu stellen, die mit der Art und Weise zusammenhangen, wie
wir das Alte Testament lesen und interpretieren. Alles klar.

Vater, ich danke dir flir das Privileg, dein Wort in einem akademischen Umfeld zu
studieren, aber eines, das hoffentlich weit mehr als akademisch ist, aber die Art und
Weise beeinflussen wird, wie wir es als dein Volk lesen, die Art und Weise, wie wir es
als dein Wort lesen, in dem Verstandnis, dass wir, indem wir es in seinem Kontext
lesen, in gewisser Weise die Art und Weise respektieren, wie du dich offenbart hast,
In der Erkenntnis, dass du dich an einem ganz bestimmten historischen Ort, in einem
ganz bestimmten religiosen und politischen Umfeld und vor ganz bestimmten
Personen offenbart hast, und dass dieses Verstandnis uns helfen wird, dein Wort
besser zu verstehen und zu schatzen, und wie es auch heute noch zu uns spricht.
Deshalb beten wir, dass Sie unsere Diskussion leiten und unsere Gedanken leiten. Im
Namen Jesu beten wir. Amen.

Alles klar. Wir betrachteten die Weihnachtsgeschichte vom Standpunkt einer
ziemlich traditionellen Herangehensweise aus, und ich versuchte es, wir sprachen ein
wenig Uber einige der iblichen Arten, diese Fragen zu beantworten, und liber eine
gangige Art, die Weihnachtsgeschichte zu konzipieren, die groBtenteils, viel davon
gepragt ist von unseren Traditionen und der Art und Weise, wie wir dazu gebracht
wurden, die Geschichte zu lesen und zu horen. aber ich schlug vor, dass, wenn man
zurlickgeht und sich den Text selbst ansieht, eine Reihe dieser Merkmale,
insbesondere im Hinblick auf seine Umgebung, eine Reihe dieser Merkmale
moglicherweise unterschiedliche Antworten auf sie erfordern.

Zum Beispiel, wir sagten, vor allem das zweite, das Gasthaus, und der Gastwirt, ist
offensichtlich, wenn man den Text liest, nicht nur, dass von einem Gastwirt keine
Rede ist, sondern das Wort Gasthaus stammt tatsachlich von einem griechischen
Begriff, der besser mit Gastezimmer Ubersetzt werden kann. Maria und Josef gingen
also nicht in eine Herberge und bezahlten fiir die Ubernachtung oder die Zeit,
sondern sie wohnten in einem Gastezimmer eines Hauses, das wahrscheinlich einem
Verwandten von ihnen gehorte. Die Tatsache, nochmals, die letzte, bei der wir
endeten, die Tatsache, dass es keinen Platz fiir sie in diesem Gastehaus gab, und als
die Zeit fur Maria kam, zu gebéren, brachte sie einen Sohn zur Welt und legte ihn in
eine Krippe, darliber werden wir sprechen, weil es keinen Platz fiir sie im
Gastezimmer gab.

Alles, was das bedeuten muss, ist nicht, dass Maria und Josef nach Bethlehem gereist
sind und die ganze Zeit im Stall geblieben sind, sie haben wahrscheinlich sehr gut in
diesem Gastezimmer geblieben, aber als es Zeit war, das Baby zu bekommen, wer
mochte ein Baby in einem Zimmer haben, das man mit einer Reihe von anderen
Menschen teilt? So begaben sie sich an den einzigen ruhigen und privaten Ort im
Hause, der der Stall gewesen ware, wo die Krippe aufbewahrt wurde. Nun, der Stall,



obwohl wir uns wieder diesen grolRen, gerdumigen, gerdaumigen Bereich mit all
diesen Kiihen und Schafen und all diesen Dingen um Jesus herum vorstellen, die
Bezugnahme auf den Stall, obwohl es wieder nicht eindeutig von einem Stall ausgeht,
sondern nur davon, dass Jesus in eine Krippe gelegt wurde. Hochstwahrscheinlich
bezieht sich das darauf, dass die meisten Hauser eine kleine, schrankartige Struktur
oder sogar einen Unterstand an der Seite des Hauses hatten, wo Dinge wie die
Krippe und anderes Material fiir die Pflege der Schafe und Tiere und solche Dinge
aufbewahrt wurden.

Und nochmals, wo Maria und Josef hingingen, war wahrscheinlich nicht in irgendeine
Hohle, es war wahrscheinlich nicht irgendeine kunstvolle Scheune oder Struktur
irgendwo hinter dem Haus, sondern wahrscheinlich war es ein kleiner Raum oder
Unterstand, ein kleiner Stall, der an der Riickseite oder an der Seite des Hauses
angebaut war. Und in diesem Stall hatten sie sicherlich unter anderem eine Krippe
gefunden, die im Grunde ein Futtertrog ist, wie die meisten von lhnen wissen.
Allerdings habe ich es mir angesehen, ich hatte ein Bild von einem, und ich bin mir
nicht sicher, was damit passiert ist, ich kann es nicht in meiner PowerPoint-
Prasentation finden, aber ich habe eine Reihe von Bildern von Futtertréogen oder
Krippen bemerkt, die freigelegt wurden, und interessanterweise war eine sehr
haufige Art von Krippe ein kleiner, eigentlich ein kleiner Stein, Es ware ein Loch
gewesen, das in einen Fels gehauen wurde.

Und ihr kdnnt euch vorstellen, wenn Jesus in eine Krippe gelegt wurde, die ein Fels
war, ein Stein, dann tragt das noch mehr zur Demut und zu den demitigenden
Umstanden bei, unter denen Jesus geboren wurde. Wieder einmal haben wir es
domestiziert, wir stellen uns Jesus oft in diesem schdnen, hélzernen, wiegenartigen
Ding auf Stelzen vor, aus dem Heu kommt und das wahrscheinlich fast so bequem ist
wie das Bett, in dem ich schlafe. Aber es ist moglich, Jesus, wenn er in diese Krippe
gelegt hat, konnte es dieser Felsen gewesen sein, dieser Stein, mit einem Loch, in das
ein Loch gehauen wurde, und wieder hatten sie das Getreide hineingegossen, und
das ist es, was das Vieh oder das Vieh gefressen hatte.

Also, noch einmal, oft, wenn wir uns darauf beziehen, dass Jesus in eine Krippe
gelegt wurde, haben wir ziemlich detaillierte Bilder davon, wie das aussah, aber es
ware wahrscheinlich viel demitigender und viel bodenstandiger gewesen. Wenn es
sich um einen kleinen Unterstand an der Seite des Hauses handelt, dann ist das der
einzige ruhige und private Ort, den Maria finden konnte, um Jesus zur Welt zu
bringen, und wenn er vielleicht in diesen Stein gelegt worden ware, in diesen grol3en
Felsen mit einem Loch, das hineingehauen wurde, dann ist das der einzige Ort, den
sie gefunden haben, um Jesus zu bestatten. Der Punkt ist also, dass wir uns oft, wenn
wir uns Texten nahern, uns der Tatsache bewusst sein missen, dass wir uns ihnen oft
mit unseren eigenen Annahmen nahern.



Manchmal sind sie unausgesprochen. Manchmal sind unsere Annahmen unbewusst.
Wir sind uns nicht bewusst, wie unser Hintergrund die Art und Weise, wie wir
interpretieren, beeinflusst.

Zu anderen Zeiten lesen wir Dinge im Lichte dessen, wie wir gelehrt wurden, sie zu
lesen, wie wir von unseren Gemeinden gelehrt wurden, wie wir aufgewachsen sind.
Manchmal beeinflussen unser eigener kultureller Hintergrund und unsere eigenen
Erfahrungen die Art und Weise, wie wir den Text lesen, und das ist notwendig. Das ist
nicht schlecht, und das ist nicht falsch.

Es ist einfach die Realitat. Aber wir miissen uns der Tatsache bewusst sein, dass das
geschieht, und wir missen offen dafiir sein, den Text zuzulassen und unser Studium
des historischen Hintergrunds und des religiosen und historischen und politischen
und klimatischen und kulturellen Hintergrunds zu lassen, wir missen zulassen, dass
dies unsere Annahmen und die Art und Weise, wie wir einen Text lesen, in Frage
stellt. und uns vielleicht dazu bringen, es in einem anderen Licht zu sehen. Machen
Sie sich also klar, dass meiner Meinung nach niemand irgendetwas mit volliger
Objektivitat interpretieren kann.

Die Vorstellung, dass Sie und ich irgendwie ein trockener Schwamm sind, der nur
darauf wartet, objektiv Daten aufzusaugen, unbelastet, ungehindert und ungefiltert
von unseren Vorurteilen, ist einfach unwahr. Wenn du nur ein leerer Schwamm
warst, konntest du nichts verstehen. Es sind unsere Erfahrungen und unser Wissen,
die uns helfen, die Dinge zu begreifen.

Gleichzeitig mlssen wir uns dessen bewusst sein, was die Art und Weise, wie wir
lesen, beeinflusst, und den Text der Heiligen Schrift die Art und Weise, wie wir
darliiber denken und wie wir ihn lesen, herausfordern und verandern lassen, um zu
versuchen, ihn im Licht der Art und Weise zu verstehen, wie Gott es beabsichtigt hat,
und im Licht, wie die ersten menschlichen Autoren es beabsichtigt haben. im Lichte
ihrer Kultur und ihres Hintergrunds, und nicht vor allem im Lichte unserer. Das fuhrt
uns zu einem anderen Problem, um auf den Abschnitt vor der Weihnachtsgeschichte
zuriickzukommen. Was bedeutet das? Was bedeutet es, das Neue Testament kritisch
zu lesen? Die meisten von uns, wenn wir das héren, neigen dazu, davor
zurlickzuschrecken, die Bibel mit kritischem Lesen gleichzusetzen, d.h. sich der Bibel
kritisch zu nahern, oder vielleicht werden sie beim Lesen |hres Einfliihrungslehrbuchs
in das Neue Testament mit verschiedenen Methoden der Kritik vertraut gemacht,
wie der historischen Kritik und der Textkritik und der Redaktionskritik und der
Quellenkritik.

Das sind unterschiedliche Bezeichnungen fiir unterschiedliche Herangehensweisen
an die Interpretation des Neuen Testaments. Und die Frage ist, welchen Platz spielen
kritische Methoden oder ein kritischer Ansatz als Christen, die behaupten, dass die
Bibel in gewissem Sinne das Wort Gottes ist, welche Rolle kénnten sie bei der



Lektlire des Neuen Testaments spielen? Oder sollten wir als Christen damit nichts zu
tun haben? Was bedeutet es also, die Bibel kritisch zu lesen? Das Problem ist, wie wir
dieses Wort definieren, denn normalerweise, wenn wir das Wort Kritik héren oder
uns etwas kritisch ndhern, was kommt uns normalerweise in den Sinn? Oder woran
denken wir in Bezug darauf, was das bedeutet oder wie es aussieht? Wenn Sie also
das Wort kritisch horen, was kommt lhnen in den Sinn? Skeptisch. Skeptisch.

Eine kritische Herangehensweise an das Neue Testament ist also eine, die ihm
skeptisch gegeniberstehen wird. Irgendetwas anderes? Viel wortlicher. Eine ganz
andere Sichtweise.

Sonst noch jemand? ja. Sehr analytisch, mit anderem Material und anderen Quellen,
um lhnen zu helfen, den Text zu verstehen. Sie sehen also diese drei sehr
unterschiedlichen Arten, Kritik zu betrachten.

Normalerweise ist das Problem, wenn wir an Kritik denken, denken wir oft an die
erste Erwahnung von skeptisch oder destruktiv. Ein kritischer Ansatz ist also einer,
der kritisch ist, wenn es darum geht, skeptisch zu sein, zu leugnen, zu zweifeln oder
zu versuchen, zu untergraben und in Frage zu stellen. Und in der Tat laufen viele
kritische Annaherungen an die Bibel auf nichts anderes hinaus.

Doch es gibt eine andere Sichtweise. Kritik beinhaltet auch, einen Text zu betrachten,
zu analysieren oder den Text des Neuen Testaments zu analysieren, um ihn besser zu
verstehen und eine Rechtfertigung und einen Grund dafir zu liefern, warum wir
glauben, dass wir es tun. In dieser Hinsicht ist das Gegenteil von Kritik also nicht,
gottesflirchtiger oder frommer zu sein.

Das Gegenteil von Kritik ware, naiv zu sein und etwas einfach zu akzeptieren, ohne
einen Grund daflir zu haben. Wenn wir also davon sprechen, uns der Bibel kritisch zu
nahern, von diesem Standpunkt aus hoffe ich, dass wir alle lernen, Kritiker des Neuen
Testaments zu sein. Nicht vom Standpunkt der Untergrabung oder Skepsis aus,
sondern vom Standpunkt aus, den Text in Frage zu stellen und zu fragen, warum wir
so denken, wie wir es tun.

Woran liegt es, dass ich glaube, dass dieser Text das bedeutet? Oder warum glaube
ich, dass das Neue Testament das sagt? Und eine Rechtfertigung und Griinde fir das
Verstandnis zu liefern, was wiederum ein Teil des Grundes ist, warum wir uns den
historischen, kulturellen und religiosen Hintergrund ansehen, um ihn zu formen, um
uns Material und Hintergrund zu geben, den wir in den Text einbringen kénnen, um
ihn besser und vollstandiger zu verstehen. Und wenn wir in diesem Kurs tGber
verschiedene Methoden der Kritik sprechen, werden wir das hoffentlich verstehen,
nicht im Sinne von Destruktivitat und Zweifeln, Verleugnung und Skepsis, obwohl das
moglich ist, sondern eher im Sinne einer Rechtfertigung und Begriindung fiir die
Schlussfolgerungen, die wir ziehen. Das heift, nicht nur, um an etwas festzuhalten,



weil ich denke, dass es der Weg ist oder es mir so beigebracht wurde, sondern aus
diesen Griinden oder um eine Rechtfertigung zu liefern.

Auch von diesem Standpunkt aus ist eine der Fragen oder Kritiken, die ich oft von
Studenten hore, dass es an der Universitat einfach ist, das Neue Testament oder die
Bibel wie ein Lehrbuch zu behandeln. Ich bin mir nicht so sicher, ob das eine
schlechte Sache ist. Ich finde das eigentlich eine gute Sache.

Es ist notwendig und wiinschenswert, weil es zeigt, dass wir kritisch denken. Es zeigt,
dass wir uns mit einem Dokument auseinandersetzen, das ganz anders ist als wir, das
an einem ganz anderen Ort und an einem anderen Ort in einer anderen Umgebung
entstanden ist. Und die Losung besteht nicht darin, aufzuhoren, die Bibel wie ein
Lehrbuch zu behandeln.

Die Losung besteht nicht darin, hier stehen zu bleiben, sondern hart daran zu
arbeiten, das, was wir im Klassenzimmer lernen, in unser Andachtsleben, in unsere
Gottesdienst, in unsere eigene personliche Lektire der Heiligen Schrift zu
integrieren, um sicherzustellen, dass dies auf den Methoden und Dingen basiert, die
wir im Klassenzimmer lernen. Also nochmals, hoffentlich wird die Bibel manchmal
wie ein Lehrbuch erscheinen, und das ist natirlich und wiinschenswert. Aber das
Problem ist, das ist nicht das Problem.

Das Problem ist, wenn wir hier aufhoren und es versaumen, die harte Arbeit zu
leisten, es in unser heutiges Leben zu integrieren, in das soziale, historische, religiose
und politische Umfeld, in dem wir uns heute befinden. Bevor wir nun im Kreis kreisen
und hoffentlich immer naher an die Untersuchung der Dokumente selbst
herankommen, bevor wir das tun, noch eine andere Frage, die etwas allgemeiner ist,
und das ist, wie wir zu unserem Neuen Testament gekommen sind. Und tatsachlich
konnte wahrscheinlich eine ganze Klasse diesem Thema gewidmet werden. Aber wie
kommt es, dass die Dokumente, die wir jetzt haben, Matthadus durch die
Offenbarung, die Teil unserer Bibeln sind, wie kommt es, dass wir dazu gekommen
sind? Oder wie sind diese Blicher genau als das Neue Testament zu uns Uberliefert?
Wenn man bedenkt, dass es im ersten Jahrhundert eine Reihe anderer Dokumente
gab, die das Neue Testament war, waren Blicher nicht die einzigen, die geschrieben
wurden.

Es gab zahlreiche Dokumente, die vor und nach der Zeit des Neuen Testaments
geschrieben wurden. Wie kamen also diese 27 Dokumente, Matthaus bis
Offenbarung, in das Neue Testament? Und nochmals, meine Behandlung wird sehr
oberflachlich sein und es soll Ihnen nur eine breite Perspektive und ein Verstandnis
dafiir geben, wie es dazu kam. Der Ausgangspunkt ist offensichtlich die Tatsache,
dass, wenn man nur annimmt, dass das Buch der Offenbarung das letzte Buch war,
das im Neuen Testament geschrieben wurde, man sich daran erinnert, dass die



Tatsache, dass es an letzter Stelle steht, nicht unbedingt daran liegt, dass es zuletzt
geschrieben wurde.

Das Neue Testament ist logisch aufgebaut. Es ist nicht in der Reihenfolge angeordnet,
in der die Blicher geschrieben wurden, es ist logisch angeordnet. Und so kommt die
Offenbarung logischerweise zuletzt.

Aber es war wahrscheinlich chronologisch, dass eines der Johannesevangelien
wahrscheinlich das letzte war, eines der beiden ware das letzte gewesen, das
geschrieben wurde. Nehmen wir nun fiir einen Moment an, dass das Buch der
Offenbarung das letzte Buch war, das geschrieben wurde. Nachdem Johannes die
Offenbarung geschrieben hatte, wachte die Gemeinde am nachsten Tag nicht mit
einem Neuen Testament auf dem SchoR auf.

Sie wachten nicht am Tag nach der Niederschrift der Offenbarung mit einer Liste von
Dokumenten aus dem Neuen Testament auf, die sie das Neue Testament nannten.
Tatsachlich sahen wir wieder am allerersten Tag des Unterrichts, dass das Neue
Testament kein Begriff war, der auf das angewendet wurde, was wir das Neue
Testament nennen, bis etwas spater. Die Gemeinde wachte also nicht mit einer
Bibel, einem Neuen Testament auf dem Schol? auf.

Sie hatten bereits das Alte Testament. Man muss nicht sehr weit in die Evangelien
hineinlesen, um Jesu Verweise auf das Gesetz und die Propheten oder das Gesetz
und die Propheten in den Schriften und Zitaten von Texten des Alten Testaments zu
sehen, und die Autoren des Neuen Testaments, die alle Texte des Alten Testaments
zitieren. Die Kirche kam also bereits mit einer Bibel, die wir das Alte Testament
nennen, obwohl sie sie nicht unbedingt so genannt hatten.

Aber was ist mit dem, was wir das Neue Testament nennen? Woher kommt es?
Nochmals, es ware sicherlich einfacher gewesen, wenn Gott einfach eine Liste von
den Blichern zur Verfligung gestellt hatte, die du in das Neue Testament aufnehmen
sollst. Aber Er hat nicht so gearbeitet. Stattdessen sehen Sie, dass der Prozess der
Bestimmung des Neuen Testaments tatsachlich ziemlich lang und langwierig war.

Und erst ungefahr im vierten Jahrhundert, im vierten Jahrhundert, haben wir endlich
einen Verweis auf die vollstandige Liste des Neuen Testaments. Es scheint also, dass
Gott tatsachlich einen ziemlich historischen und normalen Prozess der Debatte
durchlief und tatsachlich unter den Mitgliedern der Gemeinde die Dokumente
auspeitschte, die sie als maBgebliche Schrift akzeptieren wiirden. Nun, das erste, was
gesagt werden muss, ist, dass die Kirche ein Neues Testament hat, wieder verwende
ich die Worter Neues und Altes Testament, nur weil das gebrauchliche Worter sind,
und mir ist klar, dass sie im ersten Jahrhundert nicht so genannt worden waren.



Sie hatten noch kein Neues Testament und sie hatten wahrscheinlich die anderen
nicht unser Altes Testament genannt, sie hatten das Alte Testament nicht genannt.
Aber noch einmal, was war die Rechtfertigung dafiir, wenn sie das hatten, was wir
das Alte Testament nennen, warum brauchten sie dann ein Neues Testament? Was
ist die Rechtfertigung fur eine zusatzliche Gruppe von Schriften? Nun, noch einmal,
es scheint, dass der Grund dafiir darin liegt, dass die Beziehung zwischen dem Alten
und dem Neuen Testament eine Beziehung zwischen dem Alten und dem Neuen
Testament ist, die von VerheiBung und Erfiillung gepragt ist. Das Alte Testament
antizipiert den Tag, an dem Gott einen neuen Bund schlieBen wird, an dem er einen
Befreier, einen Retter, einen Messias senden wird, um sein Volk wiederherzustellen
und einen Bund wiederherzustellen, um einen neuen Bund zu schlieRen, weil der
Alte Bund gescheitert war, oder besser gesagt, Israel hatte unter dem Alten Bund
versagt.

Die Propheten des Alten Testaments versprechen eine Zeit, in der Gott sein Volk
wiederherstellen und eine neue Schépfung hervorbringen wird. Er wird seinen
Befreier senden, einen Messias, der auf Davids Thron sitzen wird und der einen
neuen Bund schlieRen und einen neuen Bund mit seinem Volk eroffnen wird. Nun, da
Jesus Christus derjenige ist, der das erfiillt, ist es natiirlich, dass, so wie es eine Reihe
von Schriften gab, die bezeugten, dass Gott mit seinem Volk in einem Alten Bund
verhandelte, es natirlich ist, dass diese Schrift des Alten Bundes, was wir das Alte
Testament nennen, eine Zeit vorwegnimmt, in der Gott einen neuen Bund unter
einem Messias mit seinem versammelten und wiederhergestellten Volk schlielsen
wird. Es ist natlrlich, dass jene Schriften, die diesen in Christus erflillten Neuen Bund
bezeugen, neben der Schrift des Alten Bundes auch als Schrift betrachtet werden.

Das Neue Testament ist also nicht nur ein Anhang, es ist keine Art Add-on, es ist
tatsachlich eine Art Hohepunkt und Erfillung der Schrift des Alten Testaments.
Nochmals, es handelt sich um eine Gruppe von Schriften, die genau wie das Alte
Testament Schriften sind, die Gottes Alten Bund bezeugen, der sich mit Israel
befasst, und der sich in Christus mit der Er6ffnung eines neuen Bundes und mit dem
Kommen Jesu als Messias erfiillt hat, ist es nattirlich, dass jene Dokumente, die dies
bezeugen, auch als mafigebliche Schrift betrachtet werden. Nun, was ist mit dem
Wort Kanon gemeint? Wortlich, und ich kann mich nicht erinnern, ob in Threm
Lehrbuch davon die Rede ist, bedeutete das Wort Kanon wortlich ein Rohrblatt, also
sprechen wir nicht Gber ein Werkzeug der Kriegsfihrung, Kanon, das griechische
Wort bedeutete ein Rohrblatt, und im weiteren Sinne kénnen Sie sehen, dass dieses
Rohrblatt zum Messen von Dingen verwendet wurde, ein bestimmter Abschnitt des
Rohrblatts hatte wie ein Zollstock als MaReinheit funktioniert.

Dartber hinaus konnte sich das Wort Kanon im weiteren Sinne auf eine Sammlung
von Schriften beziehen, die sich messen lassen. Wenn wir uns also auf den Kanon des
Neuen Testaments beziehen, beziehen wir uns auf eine Sammlung autoritativer
Schriften, eine Sammlung von Schriften, die den Kriterien entsprachen oder diese



erflllten, das MalSstab, um als maligebliche Schrift angesehen zu werden. Das ist
alles, was wir mit dem Kanon des Neuen Testaments meinen, der Gruppe von
Schriften, die als malRRgebliche Schrift flir das Volk Gottes fungieren.

Nun, wo kommt es her? Nochmals, wie kam es dazu? In letzter Zeit gab es ein
ziemlich hartnackiges Wiederaufleben einer Ansicht, und sie hat vor nicht allzu langer
Zeit mit der Produktion des Da Vinci Codes einen sehr populdaren Ausdruck gefunden,
einige von lhnen haben es gelesen, und ich bin sicher, die meisten von uns haben das
hinter sich gelassen und sich anderen Dingen zugewandt, aber vor ein paar Jahren,
als Dan Brown den Da Vinci Code schrieb, sie hat tatsachlich einen ziemlich
verbreiteten Ansatz unter einigen Gelehrten des Neuen Testaments popular
gemacht, und das heil’t, die Idee einer Gruppe maligeblicher Schriften, eines Kanon,
entstand wirklich erst viel, viel spater. In den ersten zwei oder drei Jahrhunderten
der frithen Kirche gab es unter dem Dach des Christentums eine Vielzahl von
Dokumenten und eine Vielfalt religioser Perspektiven, und keine davon wurde als
richtig angesehen. Sie wetteiferten und wetteiferten um Aufmerksamkeit, und erst
als Kaiser Konstantin im vierten Jahrhundert entschied, welche Blicher, ob alle damit
einverstanden waren, ist die Art und Weise, wie Da Vinci es formuliert, unerheblich,
und nattrlich schrieb er sowieso ein fiktives Buch, aber das ist eine ziemlich
verbreitete Perspektive.

Erst einige Zeit spater entschied die Kirche, die machtigste Gruppe in der Kirche, wie
das Christentum aussehen wird, und hier sind die Dokumente, die wir als Schrift
betrachten werden, und alles andere wurde irgendwie unter den Teppich gekehrt.
Und das ist eine ziemlich populdre Sichtweise einer weit verbreiteten Vorstellung,
dass das Christentum in den ersten drei, zwei, drei Jahrhunderten sehr vielfaltig und
sogar konkurrierende Perspektiven war. Es gab keine Gruppe von Schriften, die als
Schrift betrachtet wurden.

Es gab viele verschiedene Texte, und auch hier gewannen im Grunde erst einige Zeit
spater die Gewinner. Die Gewinner bestimmten, wie das Christentum aussieht.
Wenn man sich jedoch einige der neutestamentlichen Beweise ansieht, scheint es,
dass die Gemeinde zwar nicht mit einem Kanon aufwachte, sondern mit einer
wohlgeformten Liste von Schriften in ihrem SchoR am nachsten Tag nach der
Offenbarung, und dass es stattdessen tatsachlich einen Prozess von fast 300
weiteren Jahren brauchte, um das Ausmal des Neuen Testaments zu bestimmen.
Bei den Dokumenten, die die Kirche jetzt als Schrift anerkennt, ist es nicht wahr zu
sagen, dass dieser Prozess erst spater stattgefunden hat.

Es scheint, als ob sie in mancher Hinsicht bereits im Gange war. Zum Beispiel stammt
dies aus einem lhrer Dokumente des Neuen Testaments, dem Brief des 2. Petrus,
und hier ist, was der 2. Petrus sagt, und der 2. Petrusbrief, der wahrscheinlich lange
nach dem Leben des Paulus geschrieben wurde, der Apostel Paulus. Petrus sagt, so
auch unser geliebter Bruder Paulus, der zu diesem Zeitpunkt wahrscheinlich den



10

Martyrertod erlitten und getotet hat, unser geliebter Bruder Paulus hat euch
geschrieben nach der Weisheit, die ihm gegeben wurde, und so gesprochen, wie er
es in allen seinen Briefen tut.

Es gibt einige Dinge in ihnen, die schwer zu verstehen sind. Nun, das ist beruhigend.
Wenn es Peter schwer gefallen ist, es zu verstehen, dann kann man mir vielleicht
verzeihen, dass ich nicht nachldssig war und es nicht versucht habe, aber zumindest
wenn ich einige Dinge schwierig finde.

Aber er sagt, dass er einige Dinge geschrieben hat, die schwer zu verstehen sind, und
die die Unwissenden verdrehen, wie sie es in den anderen Schriften tun. Nun, zwei
Dinge, die daran interessant sind, Nummer eins, ist, dass Petrus bereits geschrieben
steht, das Datum seines Briefes variiert, aber er wurde lange vor dem Ende des
ersten Jahrhunderts geschrieben, geschrieben vor dem Buch der Offenbarung. Aber
es scheint, dass Petrus nicht lange nach Paulus' Tod bereits von einer Gruppe von
Paulusbriefen weil3, die im Umlauf sind.

Er sagt uns nicht, wie viele es sind, von denen er weils. Er sagt uns nicht, wie grol3
diese Sammlung von Paulusbriefen ist. Er sagt nicht, wer sie kennt oder wie weit sie
verbreitet sind, aber er geht davon aus, dass seine Leser, Petrus, und zumindest
seine Leser, von einer Gruppe von Briefen wissen, die Paulus bereits geschrieben hat.

Und nochmals, das ist lange vor, das ist vor dem Ende des ersten Jahrhunderts, mit
20, 30, 40 Jahren oder so, so etwas in der Art. Die zweite Sache ist, dass Petrus sie
mit den anderen Schriften gleichzusetzen scheint. Im Neuen Testament ist das Wort
Schriften oder Schriften fast zu einer Art Fachbegriff geworden, nicht ganz, aber ein
Begriff, der sich auf das Alte Testament bezieht.

Petrus weil} also, dass eine Gruppe von Paulusbriefen im Umlauf ist, und er setzt sie
anscheinend mit der Schrift gleich. Er sieht sie in gewisser Weise auf der gleichen
Ebene wie die Schrift des Alten Testaments. Petrus ist weit davon entfernt, uns zu
sagen, dass wir jetzt einen neuen Kanon haben, den wir neben dem Alten Testament
bilden, aber er sieht sicherlich eine Gruppe von Schriften und Briefen des Paulus
bereits im Entstehen, die neben dem Alten Testament behandelt werden kdnnen.

Die andere Sache, die ich hinzufligen mochte, ist, dass, obwohl die Autoren des
Neuen Testaments sich zum groRten Teil einer Gruppe von Schriften, die sie das
Neue Testament nennen werden, nicht bewusst zu sein scheinen, genau wie das Alte
Testament, es Hinweise gibt, zumindest in einigen von ihnen, einige der Autoren
geben Hinweise darauf, dass sie etwas schreiben, das als mafigebliche Schrift
angesehen wird. Ein Beispiel dafiir ist meiner Meinung nach das Buch der
Offenbarung, das in Kapitel 22 und den Versen 18 und 19 endet. Der Autor endet, ich
warne jeden, der die Worte der Prophezeiung dieses Buches hort, also bezieht sich
Johannes nur auf sein Buch, nicht auf das ganze Neue Testament.



11

Wenn jemand ihnen etwas hinzufligt, wird Gott dieser Person die Plagen hinzufligen,
die im Buch beschrieben werden. Wenn jemand von den Worten des Buches dieser
Prophezeiung wegnimmt, wird Gott dieser Person ihren Anteil am Baum des Lebens
nehmen. Nun, worauf ich die Aufmerksamkeit lenken mochte, sind diese Worte, die
hinzugefigt und weggenommen werden, und es ist ein Fluch, wenn man dem Wort
etwas hinzuflgt oder wegnimmt, das ist die Sprache, die aus dem Gesetz des Alten
Testaments stammt.

Und so ist es so, als ob Johannes das Buch der Offenbarung als das gleiche MaR an
Autoritat ansieht wie das Gesetz des Alten Testaments. Das heil’t, es gab einen Fluch,
wie es im Buch wahr war, diese Sprache stammt aus dem Deuteronomium, um dem
Wort Gottes etwas hinzuzufligen oder es zu entfernen. Johannes, das kommt direkt
aus dem Buch Deuteronomium.

Und wenn man das Gesetz des Mose hinzufligte oder wegnahm, gab es einen Fluch
und es gab einen Segen, wenn man ihm gehorchte. Jetzt wendet John dieselbe
Sprache auf sein eigenes Dokument an. Mit anderen Worten, Johannes scheint sich
bewusst zu sein, dass er etwas schreibt, das auf der gleichen Ebene steht wie die
Schrift des Alten Testaments.

Es ist also noch einmal nicht ganz wahr, dass niemand im ersten Jahrhundert eine
Ahnung davon hatte, was die Schrift ausmacht. Es war nur eine Art
Jedermannskampf, bis spater, einige Jahrhunderte spater. Aber schon jetzt glauben
einige Autoren, dass sie etwas in der Analogie des Alten Testaments schreiben.

Ein weiterer interessanter Text ist der Apostel Paulus, dessen Briefe den grofSten Teil
des Neuen Testaments ausmachen, zumindest was die Anzahl der Dokumente oder
Schriften betrifft. In einem seiner Dokumente, 1. Korinther 14, ist 1. Korinther 14 ein
Abschnitt, den wir uns genauer ansehen werden, wenn wir zu diesem Buch kommen.
Aber es ist ein Abschnitt, in dem Paulus die Gemeinde anweist, wie sie geistliche
Gaben missbrauchen.

Wenn sie sich zum Gottesdienst versammeln, missbrauchen sie geistliche Gaben,
insbesondere Zungenrede. Und Paulus sagt ihnen jetzt, wie sie das korrigieren sollen
und wie sie geistige Gaben nutzen sollen, wenn sie sich zum Gottesdienst
versammeln. Und Paulus sagt in Vers 37 und den folgenden etwas sehr
Interessantes.

Beachte, wie er endet. Dies steht am Ende seiner Anweisungen, geistliche Gaben zu
geben. Und er zitiert nie das Alte Testament, auch wenn er darauf anspielt.

Ich sollte nicht sagen, dass er es nicht zitiert. Er tut das an einer Stelle bereits friher
in Kapitel 14. Aber er gibt im Grunde nur seine eigenen Anweisungen.



12

Hier ist, was ich von Ihnen mochte. Und so beendet er das Kapitel. Jeder, der
behauptet, ein Prophet zu sein oder geistliche Krafte zu haben, muss anerkennen,
dass das, was ich euch schreibe, ein Befehl des Herrn ist.

Wer dies nicht erkennt, ist nicht zu erkennen. Interessanterweise setzt Paulus seine
eigenen Anweisungen mit einem Gebot des Herrn gleich. Wie er dachte, dass er nicht
sagt, ob das irgendwie eine Offenbarung war, oder er sagt es nicht.

Nichtsdestotrotz ist Paulus der Meinung, dass seine eigenen Anweisungen
malgebend sind und dass man sie anhéren und befolgen muss, so wie man es im
Alten Testament tun wiirde. Paulus und andere Schreiber haben also schon sehr friih
geschrieben, zumindest einige von ihnen, nicht alle, nicht alle Schreiber des Neuen
Testaments, aber einige scheinen sich bewusst zu sein, dass sie etwas mehr
schreiben als nur eine normale alltagliche Kommunikation, sondern etwas, das mit
der Autoritat eines der Apostel Gottes oder eines Sprechers Gottes oder der
Autoritat des Alten Testaments zu verstehen ist. Der erste Haltepunkt ist also, dass
es sogar innerhalb des Neuen Testaments selbst ein Bewusstsein fiir eine
aufkommende Art von kanonischem Bewusstsein zu geben scheint, dass es
zumindest ein Bewusstsein fiir eine Gruppe von Schriften gibt, die als autoritative
Schriften fungieren werden.

Der nachste Halt, wieder male ich sehr breite Pinselstriche, ist ein Mann namens
Marcion. Ein Mann namens Marcion. Marcion war bekannt, er war eine beriihmte
historische Figur, die ein paar hundert Jahre nach der Abfassung des Neuen
Testaments auftauchte.

Marcion beschloss im Grunde, wieder die Frage zusammenzustellen, nun, in welchen
Dokumenten wird die Kirche die maRgebliche Stimme Gottes héren? Welche
Dokumente werden wir als Schriftstellen betrachten, die die Offenbarung Gottes im
Neuen Bund durch seinen Sohn Jesus Christus bezeugen? Welche Dokumente
werden wir als maligebliche Zeugen dafir betrachten? Eine Person namens Marcion
beantwortete diese Frage, und er tat es auf diese Weise. Er glaubte das im Grunde
sehr, ganz einfach, Marcion. Er war der Meinung, dass der Gott des Alten Testaments
nicht derselbe Gott des Neuen Testaments sei.

Er dachte, sie seien anders. Der Gott des Alten Testaments war im Grunde ein Gott
des Gerichts und des Gesetzes. Der Gott des Neuen Testaments, ein Gott der Gnade
und der Liebe, so etwas in der Art.

Und als Marcion das Neue Testament las, wurde er alles, was zu sehr nach dem Alten
Testament klang, weg. Er dachte, na ja, das ist es nicht wert. Der Gott des Neuen
Testaments ist der Gott der Liebe und der Gnade usw.



13

Alles, was zu sehr nach dem Alten Testament klang, entledigte sich Marcion. Und
interessanterweise hatte er am Ende einen sehr begrenzten Kanon oder eine
Sammlung von Schriften des Neuen Testaments. Ich glaube, es war im Grunde eine
sehr gekiirzte und Giberarbeitete Fassung der Briefe von Lukas und Paulus.

Alles andere wurde gestrichen, weil es zu sehr nach dem Alten Testament klang. Also
entwickelte Marcion einen sehr begrenzten Kanon. Aber der Grund, warum er
wichtig ist, ist, dass es jetzt eine Reihe von Griinden gibt, aber jetzt wird es wegen
dieser Art von Dingen immer notwendiger, diese Frage zu beantworten.

Nun, welche Dokumente wird die Kirche akzeptieren und als magebliche Schriften
betrachten? Die erste Referenz, die wir haben, zumindest eine existierende Referenz,
bedeutet nicht, dass dies das erste Mal ist, dass jemand dartiber nachgedacht hat. Es
bedeutet nur, dass es der erste geschriebene Text ist, den wir haben, der die 27
Blicher bezeugt, die wir heute anerkennen. Matthaus durch die Offenbarung wurde
von einem friihen Kirchenvater geschrieben.

Erinnern Sie sich, wir sprachen lber die Kirchenvater, diese Kirchenfiihrer im Grunde
aus dem 2., 3. und 4. Jahrhundert. Und wir haben ihre Schriften. Viele von ihnen
haben Kopien der Schriften.

Sie kdnnen sie lesen, englische Ubersetzungen davon. Einer der Kirchenvéter hieR
Athanasius. Athanasius war ein Fihrer, der die Gewohnheit hatte, jedes Jahr vor der
Gemeinde zu sprechen, und mit Kirche meine ich nicht nur eine
Gemeindeversammlung in einem Gebaude, sondern die Gemeinde als Ganzes und
weit verbreitet, indem sie sich mit einem Osterbrief an die Gemeinde wandte.

Und in einem seiner Osterbriefe, in einem seiner Osterbriefe im Jahr 367 n. Chr., in
einem seiner Briefe ging es um die Blicher, die er als Neues Testament betrachten
wirde, oder um die Biicher, die die Kirche ... Und noch einmal, das war nicht nur sein
Befehl, was sie tun sollten. Es ist eher eine Zusammenfassung dessen, was die Kirche
weitgehend als das Neue Testament dachte und akzeptierte. Er sagte, Athanasius
sagte noch einmal, wir diirfen nicht zogern, die Biicher des Neuen Testaments zu
nennen.

Sie sind wie folgt. Und nochmals, ich werde das nicht lesen, aber Sie kdnnen sehen,
dass er die vier Evangelien, die Apostelgeschichte und interessanterweise seine
Befehle ein wenig anders hat als die 14 Briefe des Paulus. Interessanterweise schlief3t
er damit auch den Hebraerbrief mit ein.

Und schliefilich die Apokalypse des Johannes oder das Buch der Offenbarung. Dies ist
also die erste bezeugte Liste der 27 Blcher, die wir heute als Neues Testament
akzeptieren. Auch das bedeutet nicht, dass dies das erste Mal ist, dass jemand so
denkt.



14

Es ist nur der friiheste schriftliche Beweis, den wir dafiir haben. Ich erwdhnte noch
eines, spater, etwa 30 Jahre spater, eines der ersten Kirchenkonzilien. In der friihen
Kirche, als verschiedene falsche Lehren und unterschiedliche Probleme und Themen
auftauchten, berief die Kirche oft Konzilien ein, um einige dieser Themen
herauszuholen.

Und in einem von denen, die Konzil von Karthago genannt werden, listet das Konzil
von Karthago auch die 27 Blicher auf, die mit den Listen des Neuen Testaments von
Athanasius identisch sind. Am Ende des vierten Jahrhunderts schien es also einen
ziemlichen Anfang zu geben, dass sich ein klarer Konsens dariiber abzeichnete,
welche Blicher als zu dieser Gruppe maligeblicher Texte angesehen werden sollten,
die wir das Neue Testament nennen und die Gottes Offenbarung des Neuen Bundes
in der Person Jesu Christi bezeugten. Nochmals, was ich betonen moéchte, es ist
interessant, dass Gott sich entschieden hat, durch einen sehr menschlichen Prozess
des Debattierens und Ausarbeitens und Auspeitschens dieser Sache zu arbeiten,
anstatt am nachsten Tag, nachdem die Offenbarung geschrieben wurde, die
Gemeinde aufzuwachen und Gott ihnen die Liste einfach in den SchoR zu legen, ist,
dass er durch sehr menschliche Prozesse gearbeitet hat, um ein Verstandnis und eine
Vorstellung davon zu erlangen, welche Dokumente die Gemeinde als maligeblich
betrachten wiirde Schrift.

Eine interessante Frage, die ich in lhrem Lehrplan habe, ist: Nach welchen Kriterien
wirden sie das entscheiden? Ich meine, nach welchen Kriterien hat die Kirche
offenbar wieder entschieden, welche Dokumente wir akzeptieren? Und das erste,
was ich dazu sagen kann, ist, dass ich keine PowerPoint-Folie darin habe. Nein tue ich
nicht. Es gibt einen Grund, warum ich diesen Peanuts-Cartoon habe, den ich lhnen
gleich zeigen werde.

Es ist kein Zufall. Zumindest hoffe ich, dass es nicht so ist. Zunachst einmal arbeitete
die Gemeinde anscheinend nicht mit einer Checkliste, und so holten sie Matthaus
hinzu und gingen die Liste durch.

Ja, es erflllt funf der Kriterien. Wir akzeptieren es. Und sie brachten Mark ins Spiel.

Ja, das ist in Ordnung. Und dann brachten sie ein anderes Dokument herein. Es hat
ein paar verpasst, also missen wir es wegwerfen.

Und sie hatten all diesen Stapel von Dokumenten, und diejenigen, die den Test
bestanden hatten, kamen heraus, und die anderen wurden irgendwie
rausgeschmissen. So hat es nicht funktioniert. Sie schienen nicht unbedingt mit einer
Checkliste zu arbeiten und Dokumente daran zu messen.



15

Gleichzeitig wissen wir aus der Geschichte, dass diese Dokumente immer noch
bestimmte Kriterien zu erflillen schienen oder zumindest einem gewissen
Verstandnis zu entsprechen scheinen. Und es waren mindestens drei. Es hatten noch
mehr sein kdénnen, aber es gibt mindestens drei, auf die ich aufmerksam machen
mochte, die ein Dokument zu reflektieren schien, wenn es als maligebliche Schrift
angesehen werden wiirde.

Der erste war die Konformitat. Es war ein Dokument, das konform sein musste. Die
Lehre muss mit der Lehre Jesu und der Lehre der Apostel Gibereinstimmen.

Sie muss dem Evangelium entsprechen. Es gab bereits, lesen Sie das Neue
Testament. Lange bevor es ein Neues Testament gab, gab es eindeutig eine
Vorstellung vom Evangelium, die die Apostel weitergaben, die sie predigten und
lehrten.

Alles, was nicht dem entspricht, alles, was davon abweicht, wiirde wahrscheinlich in
Frage gestellt werden. Jene Dokumente, die dies bezeugten und damit
Ubereinstimmten, wiirden als Schrift betrachtet werden. Ein weiterer wichtiger Punkt
ist die universelle Akzeptanz.

Das heildt, die Kirche als Ganzes muss akzeptieren, muss erkennen, dass dieses
Dokument Schrift ist, und muss darin Wert finden. Dokumente, die scheinbar von
exklusiven Sekten oder Gruppen stammen oder nur von diesen akzeptiert werden,
wirden wahrscheinlich nicht akzeptiert werden. Aber jene Dokumente, die die
Kirche als Ganzes wertvoll zu finden scheint und die sie als maBgeblich empfinden.

Und schliefSlich muss ein Dokument in den meisten Fallen von einem der Apostel
Jesu oder von einem ihrer Mitarbeiter geschrieben worden sein. Offensichtlich ist ein
Buch von jemandem wie Paulus oder Petrus ein guter Kandidat fir das Neue
Testament. Oder ein Buch von jemandem wie Markus, der der Uberlieferung nach
ein enger Vertrauter von Petrus war oder ein Interpret von Petrus war.

Oder Lukas, von dem bekannt ist, dass er ein Mitarbeiter von Paulus ist. Die meisten
Dokumente des Neuen Testaments sind also solche, die von einem Apostel oder
jemandem, der eng mit ihm verbunden ist, verfasst wurden. Also noch einmal, nur
um zu zeigen, dass es scheint, dass es sehr friih in der Kirche ein Bewusstsein fiir eine
Gruppe von Schriften gab, die diese neue Bundesbeziehung in Christus bezeugten.

Diese neue Bundesbeziehung, die das Alte Testament vorausgesehen hat und die
nun in Christus eingefiihrt wurde, um die herum eine Gruppe von Dokumenten
entstehen wiirde, die dies bezeugten. Und es gibt bereits ein aufkommendes
Bewusstsein dafiir, dass, obwohl es fast 300 Jahre gedauert hat, bis die endgiiltige
Form davon entsteht, die Kirche nichtsdestotrotz ... Historisch gesehen wusste sie
immer, an wen sie sich wenden konnte, um maligebliche Schriften zu finden und die



16

Stimme Gottes weiterhin zu ihnen sprechen zu héren. Und interessanterweise
entschied sich Gott dafiir, die menschlichen Prozesse und Mechanismen der
Geschichte erneut zu durcharbeiten, um die Anerkennung jener Dokumente
herbeizufiihren, die die Kirche als malRgebliche Schriften anerkannte.

Die nachste Frage ist nun, wie wir das lesen oder wie interpretieren wir diese Gruppe
von Schriften, die wir den Kanon des Neuen Testaments nennen? Wenn man es als
neutestamentlichen Kanon bezeichnet, besteht die Gefahr, dass man versucht sein
konnte, es als eine Art monolithischen Block zu betrachten. Das bedeutet, das Neue
Testament im Grunde als eine homogene Gruppe von Dokumenten zu behandeln,
die sich ganz einfach dhneln. Man liest sie auf die gleiche Weise, sie haben den
gleichen Inhalt, und man liest sie irgendwie in der Wohnung, ohne irgendeine
Variation oder einen Unterschied zu sehen.

Gleichzeitig ist das Einzigartige und ich denke ein Zeugnis fiir die Weisheit Gottes,
aber auch fir die Kirche, den Wunsch der Kirche, einen Kanon des Neuen Testaments
in all seinem Reichtum und seiner Vielfalt zu bewahren, die Tatsache, dass, obwohl
wir behaupten, das Neue Testament sei ein Buch, es gleichzeitig eine Vielfalt von
Texten ist, die nicht nur eine Vielzahl von Fragen und Themen behandeln, die zu
unterschiedlichen Zeiten geschrieben wurden. sondern setzen sich aus
verschiedenen literarischen Typen zusammen. Ich dachte immer, es ware
interessant, innezuhalten und nachzudenken, was wir nicht tun werden, aber es
ware interessant, innezuhalten und dariber nachzudenken, wenn Gott sich im 21.
Jahrhundert offenbaren wiirde, welche Mittel er einsetzen wiirde, literarisch oder
anderweitig, um sich zu offenbaren. Im ersten Jahrhundert offenbarte sich Gott
durch die normalen, allgemeinen und standardmaRigen literarischen Gattungen oder
literarischen Typen des ersten Jahrhunderts.

Ein Genre ist, wenn Sie Franzdsisch sprechen oder Franzosisch lernen, Genre
bedeutet einen Typ oder eine Art. Es wird in der Literaturkritik und in der
Bibelwissenschaft haufig auf Arten von Literatur angewendet, auf verschiedene
Arten von Literatur, die gruppiert werden kénnen, weil sie erkennbare Merkmale wie
Briefe oder Romane oder Gedichte oder solche Dinge teilen, um sehr breite
Kategorien zu verwenden. Das Gleiche gilt fiir das Neue Testament.

Es besteht aus einer Vielzahl von literarischen Typen, und hier kommt das ins Spiel.
Nun, die meisten von uns schauen sich das an und erkennen automatisch, was wir
sehen. Sie sehen sich einen Cartoon an.

Genauer gesagt, sehen Sie sich einen Peanuts-Cartoon an. Genauer gesagt
konzentriere ich mich auf schriftliche Dokumente. Was sind die Indikatoren, um zu
zeigen, wie du jeden Tag Entscheidungen lber ein Genre triffst, und das die Art und
Weise interpretiert, wie du etwas liest, obwohl du dir der Art und Weise, wie du es
tust, nicht bewusst bist? Welche Merkmale deuten fir Sie eindeutig darauf hin, dass



17

Sie es mit einem Cartoon zu tun haben, im Gegensatz zu einer historischen
Dokumentation oder einem Sportdokument, dem Sportteil der Zeitung oder etwas
anderem? Dann schauen wir uns an, welche Auswirkungen das auf lhr Verstandnis
hat.

Was zeichnet dieser Text aus? Du wirst wahrscheinlich nachdenken miissen, denn
auch hier tust du dies unbewusst. Du haltst nicht inne und denkst, das ist jetzt ein
Cartoon aus diesem und jenem Grund. Du erkennst einfach, was es ist, und du
springst hinein, weil das Teil unseres gemeinsamen kulturellen Codes und
Verstandnisses ist.

Die Tatsache, dass es aus Bildsegmenten besteht, aus einer Abfolge von Bildern und
dass es gezeichnet ist. Mit anderen Worten, es handelt sich nicht um Fotografien.
Das sind keine echten Fotos von einer Person.

Es sind Karikaturen oder es sind Bilder, die gezeichnet wurden. Nochmals, wenn du
jemanden sehen wiirdest, der ihm korperlich ahnlich sieht, ware das grotesk. Wir
wissen, dass das fur Cartoons in Ordnung ist.

Sie sind Karikaturen. Die Tatsache, dass Sie diese Sequenzen von Bildern haben, die
Bewegungen darstellen, ist ein Hinweis darauf, dass Sie es mit einem Cartoon zu tun
haben. Irgendetwas anderes? Abgesehen von der Tatsache, dass dort Erdnisse
stehen, erkennen wir, dass es sich um eine Art Cartoon handelt.

Ja, Sie haben die Blasen. Das ist die Art und Weise, wie sie Sprache oder Gedanken
darstellen, durch die Wortblasen am oberen Rand der Rahmen. All diese Dinge
fuhren dazu, dass wir automatisch erkennen, dass dies zu einer bestimmten
literarischen Gattung eines Cartoons gehort.

Nun, das Problem ist mit dem Neuen Testament, wir haben es oft mit literarischen
Genres zu tun, mit denen wir nicht vertraut sind. Das sind Genres, die die ersten
Leser verstanden haben und mit denen sie vertraut waren, die uns aber vielleicht
etwas fremder sind. Auch solche, die eine gewisse Analogie zu unserer Zeit haben,
wie die Briefe des Paulus.

Die meisten von uns lesen und schreiben immer noch Briefe, aber die Briefe im
ersten Jahrhundert mégen anders zusammengesetzt worden sein oder auf eine
etwas andere Weise funktioniert haben oder andere Teile hatten, als wir es gewohnt
sind. Wenn wir uns also das Neue Testament ansehen, dann miissen wir nicht nur
den historischen, politischen, religiosen und kulturellen Hintergrund verstehen,
sondern auch den literarischen Kontext. Verstehen Sie, welche Art von literarischen
Genres die Autoren des Neuen Testaments verwenden, Genres, die zu ihrer Zeit
Ublich waren und Uber die die meisten Menschen, dhnlich wie wir, einfach nicht viel
nachgedacht haben, aber dass wir vielleicht bewusster darliber nachdenken missen,



18

welche literarischen Genres die Autoren verwendet haben und wie sich das auf die
Art und Weise auswirkt, wie wir einen Text interpretieren.

Und wir werden einige Beispiele daflir geben. Ich bin zum Beispiel davon Gberzeugt,
dass das Buch der Offenbarung missverstanden wird, wenn man nicht zumindest
teilweise verstanden hat, in welcher literarischen Gattung es vermittelt wurde, und
wie die ersten Leser das verstanden und verstanden haben. Was also die
literarischen Genres des Neuen Testaments betrifft, die grundlegenden literarischen
Typen, so ist die erste wiederum eine, mit der die meisten von uns ziemlich vertraut
sind, aber auch hier kénnen sie immer noch Konventionen haben, die sich etwas von
der Art und Weise unterscheiden, wie wir heute Erzahlungen oder Geschichten
schreiben und lesen.

Die Evangelien und die Apostelgeschichte, obwohl ich sie nicht alle in einen Topf
werfen und sagen mochte, dass Apostelgeschichte und Evangelien notwendigerweise
identisch sind, gehoren beide zum literarischen Typ der Erzéahlung. Wir diirfen sie
also nicht als Rezepte oder als wissenschaftliche Beschreibungen und Dokumente
eines Experiments lesen, auch nicht als Briefe oder einfache Beschreibungen,
sondern wir mussen sie als Autoren lesen, die durch das Medium der Geschichte
kommunizieren. Ich bin iberzeugt, dass diejenigen, die am besten in der Lage sind,
die Evangelien zu verstehen, oft verstehen, wie Romane und wie Erzahlung und
Geschichte funktionieren.

Und wenn man versteht, wie eine Erzdahlung und eine Geschichte funktioniert, wie
sie kommuniziert, ist man oft besser in der Lage, die Evangelien zu verstehen und zu
lesen. Nochmals, weil die Autoren durch die Geschichte kommunizieren. Der
Schlissel liegt darin, zu verstehen, warum die Autoren schreiben. Was versuchten sie
zu erreichen, indem sie die Geschichten, die sie machten, zusammenstellten? Mit
anderen Worten: Warum haben die Autoren von allem, was Jesus gesagt und getan
hat, geschrieben, was sie getan haben? Es ist interessant, wenn du Matthaus,
Markus, Lukas und Johannes liest, hoffentlich hast du das inzwischen
herausgefunden, keiner von ihnen erzahlt dir alles, was Jesus gesagt und getan hat.

AuBer Lukas erzahlt dir keiner von ihnen etwas Uber Jesus als Kind. Und Lukas sagt
nur ganz kurz etwas. Die meisten von ihnen stiirzen sich direkt in seinen
Erwachsenendienst.

Und nur zwei von ihnen erzdhlen von seiner Geburt. Die Verfasser des Evangeliums
schreiben also keine Biographien in dem Sinne, wie wir es kennen. Sie schreiben
Biografien aus dem ersten Jahrhundert, die selektiv sein kdnnten.

Das heillt, die Autoren, Matthaus, Markus, Lukas und Johannes, hatten eine Absicht,
eine theologische Absicht, etwas, das sie der Gemeinde Uber Christus sagen wollten,
einige Themen, die sie ansprachen, und sie nahmen diese Ereignisse nur aus dem



19

Pool der Informationen auf. Alle Informationen, die sie Giber das Leben Jesu, seine
Geburt, sein Leben, seine Lehre, seinen Tod und seine Auferstehung hatten,
schlossen sie ein und stellten sie so zusammen, dass sie kommunizierten und ihren
Zweck erflllten. Wie wir sehen werden, haben wir meiner Meinung nach deshalb
vier Evangelien.

Warum hatte die Kirche nicht einfach eine Art Verschmelzung eines groRen
Evangeliums? Jemand hat das tatsachlich schon sehr friih in der Kirche versucht. Das
liegt daran, dass alle vier Evangelien komplementare, aber sehr unterschiedliche
Ansadtze dessen prasentieren, wer Jesus ist. Und ohne sie waren wir in mancher
Hinsicht verarmt, was unser Verstandnis von Christus angeht.

Wir missen also verstehen, dass die Evangelien Erzahlungen sind, Geschichten, die
nach den Mal3staben der Biographien des ersten Jahrhunderts geschrieben wurden.
Und nochmals, die Evangelien kommen nicht heraus und sagen, das ist es, was du
tun sollst, sondern sie illustrieren es, indem sie eine Geschichte erzahlen. Sie lehren
durch das Medium der Erzahlung oder Geschichte.

Eine weitere gute Mdglichkeit, sich mit Geschichten vertraut zu machen, ist die
Analyse von Filmen. Wenn du analysieren kannst, wie Filme funktionieren und wie
sie ihren Standpunkt vermitteln, wirst du, glaube ich, ein besserer Experte im Lesen
von Romanen werden. Durch Dinge wie Wiederholung und Dialog.

Nochmals, die Schreiber einer Erzahlung kommen nicht heraus und sagen lhnen
genau, das ist es, was ich sage. Sie tun dies, indem sie eine Geschichte erzahlen.
Indem wir die Geschichte verstehen, wie Erzahlungen durch Dialoge,
Wiederholungen, Abschnitte, in denen der Autor mehr Zeit verbringt, usw.
funktionieren.

Und das sieht man oft in Filmen. Vor nicht allzu langer Zeit, ich weil nicht, ob
irgendjemand von euch es gesehen hat, nur hier vor nicht allzu langer Zeit, sie hatten
irgendwie, ich glaube, es war das 25-jahrige Jubildum der Zurlick in die Zukunft-Filme
von Michael J. Fox. Vielleicht haben sich einige von euch diese angeschaut.

Das erste, das allererste war ein allererstes Date, das ich mit meiner Frau hatte, um
Zurick in die Zukunft 1 zu schauen. Und es ist interessant, das zu beobachten und zu
sehen, wie die Geschichte funktioniert. Die Hauptidee, die der Film meiner Meinung
nach zu vermitteln versucht, wird ein paar Mal wiederholt, sie wird ein paar Mal in
Dialogen wiederholt, besonders gegen Ende des Films, und dann wird sie in einer
Reihe interessanter Dinge illustriert. Und das ist, ich denke, die Hauptidee des Films
ist, dass man alles erreichen kann, wenn man nur seinen Kopf benutzt.

Dieser Satz ist tatsachlich in ein paar Zeilen enthalten. Und erinnert sich noch jemand
an die allerletzte Szene? Das passiert ein paar Mal. Der Kopf spielt eine



20

Schlisselrolle, vor allem, wenn der Arzt, er ist hingefallen und ein Pflaster auf dem
Kopf hat, er hat sich den Kopf gestof3en.

Erinnert sich noch jemand daran, dass Marty McFly am Ende im Delorean sitzt und
er das Ding auf Vordermann bringen muss, er muss das Auto bekommen, er muss es
starten und die Startlinie an einem bestimmten Punkt verlassen, und er muss es auf
88 Meilen pro Stunde bringen, damit er wieder in seinen Tag zurlickversetzt wird? in
die Zukunft. Und das Auto bleibt genau dann stehen, wenn der Alarm ausgel6st wird,
er hat einen Alarm in seinem Auto, der ihm sagen soll, wann er losfahren soll, und
das Auto bleibt genau in dem Moment stehen, als der Alarm klingelt. WeiR jemand,
wie er das Auto startet? Erinnert sich noch jemand? Er schlagt mit dem Kopf gegen
das Lenkrad.

Man hat also, durch die Wiederholung verschiedener Szenen, durch entscheidende
Dialoge, die Betonung, dass man alles tun kann, wenn man seinen Kopf benutzt. Und
so funktioniert Erzahlung in etwa. Wenn wir uns also die Evangelien ansehen, helfen
uns Wiederholungen und solche Dinge zu verstehen, was der Hauptpunkt der
Biographien ist, die Erzahlung von Matthaus, Markus, Lukas und Johannes.

Gut, wir haben noch drei weitere literarische Themen.

Hier ist Dr. Dave Mathewson, der Geschichte und Literatur des Neuen Testaments
vortragt, Vortrag 5 Giber Weihnachten und den Kanon.



