Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen

Testaments, Vortrag 4, Judentum und soziale Werte
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt

Dies ist Vorlesung 4 in Dr. David Mathewsons New Testament History and Literature
on Judaism and Social Values.

Dr. Mathewson. Beginnen wir mit dem Gebet. Und dann haben wir uns diese Woche
und wahrscheinlich die nachste Woche den Hintergrund und die Umgebung
angesehen, um uns auf die Dokumente des Neuen Testaments vorzubereiten. Wir
haben versucht, ein sehr umfassendes Bild zu zeichnen, politisch, historisch, religits
und heute kulturell, in Bezug auf das, was vor sich ging, und konzentrierten uns
insbesondere auf die Zeitspanne, in der das Neue Testament geschrieben wurde, um
den Hintergrund und Vordergrund dafiir zu schaffen, warum das Neue Testament
geschrieben wurde. Nochmals, in der Erkenntnis, dass das Neue Testament aus sehr
spezifischen historischen, religiosen und kulturellen Umstanden hervorgegangen ist,
die von ihnen beeinflusst wurden, auf sie zu reagieren, sie zu kritisieren usw.

Wir haben uns in letzter Zeit vor allem auf den religiosen Hintergrund konzentriert
und gesehen, dass sowohl aus der griechisch-romischen Welt in der griechischen
Welt als auch aus der romischen Welt, die nun das dominierende Reich war, und
auch aus der judischen Welt verschiedene religiose Optionen und Einfllisse zur
Verfligung standen. Wir haben aber auch gesehen, dass Religion und Politik nicht
leicht zu unterscheiden sind. Das galt vor allem in der griechisch-romischen Welt, die
Loyalitat zu Rom hatte auch religiose Implikationen.

Es gab also nicht diese strikte Trennung zwischen Religion und Politik, an die wir oft
denken konnten. Heute mdéchte ich das abschliefen und mich auch ein wenig auf die
kulturellen Hintergriinde konzentrieren. Was waren einige der dominierenden
Trends? Nochmalen wir ganz grob: Was waren einige der vorherrschenden
gesellschaftlichen Trends, einige der sozialen Werte, die die Art und Weise
bestimmen, wie Menschen miteinander umgehen, und die Art und Weise, wie
Menschen leben und denken, die einen Einfluss auf einige der Dinge hatten, die wir
im Neuen Testament lesen? Dann mdchte ich lhnen auch ein paar Beispiele fiir Texte
aus dem Neuen Testament geben, bei denen das Verstandnis des historischen,
geografischen und kulturellen Hintergrunds einen kleinen Unterschied in der Art und
Weise machen kdnnte, wie wir es tatsachlich lesen.

Aber beginnen wir zuerst mit dem Gebet. Vater, wir sind uns der Ungeheuerlichkeit
der Aufgabe bewusst, zu versuchen, das zu verstehen, was nichts Geringeres ist als
Dein Wort und Deine Offenbarung an uns. Deshalb bitten wir dich um deine
Befahigung, klar dariber nachzudenken, alles, was wir sind und alles, was wir haben,
und unser bestes Denken in die Aufgabe einzubringen, zu versuchen, deine



Offenbarung fir uns zu erkennen, nicht nur fir dein Volk im ersten Jahrhundert,
sondern wie du auch heute noch in deinem Wort zu deinem Volk sprichst. Im Namen
Jesu beten wir, Amen.

In Ordnung, eine Sache, die ich tun mdchte, bevor ich mich auf den kulturellen
Hintergrund konzentriere, Sie werden einen Abschnitt in lhren Notizen bemerken,
der unserer Diskussion Uber die jlidischen religiosen philosophischen politischen
Optionen folgt. Indem ich viel sage, neigen viele Gelehrte dazu, Giber das Judentum
zu sprechen.

Das heiBt, es scheint eine Vielzahl von Arten oder zumindest Bewegungen innerhalb
des Judentums zu geben, zumindest einige Parteien, nicht dass jeder einer von ihnen
angehoren misste. Es scheint ein gemeinsames Judentum gegeben zu haben, aber
eine Reihe von Parteien innerhalb dieses Judentums. Aber in diesem Zusammenhang
habe ich in Ihren Notizen einen Abschnitt mit dem Titel "Die Literatur des
Judentums".

Und ich will mir das alles nicht ansehen. Ich méchte nur zwei oder drei davon
ansprechen, mit denen Sie vielleicht vertraut sind oder denen Sie beim Lesen
begegnen konnten, nur damit Sie es verstehen. Als ich aufwuchs, dachte ich, dass das
Neue Testament das einzige Buch ist, das jemals im ersten Jahrhundert geschrieben
wurde.

Aber eigentlich ist das Neue Testament nur ein Teil einer ganzen Literatur, die vor
der Zeit des Neuen Testaments und sogar danach entstanden ist. Und es kann uns oft
helfen zu verstehen, was die Menschen dachten oder wie sie Gottes VerheiBung
interpretierten, wie sie verstanden, was es bedeutete, ein Jude zu sein oder Gottes
Volk zu sein. Und das gibt oft Aufschluss darliber, wie wir damals das Neue
Testament lesen und was die Autoren des Neuen Testaments gedacht oder getan
haben oder worauf sie auch reagiert haben mégen.

Ich méchte nur drei davon hervorheben. Die erste ist die Nummer zwei in dieser
Literatur des Judentums, und das ist das, was man die Mischna nennt. Die Legende
besagt, dass man jetzt zusammen mit dem Alten Testament zuriickgehen muss,
zusammen mit dem Gesetz, das Moses gegeben wurde, erinnert man sich,
insbesondere die Blicher Exodus, Levitikus und Deuteronomium buchstabieren die
mosaische Gesetzgebung, das Gesetz, das Gott Mose gab.

Neben dem geschriebenen Gesetz gab es, wie die Legende besagt, auch eine
miindliche Uberlieferung oder ein miindliches Gesetz, das Mose gegeben wurde.
Aber der Punkt, den ich machen mdchte, ist, dass neben dem geschriebenen Gesetz
ein Korpus von miindlichen Befehlen und miindlichen Gesetzen und miindlichen
Traditionen entstanden ist, die miindlich und nicht in schriftlicher Form
weitergegeben wurden. Aber um 200 n. Chr., also etwa 150 bis 100 Jahre nach der



Zeit, in der das Neue Testament geschrieben wurde, etwa 200 n. Chr., wurde diese
mundliche Literatur dann niedergeschrieben und in schriftlicher Form in einem
Dokument kodifiziert, das als Mischna bekannt ist.

Die Mischna, eine englische Ubersetzung davon, finden Sie in unserer Bibliothek.
Aber obwohl es kommt, fragst du dich vielleicht, warum wir tGiber ein Dokument
sprechen, das etwa hundert Jahre spater ist als das Neue Testament. Da es
Informationen enthielt, die miindlich Gberliefert wurden, spiegelt es oft wider, wie
Juden und andere bereits im ersten Jahrhundert tber verschiedene Themen dachten,
obwohl es um 200 n. Chr. kodifiziert und niedergeschrieben wurde.

Das ist es also, was die Mischna ist. Zusammen mit dem geschriebenen Gesetz, das
Mose gegeben wurde, gab es eine Tradition des miindlichen Gesetzes, die sich um
dieses Gesetz herum entwickelte, und dieses miindliche Gesetz wurde schlieRlich in
diesem Dokument niedergeschrieben, das wir als Mischna kennen. Ein weiteres
Stick Schrift, das Sie kennen mussen, ist das vorletzte, die Targums.

Die Targums sind im Grunde so entstanden. Im Land Palastina, als aramaische
Sprache, erinnern Sie sich hoffentlich aus dem Alten Testament, dass das Alte
Testament hauptsachlich in welcher Sprache geschrieben wurde? Jeder kann
Hebraisch, bis auf ein paar kleine Abschnitte im Alten Testament, die auf Aramaisch
geschrieben wurden. Das Alte Testament wurde auf Hebraisch geschrieben.

Als die Menschen in Palastina jedoch anfingen, Aramaisch zu sprechen, bestand ein
Bediirfnis, vor allem, da sie sich in ihren Synagogen zum Gottesdienst trafen, als die
Bibel gelesen, erklart und ausgelegt wurde, es bestand die Notwendigkeit, dies in
ihrer Sprache, der Sprache des Aramaischen, zu tun. SchlieBlich wurden auch diese
aramaischen Ubersetzungen und Paraphrasen kodifiziert und niedergeschrieben.
Obwohl sie anfangs eher die Form von Predigten und mindlichen Vortragen
annahmen, waren auch sie dem Schreiben in den Formen verpflichtet, die wir heute
als die Targums kennen.

Auch hier kamen sie ein paar hundert Jahre nach dem Neuen Testament, aber sie
verkorpern vielleicht immer noch, was die Juden im ersten Jahrhundert dachten und
wie sie das Alte Testament interpretierten und verstanden. Also, die Mischna, wieder
die schriftliche Aufzeichnung des miindlichen Gesetzes, die im Judentum Uberliefert
wurde, die Targums, eine Art araméische Paraphrasen und Ubersetzungen des Alten
Testaments, die ebenfalls niedergeschrieben wurden. Die letzte, Uber die wir bereits
gesprochen haben, aber eine letzte, die wichtig ist, sind die Schriftrollen vom Toten
Meer.

Wir sprachen Uber die Essener und die Qumran-Gemeinschaft. Die Dokumente, die
wir haben und die die Gemeinschaft von Qumran bezeugen, habe ich euch das Bild



dieser Hohle gezeigt. Es gibt eine Reihe von Hohlen, in denen sie diese Dokumente
freilegten, die wir als Schriftrollen vom Toten Meer kennen.

Diese Dokumente enthalten eine Reihe interessanter Dinge. Einige dieser
Dokumente sind in Wirklichkeit Kommentare, zum Beispiel zu Passagen aus dem
Alten Testament, um zu zeigen, wie die Griindung der Qumran-Gemeinde tatsachlich
im Alten Testament vorausgesehen und vorhergesagt wurde. Sie nahmen also oft
prophetische Literatur mit und es war eine Art Kommentar, um zu zeigen, dass die
Propheten tatsachlich die Griindung dieser Qumran-Gemeinschaft vorausgesehen
haben.

Erinnern wir uns, dass die Qumran-Gemeinde nicht nur tGber die romische Herrschaft
verargert war, sondern auch Uber die Art und Weise, wie die Dinge in Jerusalem vor
sich gingen. Sie dachten, Jerusalem und der Tempel seien korrupt. Und so zogen sie
fort, trennten sich und zogen sich in die Wiiste zurlick, um ihre eigene Sekte, ihre
eigene Bewegung innerhalb des Judentums zu griinden.

Und um das zu rechtfertigen, beriefen sie sich oft auf Passagen aus dem Alten
Testament, um zu zeigen, dass sie die wahre Erfillung dessen seien, wovon die
Propheten sprachen. Sie waren der wahre Tempel Gottes. Sie finden auch
Dokumente, die sich zum Beispiel darauf beziehen, dass es ein ziemlich strenges
Regime gab, das befolgt werden musste, um Mitglied der Qumran-Gemeinschaft zu
sein, und sogar Testzeiten.

Man arbeitete sich bis zu den Levels hoch und bestand den Test, um ein vollwertiges
Mitglied der Qumran-Gemeinschaft zu werden. Eine interessante Frage, die ich
neulich gelesen habe, ist, ich glaube, ich habe das auch meinen Kindern erzahlt,
wenn du ein Kind hattest, das rebelliert, du es zu den Altesten bringst und das Kind
wegen seiner Art und Weise, wie es sich verhalten hat, zu Tode gesteinigt wurde. Sie
haben also solche Befehle.

Wie sollen sie in dieser Gemeinschaft, innerhalb der Qumran-Gemeinschaft, handeln
und leben? Die Qumran-Dokumente sind also wichtig, weil sie uns zumindest sagen,
was einige Juden an diesem Tag dachten, wie sie das Alte Testament interpretierten,
was sie verstanden, als sie an einen kommenden Messias dachten usw. Das
Judentum verfligt also Uber einen reichen Bestand an Literatur, und das sind nur drei
Beispiele, die Mischna, die Targums und die Schriftrollen vom Toten Meer, die uns
helfen, ein Bild von der jliidischen Religion und dem Judentum und dem Volk Gottes
zu zeichnen, was sie dachten, was sie lehrten, wie sie im ersten Jahrhundert lebten,
als das Neue Testament entstand. Und wieder werden wir oft auf einige dieser
Dokumente zuriickgreifen, die uns helfen kdnnen, bestimmte Abschnitte des Neuen
Testaments zu verstehen und zu erhellen.



Nachdem ich nun ein wenig tber das politische Klima und die Umwelt gesprochen
habe, und dann lber das religiose Klima, sowohl in der griechischen und rémischen
Welt als auch in der jidischen Welt, mdchte ich ein wenig Giber das kulturelle Umfeld
sprechen, noch einmal sehr, sehr allgemein Gber das kulturelle Umfeld, indem ich
daruber nachdenke, welche kulturellen Codes die Art und Weise bestimmten, wie die
Menschen miteinander umgingen und wie sie lebten. Welche Dinge schatzten sie
kulturell, die ihre Entscheidungen beeinflussten und wie sie miteinander umgingen?
Das Wichtige daran ist, dass ihre kulturellen Werte manchmal sehr, sehr
unterschiedlich und verschieden von unseren eigenen waren. Wenn man also einen
Text liest, insbesondere einen alten Text wie das Alte und das Neue Testament,
besteht ein Teil der Schwierigkeit darin, dass wir beim Lesen bestimmter kultureller
Bezlige dazu neigen, sie sogar unwissentlich zu lesen und im Lichte unserer eigenen
kulturellen Werte und Erfahrungen zu interpretieren.

Anstatt zuerst zu versuchen, uns zu distanzieren und die Distanz zu erkennen, die
Uberwunden werden muss, um den Text im Licht seiner eigenen kulturellen Codes
und Werte zu verstehen, die die Art und Weise bestimmt hatten, wie die Menschen
dachten, interagierten und ihr Leben lebten. Und noch einmal, ich mdchte einfach
ein paar dieser oder drei dieser sozialen Werte erwdhnen. Der erste ist das, was ich
als Scham um jeden Preis vermieden habe.

Dies rihrt von der Idee her, dass Konformitat wahrscheinlich mehr als wir es heute
oft gewohnt sind, in gewisser Weise ein sehr wichtiger kultureller Code oder Wert
war. Das heildt, Scham um jeden Preis zu vermeiden. Wenn du im ersten Jahrhundert
gelebt hast, war es deine Pflicht, auf eine Weise zu handeln, die ehrenhaft war und
nicht um jeden Preis Schande Uber dich oder deine Familie brachte.

Auch hier war es im Grunde die Gesellschaft, die bestimmte, was beschamendes
Verhalten und was ehrenhaftes Verhalten darstellte. Und du solltest nach diesen
Normen handeln. In einer Gesellschaft, in der wir manchmal daran gewdhnt sind,
unsere eigene Person zu sein und die gesellschaftlichen Normen zur Schau zu stellen,
hat man das im ersten Jahrhundert nicht getan.

Sie haben sich an angemessene kulturelle Standards gehalten. Vermeiden Sie also
Scham um jeden Preis. Handeln Sie auf eine Weise, die ehrenhaft ist.

Wenn dein Charakter die Ehre war, deine Ehre in Frage gestellt wurde, hast du auf
schandliche Weise gehandelt. Du musstest tun, was notwendig war, um deine Ehre
wiederherzustellen. Im Neuen Testament zum Beispiel berichten alle Evangelien,
insbesondere die synoptischen Evangelien, von einer Befragung Jesu, vor allem
gegen Ende der Evangelien, kurz vor Jesu Verhaftung und Kreuzigung.

Oft berichten die Evangelien von Jesus im Konflikt mit einigen der Gruppen, Uber die
wir gesprochen haben, den Pharisdern und den Sadduzdern. Und oft versuchen sie,



Jesus in eine Falle zu locken, indem sie Fragen stellen. Und ich denke, man sollte sich
diesen Fragen nicht nur nahern, wenn man sie nur als Versuch sieht, Jesus zum
Stolpern zu bringen, sondern auf der anderen Seite sind diese Fragen auch dazu
gedacht, Jesu Ehre herauszufordern.

In einer Gesellschaft und Kultur, die die Ehre und die Wahrung der Ehre Uber alles
andere stellte, die nach den entsprechenden Ehrenkodexen lebte, ware es in ihren
Augen eine gute Sache, wenn die Pharisdaer und Sadduzaer Jesus zum Stolpern
bringen kdnnten, wenn sie seine Ehre herausfordern und Schande Gber ihn bringen
konnten. Interessanterweise fordert Jesus also oft ihre Ehre heraus, indem er Fragen
direkt zurlckstellt. Eine andere Mdéglichkeit, wie du dich selbst schamen kdnntest, ist
zum Beispiel, wenn dir jemand etwas angetan hat, wird das verschwinden, das geht
mit einem dritten kulturellen Code oder Wert einher, den wir uns gleich ansehen
werden.

Aber wenn dir jemand etwas angetan hat, wie dir Geld zu geben oder einen Ort, an
dem er dir einen Job verschaffen kann oder so etwas, dann war es Schande, dich
selbst zu entehren, wenn du es versaumt hast, Dankbarkeit zu zeigen, wenn du es
versaumst, Dankbarkeit zu zeigen. Es ging darum, sich schandlich zu verhalten. Es
war also noch einmal ehrenvoll, gut Gber jemanden zu sprechen, ihn anzuerkennen
und ihm einfach extreme Dankbarkeit zu zeigen, der einem bestimmte finanzielle
oder andere Vorteile zuteil werden lieR.

Vermeiden Sie also Scham um jeden Preis. Ein weiteres Beispiel: Es gibt ein
interessantes Gleichnis, das Jesus lehrt. Wenn du dich daran erinnerst, dass der
Mann, der um Mitternacht im Bett lag und jemand, eigentlich sein Nachbar, jemand
zum Haus seines Nachbarn kam und ihn um Brot bat, jemand, der wieder auf Reisen
war, was das Ehrenhafte war, diese Person aufzunehmen und fir sie zu sorgen.

Es wiirde eine Schande Uber dich bringen, wenn du diese Person abweisen wirdest.
Aber dieser Mensch hat kein Brot und wieder ware es eine Schande fir ihn, wenn er
keine Mahlzeit bereitstellen wiirde. Er geht also zum Haus seines Nachbarn, der
zufallig schlaft, und seine Familie auf dem Boden, und er klopft an die Tir und es
heit, dass die Person, die geschlafen hat, obwohl sie nicht aufstehen wollte, es
getan hat.

Das bedeutete vielleicht, Gber seine Kinder und seine Familie zu treten und sie
aufzuwecken, aber er tat es. Warum? Denn es ware eine Schande fiir ihn gewesen,
nicht aufzustehen und die Not dieses Menschen zu befriedigen und seinem Nachsten
Brot zu geben, damit dieser den anderen Menschen ernahren kann. Die Idee,
ehrenhaft zu handeln und Scham um jeden Preis zu vermeiden, war also ein
wichtiger kultureller Wert.



Ein anderer, kein Mensch ist eine Insel. Um es einfach zusammenzufassen: Wichtiger
als das, was man als Individuum war, war die Gruppe, der man angehorte. Deine
Familie, deine GroRfamilie usw. war also viel wichtiger als das, was du als Individuum
warst.

Und einigen Kulturen in unserer Welt fallt es leichter, das zu verstehen als andere.
Der letzte Punkt sind die Patrons und ihre Kunden. Dies schien eine sehr bedeutende
kulturelle Dynamik im ersten Jahrhundert zu sein.

Und wie es lief, war folgendes: ein Patron, und man muss diese beiden Begriffe
kennen, und diese kulturelle Dynamik wird an einer Reihe von Stellen im Neuen
Testament auftauchen, besonders wenn wir zum Buch 1. Korinther kommen. Das
scheint manchmal Gberall durcheinander zu sein. Aber die Patron-Klienten-
Beziehung im ersten Jahrhundert verlief so.

Und es ist ein bisschen mit dem ersten abgeschlossen, um Scham um jeden Preis zu
vermeiden. Die Patron-Klient-Beziehung lief folgendermaRen ab. Obwohl die
wohlhabende Elite im ersten Jahrhundert eine Minderheit war, war es in der Regel
ein Mazen, aber wir werden gleich sehen, dass ein Mazen ein wohlhabendes Mitglied
der Gesellschaft war.

Was ein Gonner tun kdnnte, ist, einige dieser Vorteile jemandem zu gewahren oder
auszuweiten, der nicht so viel oder weniger zu tun hatte oder weiter unten auf der
soziobkonomischen Leiter stand. Ein wohlhabender Mazen kénnte sich also dafiir
entscheiden, etwas fiir die ganze Stadt zu finanzieren, vielleicht Arbeit oder
finanzielle Leistungen zu gewdhren oder jemandem zu helfen, der finanziell nicht so
gut dasteht. Und das war der Patron.

Der Kunde war die Person, der diese Person half. Der Patron ist also eine
wohlhabende Person. Die Kunden sind die weniger zu erledigenden Personen, denen
der Patron hilft und die er erreicht und die finanzielle Vorteile ausweitet.

Im Gegenzug fir finanzielle Vorteile wurde von dem Klienten erwartet, dass er
grundsatzlich gut Gber diese Person spricht und sie unterstitzt, vielleicht politisch,
wegen dem, was er getan hat. Also nochmals, es zu versaumen, extreme Dankbarkeit
zu zeigen, wenn ein Gonner einen finanziellen Vorteil gewahrt hat oder auf andere
Weise, als Kunde, dem Gonner keine extreme Dankbarkeit zu zeigen, wiederum war
undenkbar und bedeutete, Schande Uber sich selbst zu giellen, weil man sich auf eine
sehr unehrenhafte Weise verhalten hatte. Also diese Patron-Klient-Dynamik, Patrons
sind wohlhabende Individuen, die Klienten, diejenigen, die weniger zu tun haben,
denen sie im Austausch fiir ihre Unterstiitzung Vorteile gewahren kénnen und im
Austausch dafir, dass sie im Grunde herumgehen und damit prahlen, wie wunderbar
sie in der Stadt waren, damit jeder weil}, was fiir eine gute Tat sie getan haben.



Das war also eine Art Patron-Klienten-Dynamik im ersten Jahrhundert. Und wie ich
euch zu zeigen hoffe, steckt diese Dynamik hinter einigen der Probleme, die Paulus
im 1. Korintherbrief anspricht. Und wir werden sehen, wie das funktioniert.

In Bezug auf diese drei kulturellen Dynamiken im Allgemeinen, um sehr schnell und
oberflachlich die vorherrschenden Klassen im ersten Jahrhundert zu skizzieren, um
mich vorerst nur auf drei zu konzentrieren, und noch einmal, ich mochte nicht
behaupten, dass diese wasserdicht sind oder dass es nicht mehr zu sagen gibt. Aber
im Allgemeinen mochte ich mich auf drei Klassen konzentrieren. Die erste ware die
wohlhabende Elite.

Auch hier war der groRte Teil des Reichtums im ersten Jahrhundert in den Handen
einiger weniger Eliten konzentriert. Und wieder waren es zum grof3ten Teil sehr
wenige. Die meisten Menschen waren in die zweite Kategorie der Armen gefallen,
d.h. in die Menschen, die nur versuchten, sich Tag fir Tag durchzuschlagen.

Die meisten von ihnen waren zeitweise Bauern, die wiederum einfach nur
versuchten, sich eine Existenz aufzubauen und sich buchstablich fragten, woher ihre
nachste Mahlzeit kommen wiirde. Als Jesus also seine Jliinger aufforderte, zu beten:
Gebt uns heute unser Brot flir heute, gebt uns heute unser tagliches Brot, oder sie
konnte uns sogar unser Heute geben, unser Brot fiir morgen, dann haben seine Leser
genau verstanden, wovon er sprach. Buchstablich waren etwa 70 % der Bevdlkerung
zu dieser Zeit Menschen, die sich nur durchschlagen mussten, von Tag zu Tag lebten
und sich manchmal oft fragten, woher ihre nachste Mahlzeit kam.

Die letzte Kategorie waren die Sklaven. Und die griechisch-romische Welt war dafiir
bekannt, dass sie zeitweise praktisch auf ihrem System der Sklaverei aufgebaut war.
Obwohl die Sklaverei im ersten Jahrhundert eine groRe Bandbreite umfasste.

Wenn einige von uns Uber Sklaverei nachdenken, denken wir oft, wenn man ein
wenig historisch aufgeklart ist, an die Zeit nach dem Blirgerkrieg, den Biirgerkrieg in
den Vereinigten Staaten, wo die Sklaverei hauptsachlich rassistisch motiviert war. Im
ersten Jahrhundert war das nicht der Fall. Du bist nicht ein Sklave geworden, weil du
einer bestimmten Rasse angehort hast oder so etwas.

Es gab eine Reihe von Grinden, warum du ein Sklave wurdest. Eine davon war, dass
man es sich nicht mehr leisten konnte, seinen Lebensunterhalt zu verdienen. Eine
Moglichkeit, deinen Lebensunterhalt zu verdienen, besteht zum Beispiel darin, ein
Landwirt zu sein und ein Feld zu pachten, und ein Teil deiner Produkte wiirde fir die
Zahlung der Pacht verwendet werden.

Wenn man zum Beispiel einen Misserfolg bei der Ernte hatte, konnte man seine
Miete nicht bezahlen und musste sich am Ende in die Sklaverei verkaufen. Manchmal



ware die Sklaverei im ersten Jahrhundert jedoch eine positive Erfahrung gewesen.
Einige Sklaven hatten sehr gute Lebensbedingungen und al3en recht gut.

Einige von ihnen hatten sogar die Moglichkeit, sich ihre Freiheit freizukaufen. Einigen
von ihnen wurde Verantwortung (ibertragen. Am anderen Ende des Spektrums
standen die Sklaven, die zum Dienst in den Minen in Rom eingezogen worden waren,
was sehr brutal und sehr, sehr brutale Bedingungen waren und wahrscheinlich eine
Reihe von Bedingungen dazwischen.

Die Sklaverei spielte im griechisch-romischen Reich eine grolRe Rolle und war nur ein
wesentlicher Bestandteil des Roms des ersten Jahrhunderts. Aber auch hier gab es
wahrscheinlich eine Vielzahl von Sklavereien, die von ziemlich guten bis zu eher
schlechten Bedingungen reichten. Das gibt Ihnen also wieder eine grobe Skizze der
sozialen und wirtschaftlichen Zusammensetzung dessen, wie es war, im ersten
Jahrhundert zu leben.

Bezeichnend ist auch die Tatsache, dass etwa 70 Prozent der Menschen sehr arm
waren. Und mit arm meine ich, was werden wir morgen essen? Bevor ich fortfahre,
mochte ich ein paar Beispiele dafiir geben, wie der kulturelle, ja sogar geographische,
historische Hintergrund dazu beitragt, die Lektire eines Textes, eines Textes des
Neuen Testaments, zu erhellen. Aber bevor wir das tun, noch Fragen zum kulturellen
Hintergrund oder zur Art des wirtschaftlichen Status? ja.

Sicher. ja. Nein, das ist ein sehr guter Punkt.

Was das bedeutet, ist diese Art von kurzer Antwort, die, wenn Sie die lange Antwort
wollen, sich fiur die biblische Hermeneutik anmelden sollte. Sehen Sie, dieser Kurs
gibt mir alle moglichen Mdéglichkeiten, biblische Studien zu vertiefen. Aber die Art
der kurzen Antwort ist, dass das Verstandnis des kulturellen Umfelds einfach
bedeutet, die Realitdt der Tatsache zu verstehen, dass Gott sich entschieden hat, sich
zu offenbaren, nicht in unseren kontextuellen oder nur allgemeinen Begriffen, die
jeder verstehen kann.

Aber Gott hat sich entschieden, sich zu einem bestimmten Zeitpunkt zu offenbaren.
Wir missen also zunachst verstehen, was das bedeutet und wie es aussieht.
Inwiefern macht das einen Unterschied in der Art und Weise, wie wir den Text
verstehen? Wenn wir also erst einmal begriffen haben, wie Gott sich selbst offenbart
hat und was das fir die urspriinglichen Personen bedeutete, denen er sich offenbart
hat, dann sind wir in der Lage, uns zu verzweigen und uns dann auf der Grundlage
dessen zu fragen: Wie kann ich, wenn ich erkenne, dass dies immer noch das
bleibende Wort Gottes ist, es auf mein Leben anwenden? Also, es ist nicht, lasst es
uns in seinem ersten Jahrhundert verstehen und es dort belassen, noch ist es, lasst
mich einfach diesen Text lesen und sehen, was er meiner Meinung nach bedeutet.



10

Aber lassen Sie mich fragen, was wollte Gott seinen ersten Lesern mitteilen? Und
dann, nachdem wir das verstanden haben, wie spricht das auch heute noch zu Gottes
Volk in einer ganz anderen Umgebung? Aber ich denke, dass wir letzteres manchmal
missverstehen werden. Es ist leicht, es falsch anzuwenden oder falsch zu verstehen,
wenn wir es nicht zuerst im Licht des urspriinglichen Kontextes verstanden haben, in
dem Gott kommuniziert hat. Es ist also irgendwie beides.

Wie hat Gott sich seinen ersten Zuhorern und Lesern in einem ganz bestimmten
Kontext mitgeteilt und offenbart? Und wenn wir damit gerungen und das verstanden
haben, dann kénnen wir die Frage stellen: Wie spricht Gott auch heute noch zu
seinem Volk, wenn auch in einem sehr, sehr anderen Kontext? Sehr gute Frage. Und
darliber sprechen wir noch ein bisschen mehr in der biblischen Hermeneutik auf
einer etwas komplexeren Ebene. Sehr gute Frage.

Und Ubrigens, die andere Sache wird Ihnen helfen, das allerletzte Kapitel in Craig
Blombergs Buch Making Sense of the New Testament wird lhnen auch helfen, diese
Frage zu beantworten. Das ist es, worauf es abzielt. Wie bringen wir eine kulturell
sehr bedingte historische Offenbarung Gottes zu seinem Volk, und wie spricht sie
weiter? Wie du gesagt hast, ist das Wort Gottes wirksam und lebendig.

Wie spricht sie weiterhin zu allen Menschen zu jeder Zeit? Alles klar. Zwei Beispiele
aus dem Neuen Testament. Eines davon kennen Sie wahrscheinlich, und Sie kennen
es vielleicht bereits, kennen Sie einige der Dinge, die ich dazu sagen werde, aber es
lohnt sich, einen weiteren Blick darauf zu werfen, einfach weil es so gut illustriert,
wie wir einen Text oft hauptsachlich durch unsere eigene Brille interpretieren, was
nicht schlecht ist.

Wenn du tGberhaupt keine Brille hattest, um das Neue Testament zu betrachten,
selbst wenn es deine eigenen sind, kdnntest du es nie verstehen. Es ist also
notwendig, eine Perspektive zu haben, von der aus man sich dem Neuen Testament
nahern kann. Aber das zu erkennen, wenn wir manchmal zulassen, dass das Neue
Testament diese Sichtweise korrigiert und uns hilft, es zu lesen und wieder zu
verstehen, wie Gott es urspriinglich an sein Volk weitergegeben hat, damit wir es
genauer anwenden kdnnen, als es heute auf das Leben des Volkes Gottes
anzuwenden.

Wenn wir lesen, vor allem erzahlerisch, aber wenn wir lesen, ist Lesen oft auch der
Prozess, die Liicken zu fullen. Wenn ich alles schreiben wiirde, was ich denke und
was ich dir mitteilen mochte, ware das Schreiben ein nie endender Prozess. Wenn ich
mit dir kommuniziere, gehe ich von bestimmten Dingen deinerseits aus.

Ich gehe davon aus, dass Sie bestimmte Dinge wissen werden, und ich gehe davon
aus, dass Sie die richtige Perspektive, den richtigen Hintergrund und die richtigen
Werkzeuge haben werden, um zu verstehen, was ich sagen werde. Also, was ich



11

Ihnen sage, ist in der Regel nur die Spitze des Eisbergs von allem, was ich zu
kommunizieren gedenke. Und noch einmal, ich verlasse mich darauf, dass Sie die
Licken fillen, in gewisser Weise.

Das ist besonders wichtig, wenn wir biblische Texte lesen, denn ebenso gibt es das,
was man oft Liicken im Text nennt. Und damit meine ich einfach, dass die biblischen
Schreiber das Gleiche taten. Sie gehen davon aus, dass ihre Leser bestimmte Dinge
wussten.

Sie mussten nicht die Bedeutung jedes Wortes und jedes historischen, kulturellen
Merkmals und Wertes und dies und jenes erklaren. Sie gingen davon aus, dass die
Leser die entsprechenden Details erganzen wiirden, um die Offenbarung und das,
was sie sagten, zu verstehen. Die Schwierigkeit besteht darin, dass wir als Leser des
21. Jahrhunderts, wenn wir einen Text lesen, unweigerlich diese Details ausfillen
und die Liicken oder Licken mit unseren eigenen kulturellen Ideen, Werten und
Hintergriinden flllen werden.

Wenn wir also zum biblischen Text kommen, lohnt es sich zu fragen, es lohnt sich,
uns daran zu erinnern, was kdnnten einige der verschiedenen historischen,
kulturellen und geographischen Merkmale sein, die mir helfen kénnten, dies zu
lesen? Nicht nur in Ubereinstimmung mit meinen eigenen Annahmen und meinen
eigenen Standpunkten, sondern auch danach, wie der urspriingliche Autor und die
urspriinglichen Leser es zuerst verstanden hatten. Wie hatten sie es gelesen?
Welcher kulturelle Hintergrund? Welche historischen Dinge? Welche geographischen
Faktoren hatten den Weg beeinflusst? Was nahm der Autor an, das die Art und
Weise, wie die Leser den Text gelesen hatten, beeinflusst hatte? Und noch einmal,
ich mochte Ihnen ein paar Beispiele geben. Eine davon findet sich in Lukas Kapitel 10
und Vers 25 bis 37.

Und ich werde das flir euch vorlesen, und die meisten von euch wissen
wahrscheinlich bereits, was es ist, aber einige von euch werden es erkennen, sobald
ich anfange zu lesen. Jesus lehrte, und dann beginnt Vers 25 von Lukas 10. In diesem
Moment stand ein Anwalt auf, um Jesus zu prifen. Meister, sagte er, was muss ich
tun, um das ewige Leben zu erben? Er sagte zu ihm, Jesus sagte zu ihm: Was steht im
Gesetz geschrieben? Was liest du dort? Und der Gelehrte antwortete: Du sollst den
Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele, von all deiner Kraft,
von ganzem Sinn und deinen Nachsten wie dich selbst.

Und Jesus sagte zu ihm: Du hast die richtige Antwort gegeben, tu das und du wirst
leben. Aber um sich zu rechtfertigen, fragte der Anwalt Jesus: Wer ist mein
Nachster? Dann antwortete Jesus, und anstatt ihm eine schone wasserdichte
Definition zu geben und zu sagen: "Nun, hier ist, was ein Nachster ist", schauen wir
uns an, was das Wort "Nachster" bedeutet, und dann werde ich definieren, was ein
Nachster ist, und wir werden Parameter festlegen, was "Nachster" ist, damit ihr es



12

verstehen konnt. Stattdessen antwortet Jesus, wie er es oft getan hat, indem er ein
Gleichnis erzahlt, und das ist das Gleichnis vom barmherzigen Samariter.

Und du kennst die Geschichte gut, jemand fahrt auf der StraRe nach Jericho, Diebe
springen auf ihn zu und schlagen ihn und ziehen ihn aus, nehmen ihm alles, was er
hat, und er bleibt halbtot und blutend zurlick. Ein Priester geht vorbei und geht auf
die andere StraRenseite, denn auch hier darf ein Priester eine Leiche nicht berthren.
Er konnte sich nicht sicher sein, ob dieser Kerl lebendig oder tot war, also wollte er
nicht riskieren, durch das Berlihren einer Leiche beschmutzt zu werden, also ging er
auf die andere Strallenseite und ging vorbei, genauso wie der Levit.

Die nachste Person, die vorbeikommt, ist ein Samariter, und der Samariter halt an
und hilft ihm, verbindet seine Wunden, bringt ihn in ein Motel und bietet ihm sogar
an, fur seinen Unterhalt zu bezahlen, bis es ihm besser geht. Und dann sagt Jesus am
Ende: "Geh hin und tue dasselbe. Wir lesen dieses Gleichnis als eine schone
[llustration dafiir, was es bedeutet, ein Nachster zu sein.

Wer ist mein Nachbar? Es ist jeder, der in Not ist, und wir missen jedem, der in Not
ist, ein guter Nachbar sein. Und in der Tat ist dieses Gleichnis oft zu einer Art
Sprungbrett geworden, um den Begriff Samariter fiir verschiedene wohlwollende
Gesellschaften zu verwenden. Manchmal werden Krankenhduser sogar das
Krankenhaus des Barmherzigen Samariters oder das Krankenhaus des Samariters
genannt.

Vor Jahren gab es eine christliche Versicherungsgesellschaft namens Barmherziger
Samariter usw. Also, Sie wissen, wovon ich spreche. Das ist der Grund, warum man
auch in unserer sakularen Gesellschaft die Vorstellung von einem barmherzigen
Samariter hat.

Es kommt aus diesem Gleichnis. Die Schwierigkeit ist, dass ich mir nicht sicher bin, ob
Jesus das gemeint hat und wie seine Leser es zuerst verstanden hatten. Es scheint,
als hatten wir in unseren Tagen die Person des Samariters domestiziert und
gesaubert.

Wenn Sie sich an lhre alttestamentliche Untersuchung erinnern, haben die Samariter
eine lange Geschichte, die bis ins Exil Israels und ihre Gefangenschaft zuriickreicht,
wo die daraus resultierenden Menschen, die in der Stadt Samaria Ubrig blieben, das
waren, was manche Leute Mischlinge nennen. Sie waren keine Vollblutjuden. Das ist
also ein Schlag gegen sie.

Die Juden hatten auf sie herabgesehen, weil sie keine reinrassigen oder vollblitigen
Juden waren. Mit anderen Worten, sie waren nicht das wahre Volk Gottes. Aber
mehr als nur das, die Geschichte der Beziehung zwischen Juden und Samaritern war
keine gute.



13

Es gab keine verlorene Liebe zwischen ihnen, und es gab eine Reihe von
Gelegenheiten, bei denen die Beziehung zwischen ihnen sehr schlecht war. Wenn
Jesus also aus einem Samariter einen Helden macht, hatte jeder jldische oder
griechisch-romische Leser, der mit dem Alten Testament vertraut war, sofort
erkannt, dass der Held dieses Gleichnisses die unwahrscheinlichste Person war, von
der sie gedacht hatten, dass Jesus sie als Helden verwenden wiirde. Wieder einmal
haben wir den Samariter so domestiziert und gelautert, dass wir die volle Kraft dieses
Gleichnisses nicht mehr verstehen.

Ein barmherziger Samariter ware einfach inakzeptabel gewesen. Er ware kein
barmherziger Samariter gewesen. Die Samariter waren widerlich, so widerlich, dass
man alles tun wiirde, um die Reise durch Samaria zu vermeiden, weil sie unrein
waren und kein gutes Verhaltnis zu den Juden hatten.

Wenn Jesus also den Samariter zum Helden macht, ware das undenkbar. Die groRte
Parallele heute kdnnte sein, dass ich nicht unbedingt darlber spreche, wie wir diese
Menschen sehen, sondern dariiber, wie die Gesellschaft im Allgemeinen sie
manchmal sieht, darin besteht, den Helden dieses Gleichnisses zu einem
Homosexuellen mit AIDS oder einem muslimischen dschihadistischen Terroristen zu
machen. Diese Person zum Helden dieses Gleichnisses zu machen, ware eher das,
was Jesus tat, indem er einen Samariter zum Helden dieses Gleichnisses machte.

Er nahm eine Person, die nicht er selbst, sondern viele damals verachteten und als

ekelhaft ansahen, und machte sie zum Helden. Der Sinn dieses Gleichnisses ist also
nicht nur eine schéne Erinnerung an uns, ein Nachster zu sein und Liebe zu zeigen.

Vielleicht geht es eher darum, dass dein Nachbar oft dein schlimmster Feind ist, die
Person, die du verachtest und hasst.

Ein weiteres Beispiel, ein weiteres Beispiel dafiir, wie uns diesmal mehr der
kulturelle, ja sogar der geographische Hintergrund hilft, einen Text zu verstehen. Im
allerletzten Buch der Bibel, ganz am Anfang dieses letzten Buches, dem Buch der
Offenbarung, sind die ersten Kapitel zwei und drei eine Reihe von sieben Briefen,
oder genauer gesagt sieben Botschaften, sieben prophetische Botschaften an sieben
Gemeinden. Die sieben Kirchen befanden sich im westlichen Kleinasien, der heutigen
Tirkei.

In den meisten dieser Stadte haben sie archdaologische Entdeckungen gemacht und
die Ruinen vieler dieser Orte gefunden. Die Stadte wie Ephesus, Smyrna und
Thyatira. Und eine dieser Stadte war eine der Stadte, die der Autor im dritten Kapitel
und in den Versen 15 und 16 anspricht.

Es war die Stadt von Laodizea. Laodizea war eine der Stadte im westlichen Kleinasien.
Wieder die westliche moderne Turkei im ersten Jahrhundert.



14

Und der Verfasser der Offenbarung bringt eine Botschaft von Jesus Christus in die
Stadt. Und hier ist, was er ihnen zu sagen hat. Ich lese Vers 14 und dann sind Vers 15
und 16 die Verse, auf die ich mich konzentrieren mochte.

Und an den Engel der Gemeinde in Laodizea schreibe die Worte des Amen. Das ist
ein Hinweis auf Christus. Die Worte des Amen, das treue und wahre Zeugnis, der
Ursprung und der Anfang der Schépfung Gottes.

So wird Christus also beschrieben. Hier ist, was Christus zu dieser Gemeinde in dieser
Stadt namens Laodizea sagt. Ich kenne deine Werke, dass du weder hei® noch kalt
bist. Ich wiinschte, du warst heild oder kalt. Weil du also lauwarm und weder heil3
noch kalt bist, werde ich dich gleich aus meinem Mund ausspucken. Worauf ich mich
konzentrieren mdchte, ist die Bildsprache von heif und kalt und lauwarm.

Mit anderen Worten, was sagt Jesus? Nun, sie sind einfach nicht heiR oder kalt, sie
sind lauwarm. Und deshalb ist er kurz davor, sie aus seinem Mund zu erbrechen. Sie
sind ekelhaft.

Offensichtlich spricht Jesus nicht wortlich, er benutzt das, um sich auf ihren
geistlichen Status zu beziehen. Sie sind lauwarm, so wie man nicht gerne lauwarmes
Wasser trinkt. Und es ist nicht nur lauwarm, es ist wahrscheinlich die Vorstellung,
dass es faulig und ekelhaft ist.

Damit Jesus sagt: "Ich bin dabei, dich aus meinem Mund zu erbrechen." So sah Jesus
die Gemeinde in dieser Stadt, die Laodizea genannt wird. Aber was meint er, wenn er
sie heild und kalt nennt und sagt: "Dir ist nicht heilR oder kalt, du bist lauwarm?"
Offenbarung 3, 15-16, heil3, kalt oder lauwarm.

Die Art und Weise, wie wir es normalerweise lesen, und zumindest die Art und
Weise, wie ich es immer gelernt habe, ist so heil$, dass diese Begriffe sich auf die
geistliche Temperatur des Christen beziehen. So heil} ist eine positive Sache. In
unserem christlichen Jargon kdnnten wir sagen, dass jemand fir Christus oder fir
den Herrn brennt.

So heild ist eine positive Sache. Kalte ist ihr bindres Gegenteil. Und Kalte ist negativ.

Kalt zu sein bedeutet, sich von Christus abgewandt zu haben und apathisch zu sein
und sich Giberhaupt nicht darum zu kiimmern. Und lauwarm ist eine Art Mischung, es
liegt dazwischen. Und wenn wir diese Vorlage auf Offenbarung 3,15-16 anwenden,
sagt Jesus, dass du weder heild noch kalt bist, du bist lauwarm.

Er sagt, du bist weder heiR, das heiflt, du bist nicht, um noch einmal eine Art
modernen Jargon zu verwenden, du bist nicht hei, du brennst nicht fir Christus,



15

und du bist nicht kalt, du bist nicht von Christus abgewandt, oder du bist nicht gegen
Christus oder gegen Christus. Stattdessen bist du lauwarm, du bist irgendwie
wischiwaschi genau in der Mitte. Du reitest auf dem Zaun und wirst nicht fiir Christus
Stellung beziehen, und du wirst dich nicht gegen Christus stellen.

Und dann fahrt der Autor interessanterweise fort und sagt: "Ich wiinschte, dir ware
heil} oder kalt. Mit anderen Worten, er sagt dann: Ich wiinschte, du warst entweder
heil3, dass du flir mich einstehen wiirdest, oder ich wiinschte, du warst kalt. Stellt
euch wenigstens gegen mich, aber bleibt nicht irgendwie lauwarm und wischiwaschi
und reitet auf dem Zaun und in der Mitte.

Und so hort man wahrscheinlich auch heute noch Leute tiber lauwarme Christen
sprechen. Das bedeutet, dass sie irgendwie gleichgliltig sind, sie wissen nicht,
welchen Weg sie gehen sollen, sie sind irgendwie genau dazwischen, sie brennen
nicht fir Christus, sie sind nicht kalt gegen Christus, aber sie sitzen einfach irgendwie
in der Mitte. Und jetzt mdchte der Autor, dass sie fiir oder gegen Christus Stellung
beziehen, aber nicht in der Mitte stehen.

Hat es jemals jemand so verstanden? Ein paar von uns haben das, ja. Und nochmals,
das ist es, woran wir normalerweise denken, wenn wir an lauwarm denken. Ich bin
jedoch Uberzeugt, dass dies nicht das ist, was der Autor vermitteln wollte.

Stattdessen missen wir hier ein wenig liber die Umwelt im ersten Jahrhundert
verstehen. Laodizea war eine einzigartige Stadt, weil ihr das fehlte, was eine sehr
wichtige Voraussetzung fiir eine Stadt des ersten Jahrhunderts war, namlich in der
Nahe einer guten Wasserversorgung oder Wasserquelle gebaut zu werden. Frage?
Laodicea? Ich kann es wahrscheinlich nicht.

L-A-O-D-I-C-E-A. Okay, los geht's, danke. In Ordnung, wo war ich? In der Stadt
Laodizea fehlte eine wichtige Voraussetzung fiir eine Stadt des ersten Jahrhunderts,
und das war eine gute Wasserversorgung.

Die meisten Stadte wurden in der Ndhe eines Ortes gebaut, an dem sie leichten
Zugang zu gutem Wasser hatten. Stattdessen musste Laodizea sein Wasser von
auBerhalb der Stadt leiten lassen. Und so wie ich es verstehe, haben Ausgrabungen
sogar ein Kanalsystem freigelegt, das Wasser nach Laodizea geleitet haben soll.

Ich bin mir nicht ganz sicher, woher sie all ihr Wasser hatten, aber der Punkt ist, da
sie keine gute Wasserversorgung hatten, brachten sie es von aulen nach innen. Das
Problem war, als das Wasser dort ankam, war es ziemlich lauwarm und lauwarm und
irgendwie abgestanden und stagnierend. Zum Trinken war es wirklich nicht geeignet.

Mit anderen Worten, es war lauwarm. Was also vor sich geht, ist, dass John ein Bild
verwendet, eine Metapher, mit der sich seine Leser identifizieren konnen. Er denkt



16

nicht in erster Linie an die geistliche Temperatur, hei und kalt fir Christus oder in
der Mitte.

Er geht vor allem von der Kultur und der Geographie der Stadt Laodizea aus. Also
vergleicht er sie mit lauwarmem Wasser. Warum? Weil sie das verstanden haben.

Sie lieRen ihr Wasser ableiten, weil sie keine eigene Wasserversorgung hatten, sie
lieBen es einleiten. Und als es dort ankam, war es vermutlich wieder abgestanden
und stagnierend und lauwarm, und es war nicht gut zum Trinken. Also, so sagte
Jesus, bist du wie dein eigener Wasservorrat.

Es ist so ekelhaft, ich bin kurz davor, dich aus meinem Mund auszuspucken. So
entsetzt war Jesus Uber ihre Tatigkeit. Nun, was ist mit der Hitze oder der Kalte?
Nochmals, wir missen dies nicht aus der Perspektive unserer spirituellen Erfahrung
oder der Art und Weise lesen, wie wir diese Begriffe in unserem spirituellen Jargon
verwenden, sondern wir miissen es im Licht der Stadt Laodizea aus dem ersten
Jahrhundert verstehen.

Interessanterweise gab es in der Nahe von Laodizea zwei Stadte, die ebenfalls fir
ihre Wasserversorgung bekannt waren. Eine davon war eine Stadt namens
Hierapolis. Hierapolis war bekannt dafiir, dass es diese heiBen Quellen gab, die es
noch nie gab, aber ich habe Bilder gesehen, und ich verstehe, dass sie diese haben,
oder sie hatten diese heiflen Quellen manchmal in den Hiigeln, die von
medizinischem Wert waren, und die Menschen reisten von tberall her an, um in
diesem Wasser zu baden und es zur Heilung zu nutzen.

Und noch einmal, Hierapolis war dafiir bekannt, fiir sein heiRes Wasser, das heilende
Eigenschaften und medizinischen Wert hatte. Es gab noch eine andere Stadt, die
nicht allzu weit von Laodizea entfernt war, eine Stadt namens Kolossae. Wir werden
spater Uiber diese Stadt sprechen, denn Paulus schrieb einen Brief an die Gemeinde
in Kolossae.

Ihr kennt ihn als den Brief an die Kolosser. Aber Kolossae war im ersten Jahrhundert
auch flr seine Wasserversorgung bekannt, aber es war bekannt fiir sein kaltes,
erfrischendes, reines Wasser und Wasser, das gut zu trinken war. Und auch dafir
hatte es einen Ruf.

Also, was werden Leser, die im ersten Jahrhundert leben, denken? Woran werden sie
vor diesem Hintergrund denken, wenn sie heilR und kalt und lauwarm héren? Ich bin
Uberzeugt, dass es eher so aussah. HeiRR und kalt sind beides positive Dinge. Im
Grunde sagt Jesus durch Johannes zur Gemeinde, dass ihr weder heild noch kalt seid.

Er sagt, du bist nicht wie das Wasser von Hierapolis, das heile Wasser, das fiir die
Heilung wertvoll ist und medizinischen Wert hat. Und du bist auch nicht wie das



17

kalte, erfrischende, reine Wasser von Kolossae. Stattdessen bist du wie dein eigenes
Wasser, das lauwarm ist.

Das heil3t, du bist ekelhaft. Lauwarm liegt also nicht zwischen heiR und kalt. Sowohl
heild als auch kalt sind positive Metaphern.

Und lauwarm ist das genaue Gegenteil. Das ist negativ. Lest dies also nicht im Lichte
unserer Erfahrung mit heiBem Feuer fir Christus, kaltem Sein gegen ihn und
lauwarmem Dazwischen.

Nein, heild und kalt sind in diesem Zusammenhang gut, lauwarm ist etwas Schlechtes.
Das genaue Gegenteil ist der Fall. Eine bessere Analogie in unserer heutigen Zeit
ware, anstatt die Bilder spiritueller Temperaturen zu verwenden, zumindest wenn
man duscht oder, Jungs, wenn man sich rasiert, gerne heiles Wasser verwendet.

Niemand mag es, es sei denn, du hast trainiert und manchmal fiihlt es sich gut an, ein
bisschen kiihleres Wasser zu haben. Aber generell mégen wir heilRes Wasser. Oder
wenn man sich hinsetzt, um Kaffee oder Tee zu trinken, mag niemand Tee, Wasser
oder lauwarmen Kaffee.

Du magst es heil3. Vielleicht tun es einige von euch. Oder warum kommt eine
Kellnerin an den Tisch und fiillt sich immer wieder auf, wenn man Wasser hat? Denn
niemand mag abgestandenes Wasser, das dort herumsteht.

Sie mogen es gerne aufgefrischt. Und das ist die Bildsprache hier. Heil$ und kalt sind
beides gute Dinge.

Und Jesus sagt zu ihnen: Ich wiinschte, ihr wart wie die Wasserversorgung von
Hierapolis oder Kolossae. Sie sind gut, begehrenswert und wertvoll. Aber stattdessen
bist du wie dein eigener Wasservorrat, der lauwarm ist, das Wasser, das
hineingeleitet wird, das absolut nichts taugt.

Also, diese Christen sind es nicht, die Gemeinde von Laodizea ist nicht wischiwaschi
oder reitet auf dem Zaun. Sie sind so weit weg, wie man nur sein kann. Sie handeln,
und Jesus ist wieder so verargert Uber sie.

Er sagt, ich werde dich gleich ausspucken, dich aus meinem Mund erbrechen. Du bist
nutzlos. Du taugst zu nichts.

Entschuldigen Sie bitte, ein wenig liber den Hintergrund und die Kultur eines Textes

zu verstehen, kann oft einen tiefgreifenden Einfluss auf die Art und Weise haben, wie
wir ihn lesen, und uns am Ende helfen, ihn auf eine Weise zu verstehen, die sich stark
von der unterscheidet, wie wir ihn verstehen wiirden, wenn wir ihn im Lichte unseres
eigenen kulturellen Hintergrunds und unseres historischen Hintergrunds und unserer



18

Werte lesen wiirden. Haben Sie Fragen zu einem dieser Texte? Sieht das jeder auch?
Und ich verlange nicht, dass Sie mit dem einverstanden sind, was ich getan habe. Ich
behaupte nur, dass es eine andere Art gibt, diesen Text in einem Licht zu lesen, das
wahrscheinlich besser mit dem Ubereinstimmt, dass wenn Sie ein Christ aus dem
ersten Jahrhundert sind, der in Laodizea lebt, diese Bilder sofort fiir Sie relevant
gewesen waren.

Sie hatten lhre eigene Wasserversorgung zuriickgerufen, aber die Wasserversorgung
der umliegenden Stadte war im Gegensatz zu lhrer eigenen minderwertigen
Wasserversorgung sehr gut. Wenn wir also das Neue Testament durchsehen, wenn
wir beginnen, die einzelnen Blicher des Neuen Testaments durchzusehen, werden
wir uns hoffentlich einige andere Beispiele dafiir ansehen, wie oft die Rekonstruktion
des Hintergrunds in historischer, religioser und politischer Hinsicht uns helfen kann,
ein klares Verstandnis des Textes zu erlangen und wie dies dann auf Gottes Volk
heute angewendet werden kann. Eine andere Sache, Uber die ich sprechen mdchte,
ist, dass ich kurz auf einen anderen Text eingehen méchte.

Eigentlich denke ich, dass ich das jetzt tun werde, weil es sehr gut dazu passt, und
das ist, den nachsten Abschnitt in Thren Notizen zu Giberspringen. Wir werden auf
diesen Montag zurtickkommen, aber ich mochte ein wenig tber die
Weihnachtsgeschichte sprechen, die Weihnachtsgeschichte neu interpretiert.
Schauen wir uns also die Weihnachtsgeschichte noch einmal an, und ich mdchte,
dass Sie darauf achten, wie oft einige der Liicken, die gefiillt werden muissen, wenn
wir Uber die Weihnachtsgeschichte nachdenken, wir oft mit Dingen aus unserem
eigenen Hintergrund, unserem eigenen Verstandnis, sogar unseren eigenen
Traditionen und Erziehungen und der Art und Weise, wie wir sie zu lesen gelernt
haben, fullen.

So wird die Weihnachtsgeschichte neu erzahlt. Hier ist ein schdnes Bild davon, wie es
zweifellos im ersten Jahrhundert aussah, als Jesus geboren wurde. Auler, dass es
reale Figuren gewesen waren, aber da ist Jesus, und man beachte die gemiitliche
Umgebung und das ganze Heu, und beachte, wie leicht es ist, und da sind die Hirten
mit ihren Tieren um dich herum, da sind die drei Kénige, und sogar ein Engel beehrte
die Krippe mit seiner oder ihrer Gegenwart.

Und so ist die Krippenszene fiir den Volkskonsum schon gesdubert, und das ist das
Bild, das wir oft in unseren Kopfen mit uns herumtragen, und das ist das Bild, das wir
dann verwenden, um Lukas 2 und Matthdus 2 zu lesen und zu interpretieren, wo wir
den Bericht Gber die Weihnachtsgeschichte finden. Nun, was ich tun mochte, ist,
zuriickzugehen und mir die Weihnachtsgeschichte anzusehen und zu versuchen, die
Frage zu stellen, auf welche Weise wir die Details mit Dingen aus unserer eigenen
Tradition, unseren eigenen Annahmen, der Art und Weise, wie wir gelernt haben, die
Geschichte zu lesen, gefiillt haben und vielleicht versuchen, sie ein wenig anders zu
betrachten und zu fragen: Wie hatte es wohl ausgesehen, wenn man es einem Leser



19

des ersten Jahrhunderts gegeben hatte? Wie kdnnten sie es gehort und gelesen
haben? Von was kdnnten wir ausgehen? Gehen wir also zuriick und schauen uns den
Text an. Nochmals, die beiden Stellen, an denen die Geburt Jesu ausdriicklich
erwahnt wird, die einzigen anderen Stellen, an denen die Geburt Jesu ausdricklich
erwahnt wird, ich glaube, es gibt einen Hinweis in Rdmer 1, es gibt einen Hinweis auf
Galater, dass Jesus von einer Frau geboren wurde, es gibt einen Hinweis in
Offenbarung Kapitel 12.

Niemand liest das jemals in der Weihnachtszeit, aber es gibt einen Hinweis auf die
Geburt Jesu in Offenbarung Kapitel 12. Aber abgesehen davon tut es mir leid, Sie
kénnen sagen, wo meine Gedanken sind. Matthaus Kapitel 2 und Lukas 2 sind die
detailliertesten Berichte Uber die Geburt Jesu Christi und die Ereignisse um sie
herum, einschliellich Kapitel 1 jedes dieser Biicher.

Aber gehen wir zurlick und schauen wir uns diese an. Ich mdchte mir einige
Merkmale dieser gangigen Darstellung der Krippenszene ansehen und wie wir die
Details auf eine Weise ausgefiillt haben kdnnten, die nicht unbedingt widerspiegelt,
wie die Leser des ersten Jahrhunderts dies verstanden hatten oder was tatsachlich
passiert sein konnte. Also, um die Weihnachtsgeschichte neu zu erzdhlen, und ich
denke, die einfachste, auf die man in diesem Bild verzichten konnte, war die
Anwesenheit der Heiligen Drei Konige.

Und ich denke, die meisten von euch haben hoffentlich schon zwei Dinge erkannt.
Erstens: Als Jesus geboren wurde, waren keine weisen Manner in der Krippe
anwesend gewesen. Matthaus, Kapitel 2 sagt uns deutlich, dass die Weisen zu Jesu
Haus kamen.

Die Tatsache, dass Herodes alle kleinen Jungen zwei Jahre spater totete, deutet
darauf hin, dass Jesus wahrscheinlich zwischen einem und zwei Jahren alt war, als die
Weisen, die eigentlich auslandische Astrologen waren, kamen und Jesus besuchten.
Die zweite Sache ist, dass es Uberhaupt keine Erwahnung gibt, wie viele es waren. Es
wird nur erwahnt, dass sie drei Geschenke mitgebracht haben, Gold, Weihrauch und
Myrrhe.

Und wenn wir bei Matthaus angelangt sind, werde ich untersuchen, warum diese
drei Gaben wichtig sind und warum das wichtig ist. Aber hochstwahrscheinlich waren
es weit mehr als drei Weise, die Jesus besuchten. Aber offensichtlich sind sie
hoffentlich noch einmal nicht zur Krippe gekommen.

Ein oder zwei Jahre spater kamen sie zu Jesu Haus in Bethlehem. Und Matthaus sagt
uns, dass er ein Saugling war, ein Kind, kein Baby, wie Lukas es tut. Also, Nummer
eins, es gab keine Weisen.



20

Wahrscheinlich waren sie sowieso nicht zu dritt, aber sie tauchten nicht in der Krippe
auf. Der Star Gbernachtete bei ihnen zu Hause. Nein, das ware es gewesen.
Nochmals, ich mochte eigentlich mehr darliber sprechen, wenn wir zu Matthaus 2
kommen, aber es hangt wahrscheinlich damit zusammen, dass sie Astrologen sind
und es gibt andere Dinge, die vor sich gehen.

Es gibt noch andere Dinge, die mit der Erwahnung des Sterns zu tun haben, aber ich
mochte mehr darliber sprechen, wenn wir zu Matthew kommen. Wir werden ein
wenig Zeit mit Matthaus 2 verbringen und damit, was in dieser Geschichte von Jesus
vor sich geht, von seiner Geburt, seinem Leben in Bethlehem, seiner Abreise nach
Agypten und seiner Riickkehr. Es gibt eine Reihe von Dingen aus dem Alten
Testament, die in diesem Text vorkommen und die wir untersuchen werden.

Und Herodes? Ich meine, ich glaube nicht, dass es irgendeine Beziehung gibt. Auch
das werden wir uns ansehen, wenn wir zu Matthaus 2 kommen, aber sie gehen
einfach an den naturlichsten Ort, um herauszufinden, wo man mehr Informationen
bekommt und wo dieser Messias geboren werden soll. Lassen Sie mich nur ein paar
andere anschauen.

Wir werden das nicht zu Ende bringen, aber das ist wieder eine einfache Sache,
glaube ich, ein Gasthaus und ein Wirt. In den meisten unserer deutschen
Ubersetzungen heiRRt es, dass Jesus, Maria und Josef, nach Bethlehem gehen und
Jesus in einer Krippe haben, weil in der Herberge kein Platz fiir sie war. Oft haben wir
diese Geschichte von Jesus konstruiert, von Maria und Josef, die in eine Herberge
gehen und abgewiesen werden, weil das Schild "Keine freie Stelle" angebracht ist
und der Wirt sie an den einzigen Ort schickt.

Ich habe tatsachlich eine Predigt gehort. Ich habe es gelesen. Ich habe es nicht
wirklich gehort.

Ich habe einmal eine Predigt gelesen, die auf der Idee basierte, dass der Wirt Jesus
abweist. Und die Idee war: Werden wir auch Jesus abwenden? Zunachst einmal ist es
jedoch einfach, dass in Lukas 2 einfach kein Gastwirt erwahnt wird. Das zweite ist das
Wort, das ins Griechische tibersetzt wird, und es gibt tatsichlich zwei Ubersetzungen,
die im letzten Jahr erstellt wurden und die dies endlich gedndert haben. Dieses Wort,
dieses griechische Wort, das lbersetzt wird, ist ein Wort, das eigentlich ein
Gastezimmer bedeutet.

Maria und Josef gingen also nicht in eine Herberge. Hochstwahrscheinlich hat eine
Stadt von so unbedeutender GroRe wie Bethlehem nicht einmal ein Gasthaus
besessen. Ich bin mir nicht sicher, aber Maria und Josef gingen nicht in eine Herberge
oder ein Motel.



21

Sie gingen in ein Gastezimmer, wahrscheinlich im Haus eines Verwandten. Und so
gibt es keinen Wirt und es gibt kein Wirtshaus. Auch dieses Wort wird an anderer

Stelle im Lukasevangelium eindeutig verwendet, um sich auf ein Gastezimmer und
nicht auf eine Herberge zu beziehen.

Also gehen sie wahrscheinlich zu einem Verwandten und haben ein Gastezimmer
oder Gastehaus, in dem Maria und Josef wohnen sollen. Und noch etwas: Wann hat
Maria das Baby bekommen? Auch das ist ziemlich unbedeutend, aber wir denken an
Maria, die neun Monate alt war, als sie in Jerusalem auf den Esel ritt und dann in
dieser Nacht Jesus auszog. Vielleicht ist es nicht so passiert.

Der Autor sagt uns nicht, wie lange sie tatsachlich in Bethlehem waren, bevor Jesus
geboren wurde. Es gibt keinen genauen Hinweis darauf, ob sie vielleicht in dieser
Nacht Jesus hatten, oder war es ein oder zwei Monate oder langer spater? Auch das
ist moglich. Der Text sagt uns nicht, wie lange sie in Bethlehem waren, bevor Maria
das Kind bekam.

Die eine andere Sache, interessanterweise, ist die Tatsache, dass es keinen Platz in
dem, nicht im Gasthaus, im Gastezimmer gab. Interessanterweise sagt es uns auch
nicht, dass der Text nicht sagt, dass Maria und Josef nie im Gastezimmer lbernachtet
haben. In der Tat hatten Maria und Josef sehr gut im Gastezimmer Gbernachten
kénnen.

Das Problem war, dass es auch andere Leute gegeben hatte. Und vielleicht blieben
sie dort, bis es Zeit war, das Baby zu bekommen. Und Maria, die schon ein Baby
haben will, wenn all diese anderen Menschen da sind? Das Gastezimmer war zu voll.

Es gab keinen Platz. Wir missen also nicht daran denken, dass Maria und Josef die
ganze Zeit in der Krippe im Stall gelebt haben. Vielleicht waren sie in diesem
Gastezimmer und als die Wehen naher kamen und sie wusste, dass sie das Baby
bekommen wiirde, war es zu voll.

Und dann gingen sie zu dieser Krippe, dem einzigen privaten Ort, den sie finden
konnten. Horen Sie sich den Text also noch einmal genau an und gehen Sie nicht
Uber das hinaus, was er sagt, aber stellen Sie sicher, dass wir ihn nicht nur im Lichte
unserer eigenen Annahmen und Traditionen lesen.

Dies ist Vorlesung 4 in Dr. David Mathewsons New Testament History and Literature
on Judaism and Social Values.



