
1 

 

Dr. Dave Mathewson, Literatur des Neuen 
Testaments, 

Vortrag 2, Hellenisierung 
© 2024 Dave Mathewson und Ted Hildebrandt 

 

Geschichte und Literatur des Neuen Testaments von Dr. David Mathewson. 
Vorlesung 2, Geschichte und Hellenisierung.  
 

In Ordnung, da du schon ruhig bist, fangen wir an, aber lass uns mit dem Gebet 
beginnen und dann anfangen, über das Neue Testament zu sprechen. Und ich sagte, 
was ich heute tun möchte, ist für diese Woche und vielleicht für einen Teil der 
nächsten Woche oder den größten Teil der nächsten Woche, um die Bühne oder den 
Kontext für das Neue Testament zu bereiten, in der Erkenntnis, dass es eine Reihe 
von Faktoren gab, historisch, politisch, es gibt eine Menge, die vor und während der 
Zeit des Neuen Testaments geschah,  die das Schreiben der Dokumente des Neuen 
Testaments beeinflussten und berücksichtigten. Um sie vollständig zu verstehen, 
müssen wir also ein wenig skizzieren und ein wenig verstehen, was vor und während 
der Zeit geschah, als das Neue Testament verfasst wurde. 
 

Nochmals, zu verstehen, dass das Neue Testament nicht in einem Vakuum 
geschrieben wurde. Die Schreiber setzten sich nicht eines Tages hin, und wie ich als 
sehr kleiner Junge zu denken pflegte, begannen sie zu leuchten und sich vom Geist 
inspiriert zu fühlen, setzten sich einfach hin und begannen, diese Dokumente zu 
schreiben, sondern stattdessen schrieben sie als Teil dieser Ebbe und Flut dieser 
historischen, politischen und religiösen Ereignisse, die vor sich gingen. Wir müssen 
also ein wenig darüber verstehen, bevor wir uns mit den Dokumenten des Neuen 
Testaments selbst befassen, aber beginnen wir mit dem Gebet. 
 

Vater, wir danken Dir, dass Du uns einen Verstand gegeben hast, mit dem wir denken 
können, vor allem einen Verstand, um Deine Gedanken nach Dir zu denken, Deine 
Gedanken, die Du uns mitgeteilt hast und die eingebettet sind in das, was wir 
bekennen, sind die Schrift, Dein Wort, die unter ganz bestimmten historischen 
Umständen und in einer bestimmten Zeit und Situation entstanden sind. Herr, hilf 
uns, ein wenig davon zu begreifen, damit wir eine tiefere Begegnung mit deinem 
Wort haben und klarer verstehen, was du uns als deinem Volk heute noch sagen 
willst. Im Namen Jesu beten wir, Amen. 
 

Der erste Ausgangspunkt ist vielleicht, was wir mit dem Wort Neues Testament 
meinen, wenn wir uns auf diese Gruppe oder Sammlung von Schriften beziehen, die 
wir das Neue Testament nennen. Was meinen wir damit? Und ein Teil davon hat 
damit zu tun, was uns normalerweise in den Sinn kommt, wenn Sie und ich das Wort 
Testament hören? Der Grund dafür ist, dass das Wort Testament heute in einem 



2 

 

ziemlich engen Kontext verwendet wird, so dass wir es nicht sehr oft in unserem 
normalen Alltagsvokabular verwenden, aber wenn Sie es verwenden oder hören, was 
kommt Ihnen normalerweise in den Sinn, wenn Sie an das Wort Testament denken? 
Die Bibel ist eine Sache, aber selbst in der normalen Alltagssprache verwenden wir 
sie nicht so oft, was vielleicht der Grund dafür ist, dass ihr Probleme habt oder einige 
von euch vielleicht nicht ganz sicher sind, wie sie das beantworten sollen. Abgesehen 
von der Verbindung zur Bibel, in welchem anderen Kontext verwenden wir das Wort 
Testament oft? Wie eine Zeugenaussage vor Gericht wird ein Testament heute in der 
Regel in einem rechtlichen Kontext verwendet. Zum Beispiel, wie ich hier sagte, 
hören wir oft von einem Testament, also ist ein Testament oft ein juristisches 
Dokument, das die Verteilung meines Vermögens festlegt, zum Beispiel nach meinem 
Tod, und so wird einem oft gesagt, dass man ein Testament oder ein Testament 
zusammensetzen soll. 
 

Nochmals, es ist das, was du mit deinen Besitztümern oder Habseligkeiten haben 
willst, wenn du dieses Leben verlässt, und einige haben versucht, das auf unser 
Verständnis der Worte Altes und Neues Testament anzuwenden. Ich denke jedoch, 
dass wir auf eine etwas andere Art und Weise über das Wort Testament nachdenken 
müssen, und das ist die erste Person, die das Wort Altes oder Neues Testament 
verwendete, obwohl sie kein Englisch verwendete. Eigentlich war das auf Latein. 
 

Die erste Person, die das Alte und Neue Testament verwendete, war eine Person 
namens Tertullian, die gegen Ende des 2. Jahrhunderts lebte und bis ins 3. 
Jahrhundert hinein das Wort Tertullian verwendete, war der erste, der das Wort 
Altes und Neues Testament verwendete, um sich auf das zu beziehen, was wir das 
Alte Testament nennen, und die Sammlung von Dokumenten,  die wir das Alte 
Testament nennen. Neues Testament. Nun, Tertullian, es ist wichtig, sich daran zu 
erinnern, dass Tertullian eine Person war, die wir oft als einen der frühen 
Kirchenväter bezeichnen. Sie werden mich gelegentlich über die Kirchenväter 
sprechen hören. 
 

Die Kirchenväter sind eine Gruppe von Personen, die nach den Aposteln und den 
Autoren des Neuen Testaments frühe Kirchenführer waren, die schrieben, und wir 
haben einige ihrer Dokumente oder Hinweise auf sie in einigen unserer frühen 
Literatur, aber von etwa 200 bis 400 n. Chr., etwa in dieser Zeit, lebten diese 
Personen wie Tertullian,  und sie schrieben und sagen oft Dinge,  die sehr wertvoll 
sind, um uns zu helfen, das Neue Testament zu verstehen und wie sie es verstanden, 
aber Tertullian war einer der ersten, der sich auf das Neue Testament mit dem Titel 
Neues Testament bezog. Nun bezieht sich das Wort Testament aber eigentlich nicht 
so sehr auf unseren rechtlichen Kontext von Testament und Testament, sondern 
stammt von einem lateinischen Wort, testamentum, das zur Übersetzung eines 
griechischen Wortes gedacht war, das so aussieht. Du musst das nicht aufschreiben 
oder erkennen können, aber ich habe es nur aufgeschrieben, damit du es sehen 
kannst. 



3 

 

 

Aber dieses Wort, diatheke, das eigentlich Bund bedeutet, wird vor allem im Neuen 
Testament und im Alten Testament verwendet, um sich auf einen Bund zu beziehen. 
Wenn Sie bereits einen Überblick über das Alte Testament hatten, haben Sie 
hoffentlich etwas über die verschiedenen Bündnisse gelernt, den Bund, den Gott mit 
Mose geschlossen hat, den Bund, den Gott mit Abraham, mit David geschlossen hat, 
ein Bund, der eine Vereinbarung ist, die Gott schließt, oder eine Beziehung, die er mit 
seinen Untertanen, mit seinem Volk eingeht,  so dass, wenn wir über das Neue 
Testament nachdenken,  Wir denken bei dem Wort Testament in erster Linie über 
das Wort Bund nach, so dass wir mit dem Neuen Testament eine Gruppe von 
Schriften meinen, die Gottes neue Bundesbeziehung zu seinem Volk bezeugen, die 
durch Jesus Christus begründet wurde. Das Alte Testament, das Alte Testament 
endet, ich möchte auch ein wenig über diesen Begriff sprechen, besonders alt und 
neu, aber das Alte Testament endet mit der Erwartung oder Erwartung, dass Gott 
eines Tages einen neuen Bund schließen würde, im Gegensatz zu dem alten Bund, 
den er unter Mose geschlossen hatte, würde Gott einen neuen Bund mit seinem Volk 
schließen. 
 

Das Neue Testament ist davon überzeugt, dass mit dem Kommen Jesu Christi jener 
neue Bund bereits geschlossen wurde, jene neue Vereinbarung, unter der Gott sein 
Volk heilt, dass dieser neue Bund bereits durch die Person Jesu Christi eingeführt 
wurde. Wenn wir also über das Neue Testament sprechen, meinen wir jene Gruppe 
von Schriften, die jene Beziehung des Neuen Bundes bezeugen, die durch die Person 
Jesu Christi begründet und in ihm erfüllt wurde. Mit dem Neuen Testament meinen 
wir also nicht Gottes letzten Willen und Testament mit seinem Volk, sondern jene 
Schriften, die den Bund bezeugen, den neuen Bund, der im Alten Testament 
versprochen wurde, aber jetzt in Christus erfüllt wurde. 
 

Jene Dokumente, die das historisch und theologisch bezeugen und bezeugen, sind 
jene Schriften, die wir das Neue Testament nennen. Das wirft nun auch die Frage auf, 
was ist so alt am Alten Testament, was ist so neu am Neuen Testament, oder sind das 
überhaupt passende Worte? In gewisser Weise gab es in den letzten Jahren 
tatsächlich einen Schub, eine andere Terminologie zu finden, denn alt und neu 
scheinen ... Einen Teil der Bibel als alt zu bezeichnen, scheint eine eher abwertende 
Bezeichnung zu sein. Es scheint etwas zu suggerieren, das abgenutzt oder altmodisch 
oder nicht mehr nützlich ist, oder vielleicht noch schlimmer, ein Fehler, der in erster 
Linie durch etwas korrigiert werden muss, das viel besser ist. 
 

So kann es sein, dass Alt und Neu manchmal abwertend einen negativen Sinn mit 
sich bringen und einen positiven Sinn für Neues. Einige haben vorgeschlagen, dass 
wir es daher das Erste und das Zweite Testament nennen sollten, wobei das Erste 
Testament die Bücher sind, die Sie im Rahmen des Old Testament Survey studieren, 
und das könnte vorzuziehen sein. Ich bleibe bei der Terminologie Altes und Neues 



4 

 

Testament, einfach weil sie so gebräuchlich ist und die meisten von uns sie in diesen 
Begriffen gehört haben. 
 

Aber ich möchte, dass du dir darüber im Klaren bist, dass wenn wir die Beziehung 
zwischen dem Alten und dem Neuen Testament verstehen, sie nicht in Begriffen von 
negativ und positiv oder minderwertig und überlegen oder abgenutzt und besser und 
jünger zu verstehen ist, sondern dass sie in Begriffen von Verheißung und Erfüllung 
zu verstehen ist. Das Alte Testament wird als das angesehen, was den Höhepunkt 
und die Erfüllung vorwegnimmt, die nun in der Person Jesu Christi kommt. Das Neue 
Testament ist also als die endgültige Erfüllung und der Höhepunkt der Offenbarung 
Gottes zu sehen, die bereits in den Schriften des Alten Testaments begonnen und 
vorweggenommen wurde. 
 

Zum Beispiel, die allerersten beiden Verse des Buches Hebräer in deinem Neuen 
Testament fangen diese Idee ein, wenn es heißt: Das Buch beginnt so, vor langer Zeit 
sprach Gott durch die Propheten auf viele und verschiedene Arten zu unseren 
Vorfahren. Ein Hinweis darauf, dass Gott sich unter den Schriften des Alten Bundes 
offenbarte, als er sich Israel offenbarte, jene Gruppe von Schriften, die Gottes 
Offenbarung von sich selbst im Alten Bund mit Israel bezeugen, auf die Sie sich in der 
alttestamentlichen Übersicht konzentriert haben. Aber dann fährt der Hebräerbrief 
fort und sagt, aber in diesen letzten Tagen, die letzten Tage sind jetzt, jetzt ist die 
Erfüllung gekommen, die Tage, die Zeit, auf die das Alte Testament hingewiesen hat. 
 

Jetzt, in diesen letzten Tagen, hat Gott durch seinen Sohn zu uns gesprochen. Mit 
anderen Worten, die Offenbarung Gottes durch seinen Sohn Jesus Christus erreicht 
ihre Erfüllung und ihren Höhepunkt. Gott, ja, Gott hat sich in den Schriften des Alten 
Testaments offenbart, aber das findet seinen ultimativen Höhepunkt und seine 
Erfüllung darin, dass Gott sich jetzt in seinen Schriften des Neuen Bundes, dem 
Neuen Testament, offenbart. 
 

Es ist also wichtig zu verstehen, wenn das Neue Testament nicht als minderwertig, 
aufgewertet oder aktualisiert angesehen werden soll und das Alte veraltet und 
altmodisch ist, sondern es einfach eine Frage der Erfüllung oder des Versprechens 
und der Erfüllung ist. Das Alte Testament antizipiert und verspricht eines Tages, dass 
Gott schließlich seine Bundesbeziehung mit seinem Volk zustande bringen wird. 
Jetzt, da Jesus Christus auf den Plan tritt, bewirkt er diese Erfüllung, und die Schriften 
des Neuen Testaments bezeugen diese Erfüllung in der Person Jesu Christi. 
 

Das ist es, was wir mit Testament meinen. Das ist es, was wir meinen, oder 
zumindest meine ich mit dem Alten und Neuen Testament. Nochmals, nicht letzter 
Wille und Testament, sondern Testament in Bezug auf den Bund, Gottes 
Bundeshandeln, die Vereinbarung, die Vereinbarung, die Beziehung, die er mit 
seinem Volk eingeht, ist das, was wir unter Bund verstehen. 
 



5 

 

Und dann meinen wir mit dem Neuen Bund jene Dokumente, die bezeugen, dass 
Gott sich selbst offenbart hat, dass seine Offenbarung durch Jesus Christus seinen 
Höhepunkt erreicht hat. Und die Dokumente, die das bezeugen, sind das, was wir als 
das Neue Testament bezeichnen. Alles klar. 
 

Die nächste Sache, nun, zuallererst, irgendwelche Fragen darüber, wie wir das 
Testament verstehen oder was ich mit Testament meine, was wir mit dem Neuen 
Testament meinen? Hoffentlich ist Ihnen einiges davon aus Ihrem Überblickskurs 
über das Alte Testament bekannt, aber ich möchte nur sicherstellen, dass wir es 
verstehen. Was das bedeutet, dachte ich, als ich anfing, mich für Bibelstudien zu 
interessieren, dachte ich, dass meine Aufgabe einfacher sein würde, weil ich mich für 
das Neue Testament interessiere. Denn wenn man sich das Alte und das Neue 
Testament anschaut, dann ist das Neue Testament im Vergleich dazu ein sehr kleiner 
Teil der gesamten Bibel. 
 

Da das Neue Testament jedoch die Erfüllung und der Höhepunkt des Alten 
Testaments ist, fand ich bald heraus, dass ich für viel mehr als nur das Neue 
Testament verantwortlich bin, sondern auch für das Alte und das Neue. Denn das 
Neue Testament, indem es das Alte erfüllt, setzt es voraus und setzt ein Verständnis 
davon voraus. So springen wir oft zurück zum Alten Testament, um zu zeigen, wie 
bestimmte Dokumente des Neuen Testaments das übernehmen, was wir im Alten 
Testament lesen, und zeigen, wie es sich in der Person Jesu Christi erfüllt und seinen 
Höhepunkt erreicht. 
 

Die zweite Sache, die ich nur als Überblick über das Neue Testament sagen möchte, 
ist, dass das Neue Testament, und hoffentlich für die meisten von Ihnen, für viele von 
Ihnen, Sie haben das zumindest allgemein herausgefunden, und das heißt, das Neue 
Testament ist in erster Linie nicht chronologisch angeordnet, sondern es ist logisch 
angeordnet. Das heißt, das Buch Matthäus ist nicht das erste Buch, das im Neuen 
Testament geschrieben wurde. Dieser Ehrenplatz geht meiner Meinung nach 
entweder an Jakobus oder an 1. Thessalonicher. 
 

Darüber werden wir später sprechen. Matthäus war nicht das erste Buch, das 
geschrieben wurde. Es wurde nicht vor Markus geschrieben. 
 

Wahrscheinlich wurde es nicht einmal vor dem Römerbrief und einer Reihe anderer 
Bücher geschrieben, die Paulus schrieb. Stattdessen ist das Neue Testament eher 
logisch als chronologisch geordnet. Und damit meine ich wiederum, dass es nicht in 
der Reihenfolge angeordnet ist, in der die Bücher geschrieben wurden. 
 

Stattdessen gibt es eine Logik in der Art und Weise, wie das Neue Testament 
zusammengestellt ist. Selbst die Briefe des Paulus, die den größten Teil des Neuen 
Testaments ausmachen, neigen dazu, eher nach ihrer Länge geordnet zu sein. Nicht 
ganz, aber im Allgemeinen sind die Briefe des Paulus wiederum nicht in der 



6 

 

Reihenfolge angeordnet, in der er sie geschrieben hat, sondern im Wesentlichen in 
der Reihenfolge ihrer Länge. 
 

Der Römerbrief ist also der erste. Wenn du zu den Briefen des Paulus kommst, 
findest du zuerst den Römerbrief, weil er der längste ist. Stattdessen ist das Neue 
Testament wieder chronologisch geordnet. 
 

Ach ja, das ist übrigens nur ein Bild einer antiken griechischen Handschrift. Das 
würde in etwa so aussehen wie das, was die Autoren des Neuen Testaments 
tatsächlich geschrieben hätten. Ihr könnt das nicht wirklich gut sehen, einige von 
euch. 
 

Das ist der Anfang des Johannesevangeliums. Das ist Johannes 1. Dies ist ein altes 
Manuskript, das etwa aus dem 3. oder 4. Jahrhundert n. Chr. stammt, also ziemlich 
alt ist. Sie werden feststellen, dass, wenn Sie sich das genauer ansehen können, Sie 
sehen werden, dass es in Spalten ist, und es gibt einige Anmerkungen in den Spalten, 
wie z. B. Absatzunterteilungen und andere Dinge. 
 

Aber im Allgemeinen gibt es ein paar Dinge, die Ihnen auffallen. Es gibt tatsächlich 
drei Dinge, die man an alten Texten des Neuen Testaments bemerkt. Einer der 
Gründe, warum ich Ihnen das zeige, ist, dass es Ihnen eine Wertschätzung für die 
Übersetzungen des Neuen Testaments gibt, die Sie haben. 
 

Der erste Punkt ist, dass die Originalmanuskripte in diesen älteren Manuskripten 
vollständig in Großbuchstaben geschrieben worden wären. Sie schrieben nicht in 
Schreibschrift. Zu diesem Zeitpunkt gab es keine kleinen Buchstaben. 
 

Zumindest war es nicht üblich, sie zu verwenden. Und wenn man sich das genau 
anschaut, wird alles groß geschrieben. Das nennt man ein Entsiegelungsmanuskript, 
wenn Sie daran interessiert sind, aber das wird nicht in einem Test oder so sein. 
 

Das wird es auch nicht. Das ist nur irgendwie wichtig, um Sie zu interessieren. Aber 
es ist komplett in Großbuchstaben geschrieben. 
 

Das andere, was Ihnen daran auffällt, ist, dass es keine Worttrennungen gibt. Ich bin 
mir nicht sicher, ob das so war, vielleicht kann uns Professor Hildebrandt sagen, aber 
ob das war, um Platz zu sparen, oder ob das einfach so war, wie sie geschrieben 
haben. Aber es gab keine Trennungen zwischen Wörtern oder Buchstaben. 
 

Alles wurde einfach weitergeführt. Die dritte Sache ist, dass es praktisch keine 
Interpunktion, keine Punkte, Kommas oder Fragezeichen gab. Das zeigt also nur die 
Arbeit, die in die Bereitstellung einer englischen Übersetzung geflossen ist. 
 



7 

 

Denn oft mussten sie mit etwas arbeiten, das so aussieht. Aber noch einmal, dies ist 
ein sehr altes altes Manuskript, das das Johannesevangelium bezeugt. Wie viele von 
euch wissen, haben wir kein Original, wir haben nicht das Originaldokument von 
Johannes, aber wir haben eine Reihe von Kopien davon. 
 

Dieses ist ein sehr älteres und sehr hochwertiges Buch, das von Johns Schreibstil 
zeugt. Das ist also ähnlich wie die Dokumente des Neuen Testaments. Aber zurück 
zur Anordnung des Neuen Testaments. 
 

Zunächst einmal stehen natürlich die vier Evangelien, Matthäus, Markus, Lukas und 
Johannes, aus zwei Gründen an erster Stelle. Erstens: Sie stellen eine natürliche 
Brücke zwischen dem Alten und dem Neuen Testament dar. Und zweitens liegt der 
Grund darin, dass sie das Leben des Begründers des Christentums erzählen, d.h. der 
Person Jesu Christi, der alle Erwartungen und Verheißungen des Alten Testaments 
zur Erfüllung bringt. 
 

Da also das Hauptthema und der Hauptinhalt der Evangelien Jesus Christus ist und 
die Evangelien eine natürliche Brücke zwischen dem Alten und dem Neuen 
Testament bilden, stehen sie logischerweise an erster Stelle, auch wenn einige von 
ihnen später als andere Dokumente geschrieben wurden. Matthäus, Markus, Lukas 
und Johannes stehen also logischerweise und selbstverständlich an erster Stelle in 
unserem Neuen Testament. Die Apostelgeschichte kommt logischerweise als 
nächstes, indem sie zeigt, wie diese Jesus-Bewegung, wie diese Bewegung, die wir 
Christentum nennen und die von Jesus begonnen wurde, sich nun über die engen 
Grenzen Jerusalems und Judäas hinaus auszubreiten beginnt, um schließlich die 
größere griechischsprachige Welt des ersten Jahrhunderts zu umfassen. 
 

Die Apostelgeschichte ist also wieder eine natürliche Art des Abschlusses des 
Evangeliums oder kommt logisch und natürlich nach dem Evangelium. Und dann geht 
es darum, wie die Ereignisse des Evangeliums und die Ereignisse rund um das Wirken 
Jesu, sein Leben und seinen Tod, wie sich das nun auszubreiten begann und die 
Region weit, weit über Jerusalem und die engen Grenzen Palästinas hinaus 
beeinflusste? Wie kam es schließlich dazu, dass sie die gesamte bewohnte Welt des 
ersten Jahrhunderts umfasste? Ihr könnt auch sehen, wie logisch das Neue 
Testament in der Apostelgeschichte ist, darüber werden wir später sprechen, wenn 
wir zu diesen Büchern kommen, aber eines der Evangelien, das dritte Evangelium, 
Lukas, war, wie einige von euch wahrscheinlich wissen, tatsächlich Teil eines 
zweibändigen Werkes zusammen mit der Apostelgeschichte. Lukas und die 
Apostelgeschichte waren ursprünglich zwei Bände, die zusammengehörten, aber 
logischerweise wurden sie getrennt, so dass Lukas dann zusammen mit den anderen 
Büchern, denen es ähnelt, Matthäus, Markus und Johannes, und dann bietet die 
Apostelgeschichte eine natürliche Art von Übergang zur Beschreibung, wie die 
Ereignisse aus den Evangelien nun beginnen, sich in der weiteren Welt auszubreiten 
und Wirkung zu entfalten. 



8 

 

 

Die Apostelgeschichte, die Apostelgeschichte, führt euch in eine sehr, eine Erzählung, 
eine Art historische Erzählung über die Ausbreitung der frühen Kirche ein, das 
Evangelium der Apostelgeschichte, stellt euch einige sehr wichtige Persönlichkeiten 
vor, sehr wichtige frühchristliche Führer wie Petrus und Jakobus, und einer von ihnen 
ist ein Mann,  ein konvertierter Pharisäer, eigentlich ein konvertierter Terrorist des 
ersten Jahrhunderts,  der zum Christentum konvertiert ist, dessen Name Saulus war 
und sein Name Paulus wird, und der für einen großen Teil des Neuen Testaments 
verantwortlich ist. Es ist also nur natürlich, dass eine der Figuren, die eine 
dominierende Rolle in der Apostelgeschichte in der Apostelgeschichte spielt, dann 
eine Schlüsselrolle im nächsten Abschnitt des Neuen Testaments spielt. Nach der 
Apostelgeschichte finden wir also die Briefe einer der Hauptfiguren der 
Apostelgeschichte, die Briefe des Paulus, beginnend mit dem Römerbrief und bis hin 
zu einem kleinen Buch namens Philemon. 
 

Die Briefe des Paulus sind eine Gruppe von Briefen, die oft als allgemeine Briefe oder 
allgemeine Briefe bezeichnet werden, die sich einfach dann auf die Briefe anderer 
großer christlicher Führer beziehen, die in der Apostelgeschichte vorgestellt wurden, 
wie Petrus und Jakobus, die anderen Hauptfiguren in der Apostelgeschichte 
vorgestellt wurden, und wir finden ihre Briefe auch im Neuen Testament nach dem 
Paulusbrief. Und dann schließlich, das Buch der Offenbarung, das es vielleicht gibt, es 
gibt wahrscheinlich eine Reihe von Gründen, warum es am Ende des Neuen 
Testaments steht, aber logischerweise passt es sicherlich als das Buch, das den 
Höhepunkt oder das Ziel der Geschichte erzählt, den Höhepunkt von Gottes 
Erlösungsplan, den gesamten Kosmos zu retten, die Offenbarung spielt am Ende des 
Neuen Testaments eine passende Rolle. Offenbarung, das andere Buch mag das 
Johannesevangelium sein, aber entweder das Johannesevangelium oder die 
Offenbarung würden wahrscheinlich den Anspruch erheben, das allerletzte Buch des 
Neuen Testaments zu sein, das geschrieben wurde, sehr nahe am Ende des ersten 
Jahrhunderts. 
 

Aber nochmals, wie Sie sehen können, hat das Neue Testament eine Logik in der Art 
und Weise, wie es angeordnet ist. Es ist nicht in der Reihenfolge angeordnet, in der 
das Buch geschrieben ist, sondern scheint eine Art Logik in der Art und Weise zu 
offenbaren, wie es zusammengestellt ist. Gut, lassen Sie uns ein wenig darüber 
sprechen, wie das alles zustande kam. Was geschah vor und während der Zeit, als das 
Neue Testament geschrieben wurde? Wie gesagt, das Neue Testament war nicht 
einfach, es ist nicht einfach aus dem Nichts entstanden, ex nihilo geschaffen, noch 
wäre es einfacher gewesen, wenn Gott einfach eine Liste dessen, was es war, vom 
Himmel fallen gelassen hätte, wie er wollte, dass sein Volk darüber nachdenkt und 
glaubt. 
 

Stattdessen entschied sich Gott, sich durch sehr historische Ereignisse und Umstände 
zu offenbaren, in einer ganz bestimmten Kultur und an einem ganz bestimmten Ort 



9 

 

und in einer ganz bestimmten Sprache. Und so wird es uns helfen, ein wenig darüber 
zu verstehen, oder es wird uns helfen, das Neue Testament besser zu verstehen, 
wenn wir ein wenig über die Situation und die Umstände verstehen, die es 
hervorgebracht haben. Und auch hier möchte ich nur grobe Pinselstriche malen. 
 

Zumindest für mich finde ich die Geschichte des Neuen Testaments, der griechisch-
römischen Welt und der jüdischen Welt der damaligen Zeit sehr faszinierend, aber 
mir ist klar, dass viele von Ihnen das vielleicht nicht tun werden, daher möchte ich 
hauptsächlich sehr breite Pinselstriche vermitteln oder malen. Was geschah politisch, 
historisch, kulturell, religiös? Was waren die wichtigsten und dominierenden 
Bewegungen oder Ereignisse oder Merkmale, die den Hintergrund bilden und die Sie 
meiner Meinung nach unbedingt verstehen müssen, um das Neue Testament tiefer 
zu verstehen? Schauen wir uns zunächst das politische Klima an. Was geschah 
politisch vor und unter Einbeziehung der Zeit des Neuen Testaments? Auch hier habe 
ich in Ihren Notizen, die ich auf Blackboard habe, eine Reihe von - wiederum in sehr 
groben Pinselstrichen - eine Reihe von Schlüsselfunktionen aufgelistet. 
 

Der erste Ausgangspunkt für das Verständnis des politischen Klimas, des politischen 
Klimas, besteht darin, das Aufkommen eines großen Generals zu verstehen. Und 
damit denke ich an eine Person namens Alexander der Große. Und sie entdeckten 
tatsächlich, archäologische Ausgrabungen entdeckten tatsächlich, dass sie Kodak-
Kameras hatten, und genau so sah er aus. 
 

Da ist Alexander der Große. Wer weiß, wie er aussah? Aber wie auch immer, dies ist 
eine Büste und Figur von Alexander dem Großen. Alexander der Große war dafür 
bekannt, dass er etwa 336 v. Chr. begann, also sind wir etwa 330 Jahre vor der 
Geburt Jesu Christi und seinem Erscheinen auf dem Schauplatz der Geschichte. 
 

Etwa 330 Jahre zuvor übernahm ein Mann namens Alexander der Große das Reich 
seines Vaters. Und für ungefähr 10 Jahre, einen Zeitraum von 10 Jahren, erobert 
Alexander die Welt im Sturm. Und er erweitert tatsächlich das Reich seines Vaters. 
 

Alexander der Große erweiterte das Reich auf ein Gebiet, das größer war als alles 
bisher Bekannte. Alexander der Große ist also einer der bedeutendsten Herrscher 
seiner Zeit. Das nächste, das zeigt euch, das ist nicht das beste Horoskop, aber das 
wäre, Jerusalem wäre genau hier drin. 
 

Das ist das Mittelmeer. Hier ist Jerusalem. Das ist die heutige Türkei, Kleinasien. 
 

Hier in Griechenland. Rom und Italien wären hier drüben. Hier unten ist Ägypten, 
also verstehst du irgendwie, was ich meine. 
 

Diese gestrichelte Linie zeigt dir ungefähr die Ausdehnung von Alexanders Reich, das 
in dieser Zeit ziemlich bedeutend war. Und eine Sache, die man bemerkt, ist, dass 



10 

 

das Land Palästina, Jerusalem, dieses Gebiet gut unter die Herrschaft Alexanders des 
Großen fällt. Also zog er auf diesen großen Feldzug und eroberte ein Königreich und 
dehnte das Königreich noch weiter aus, als sein Vater es ausgedehnt hatte. 
 

Alexander war als brillanter Militärstratege bekannt. Alexander tat eine Sache, die 
sehr wichtig war, und ihr müsst diesen Begriff kennen, und der Begriff, den ihr 
kennen müsst, ist Hellenisierung. H-E-L-L-I-N-A, warten, H-E-L-L-I-N-I-Z-A-T-I-O-N. 
 

Hellenisierung. Hellenisierung bezieht sich auf die Ausbreitung der griechischen 
Sprache und Kultur, und genau das tat Alexander. Auch hier kommt es vom 
griechischen Wort Helles, was griechisch bedeutet, und Hellenisierung bezieht sich 
auf die Ausbreitung und Verbreitung der griechischen Sprache und Kultur. 
 

Eine der Möglichkeiten, es in diesem Reich zu vereinen, bestand darin, die 
griechische Kultur, Religion und griechische Sprache im gesamten Reich zu 
verbreiten. So gut wie nichts, auch nicht Jerusalem und die Heimat des Volkes 
Gottes, der Juden, entging dem Einfluss der Hellenisierung. Nichts entging in dieser 
Zeit dem Einfluss der griechischen Kultur und der griechischen Sprache. 
 

Eine der Implikationen davon ist, dass es nicht allzu lange danach eine Übersetzung 
des Alten Testaments gab, die Septuaginta. Es ist im Grunde die griechische 
Übersetzung des Alten Testaments, und einer der Hauptgründe war, je mehr 
Menschen Griechisch sprachen, desto mehr bestand Bedarf an einer griechischen 
Übersetzung des Alten Testaments, das, wie Sie wissen, hoffentlich aus dem 
Alttestament-Unterricht, das Alte Testament ursprünglich auf Hebräisch geschrieben 
wurde, ein paar Abschnitte Aramäisch,  aber mit der Ausbreitung des Hellenismus 
und der griechischen Sprache und Kultur bestand schließlich auch ein Bedarf an einer 
griechischen Übersetzung. Zumindest ist das ein Teil des Grundes dafür. 
 

Alexander ist also dafür bekannt, dass er ein Reich ausbreitete, wieder ein großes 
Reich, das größte, eigentlich seit dem Persischen Reich, unter dem sich die Juden 
befanden, das findet man in einem Buch wie Daniel und das Alte Testament usw. 
Jetzt, nach Alexanders Tod, baut Alexander erneut dieses große Reich auf. Nach 
seinem Tod hatte Alexander nie einen Erben seines Reiches oder jemanden, dem er 
es vermachen oder geben konnte. 
 

Und so sind wir bei Alexanders Tod noch etwa 320 Jahre vor Christus, ungefähr bevor 
Christus auf den Plan tritt. In dieser Zeit, nach Alexanders Tod, entbrennt im Grunde 
ein Kampf zwischen einigen seiner Generäle, zum Beispiel darüber, wer dieses 
Königreich erben wird. Im Grunde läuft es auf einen Machtkampf zwischen zwei 
Gruppen oder zwei Generälen hinaus, und das ist das, was man die Seleukiden und 
die Ptolemäer nennt. 
 



11 

 

Die Seleukiden, ist das einfach? Alles, was Sie wissen müssen, nochmals, ich 
versuche, die Dinge zu vereinfachen, die Seleukiden wären die Gruppe, die nördlich 
von Jerusalem im Land Syrien lebte. Also, nochmals, wenn ich zu dieser Karte 
zurückkehren kann, sehen Sie hier Syrien, das wäre das Gebiet der Seleukiden. Die 
Ptolemäer, die nächste Gruppe, sind unten in Ägypten, im Süden. 
 

Um auf diese Folie zurückzukommen: Es gibt die Seleukiden in Syrien im Norden, 
nördlich von Jerusalem, dem Land Palästina, und dann gibt es die Ptolemäer unten in 
Ägypten im Süden. Nun, für eine gewisse Zeit, und denken Sie daran, Gottes Volk, die 
Israeliten, scheinen sich in einer Ära nach der anderen unter fremder Herrschaft und 
Herrschaft wiederzufinden, und das ist nicht anders. Jetzt, da Alexander stirbt, finden 
sie sich vor allem unter der Herrschaft der Ptolemäer in Ägypten wieder. 
 

Auch hier handelt es sich um die beiden Machthaber der Zeit, die Ptolemäer und die 
Seleukiden. Zunächst einmal befindet sich Israel also unter der Herrschaft der 
Ptolemäer aus Ägypten. Nun, das war im Allgemeinen eine gute Erfahrung. 
 

Israel genoss ein beträchtliches Maß an Frieden, und die Dinge waren für sie unter 
der ptolemischen Herrschaft nicht ganz einfach. Später verlagerte sich die Macht 
dann jedoch zu den Seleukiden, und die Dinge waren unter der Herrschaft der 
Seleukiden nicht mehr ganz so einfach. Israel befand sich also zwischen dem Norden 
und dem Süden und fand sich nun hin- und hergeworfen. Jetzt stehen sie also unter 
der Herrschaft der Seleukiden, was nicht ganz so friedlich und nicht ganz so eine gute 
Erfahrung war. 
 

Unter der seleukidischen Herrschaft kam es jedoch zu einem Höhepunkt. Auch hier 
behandelten die Seleukiden die Israeliten nicht ganz so nett, und einen der Herrscher 
im Besonderen, eine Person, die wir Antiochus Epiphanes IV. nennen. Er erwähnt in 
Ihren Büchern oder in Ihrer Notiz die Krise unter Antiochus Epiphanes. 
 

In einem Zeitraum von etwa 175 bis 63 v. Chr. herrschten Antiochus Epiphanes und 
die Seleukiden. Antiochus Epiphanes ist wiederum einer der Seleukiden, der dafür 
bekannt ist, nach Jerusalem zu gehen. Einmal ging er hinein und plünderte im Grunde 
den Tempel, nahm all das Gold und alle Reichtümer und schlachtete tatsächlich eine 
Reihe von Juden ab. 
 

Und später ging er wieder zurück, und hier zerstörte und entweihte er den Tempel 
vollständig. Also ging er hinein und zerstörte den Tempel, wie es die Legende besagt. 
Er schlachtete ein Schwein am Altar. 
 

Er benannte den Tempel nach dem Gott Zeus, dem griechischen Gott Zeus, um, 
beschmutzte den Tempel des Gottes Israels und zerstörte alles. Und noch einmal, das 
war so etwas wie der Höhepunkt oder Höhepunkt der seleukidischen Herrschaft über 
Israel. Nun, das ging eine Weile so, bis ich an dieser Stelle wieder nicht wirklich genau 



12 

 

mit Daten oder ähnlichem umgehen werde, aber das ging eine Weile so, bis eine 
Person namens Judas Makkabäer, Sie sehen die Erwähnung der Makkabäer in Ihren 
Notizen, Judas Makkabäer, ein Sohn eines Hohepriesters,  führte eine Reihe von 
Aufständen gegen die Seleukiden an,  um sie aus Jerusalem zu vertreiben. 
 

Wieder müsst ihr euch daran erinnern, dass dies Gottes Volk ist, die Juden, und dies 
ist ihr Tempel, in dem Gott mit ihnen wohnt. Dies ist ein heiliger Raum. Dies ist die 
heilige Stadt. 
 

Und jetzt gibt es einen Haufen Ausländer, die in die Stadt eingedrungen sind und sie 
entweiht haben. Sie haben es geplündert. Sie haben es entweiht, indem sie es in den 
Namen eines fremden heidnischen Gottes umbenannt haben. 
 

Und nun führt Judas Makkabäer eine Art Vorstoß an, um den Tempel von den 
Seleukiden zu befreien. Und genau das war er in der Lage. Judas Makkabäer und 
seine Gruppe befreiten schließlich Jerusalem und den Tempel von der Herrschaft der 
Seleukiden. 
 

Für eine sehr kurze Zeit, etwa 80 Jahre lang, genoss Israel Freiheit von ausländischer 
Unterdrückung und Fremdherrschaft. Bis die nächste große Weltmacht auftaucht. 
Wir werden gleich darüber sprechen. 
 

Aber die andere Sache, die Sie wahrscheinlich über Judas Makkabäer wissen, ist, dass 
Judas Makkabäer nach seiner Befreiung aus dem Tempel den Tempel neu weihten 
und tatsächlich eine Widmungszeremonie einführten, die Juden heute noch feiern. 
Ja, Chanukka ist das Fest, das die Freiheit und die Wiedereinweihung und Reinigung 
des Tempels feiert. Und es gibt eine Legende und Tradition, die sich um das rankt, 
was in dieser Zeit geschah. Seit 80 Jahren, etwa 80 Jahren, genießt Israel also ein 
gewisses Maß an Freiheit bis zum nächsten Imperium. 
 

Und in Ihren Notizen heißt es, dass das nächste entstehende Weltreich die Römer 
waren. Während dieser ganzen Zeit, während eines Großteils dieser Zeit, fing Rom 
tatsächlich an, sie zeichneten sich irgendwie am Horizont ab. Und 63 v. Chr., tut mir 
leid, 60, ja, 63, dann übernimmt die nächste Weltmacht, und das sind die Römer. 
 

Und tatsächlich sollte sich Israel für den Rest des Neuen Testaments und für einige 
Zeit unter der Herrschaft der Römer wiederfinden. Das gesamte Neue Testament ist 
also an Gottes Volk geschrieben, das an Orten unter römischer Herrschaft lebt. Rom, 
also diese aufstrebende Weltmacht, beginnt tatsächlich, sein Königreich noch weiter 
auszudehnen, Sie werden feststellen, dass diese rote Linie das Ausmaß der 
römischen Herrschaft im ersten Jahrhundert zeigt. 
 

Nochmals, nur um sich hier richtig zu orientieren, Jerusalem wäre genau hier drin. 
Hier ist die heutige Türkei, Kleinasien und Griechenland. Es gibt Italien und Rom. 



13 

 

 

Spanien hier unten in Ägypten. Und so kann man an dieser roten Linie sehen, wie 
groß das Ausmaß ist, das fast bis ins heutige England, Schottland, reicht. Das Ausmaß 
der römischen Herrschaft war am Ende des ersten Jahrhunderts anders als alles, was 
sie zuvor erlebt hatten. 
 

Wieder einmal entkam niemand, praktisch niemand, der in diesem Gebiet lebte, den 
Auswirkungen der römischen Herrschaft, auch nicht in Jerusalem und Palästina, dem 
Land des Volkes Gottes. Und wir werden anfangen zu sehen, besonders bei den 
Briefen des Paulus, dass fast alle Briefe, die er adressiert, die meisten von ihnen sind 
an Städte im heutigen Kleinasien gerichtet, das eine Art Brutstätte der römischen 
Herrschaft ist, eine der Brutstätten der römischen Herrschaft. So konnte Gottes Volk 
nirgendwo leben, ohne von der römischen Herrschaft betroffen zu sein. 
 

Nun, eines der Dinge, die die Römer getan haben, und ich versuche nochmals, sehr, 
sehr einfach zu sein. Eines der Dinge, die sie taten, um ein so großes Territorium zu 
verwalten, also hier ist Rom, um ein so großes Territorium zu verwalten, teilte Rom 
es in Provinzen auf und hatte verschiedene Arten, diese verschiedenen Provinzen zu 
regieren oder zu regieren. Und eine der Möglichkeiten, wie sie das tun konnten, eine 
der Arten, wie sie einige der Provinzen regierten, war durch das, was man einen 
Klientelkönig nannte. 
 

Das heißt, es scheint, dass Rom, je nachdem, wie leicht es dazu in der Lage war oder 
wie leicht die Menschen sich der römischen Herrschaft unterwarfen, manchmal 
beeinflusste, wie Rom über es herrschte. Wenn sie also in einem bestimmten Bereich 
ihres Königreichs Widerstand leisteten und sich wehrten, dann würde Rom 
offensichtlich strengere Maßnahmen ergreifen. In anderen Gebieten, die vielleicht 
leiser und leichter kamen, war es ihnen jedoch zeitweise erlaubt, einheimische 
Herrscher über ihr eigenes Land zu ernennen, solange sie sich an Rom hielten. 
 

Sie hatten ein bisschen mehr Spielraum. Diese wurden oft als Kundenkönige 
bezeichnet. Wir werden gleich über einen dieser Client-Könige sprechen, aber auf die 
drei Dinge, auf die ich mich konzentrieren möchte, was die Auswirkungen der 
römischen Herrschaft waren. 
 

Und übrigens, die meisten Menschen im ersten Jahrhundert hätten die römische 
Herrschaft, viele von ihnen, als eine gute Sache angesehen. Aber was waren einige 
der Auswirkungen der römischen Herrschaft? Zunächst einmal gab es nun eine 
gemeinsame Sprache, die das gesamte Reich vereinte. Das würde beinhalten, ich 
greife auch irgendwie auf Alexander den Großen zurück, aber jetzt, mit der Heldentat 
Alexanders des Großen und jetzt mit der römischen Herrschaft, gibt es eine 
gemeinsame Sprache, die das gesamte Reich vereint, und das ist Griechisch. 
 



14 

 

Viele Menschen, viele Menschen waren damals dreisprachig, sprachen 
wahrscheinlich Latein und Griechisch, und zumindest für Juden hätten viele von 
ihnen Hebräisch, Griechisch und Aramäisch gesprochen. Ich glaube, Jesus war 
wahrscheinlich dreisprachig. Wahrscheinlich sprach er auch Hebräisch, Aramäisch 
und Griechisch. 
 

Aber mit der Ausbreitung des Alexanderreiches und des nachfolgenden Römischen 
Reiches war nun das gesamte Reich durch eine gemeinsame Sprache vereint. Das ist 
die Sprache des alltäglichen Handels und der alltäglichen Unterhaltung, und das war 
Griechisch. Das zweite Produkt, vor allem dieses Phänomen der Ausbreitung der 
römischen Herrschaft, ist das, was manche Leute als Pax Romana bezeichnen, oder 
das ist der Friede von Rom. 
 

Mit anderen Worten, Rom, solange du dich an die römische Herrschaft hältst, Rom, 
einer der Vorteile war, dass Rom dir Freiheit und Frieden und die Freiheit von 
Konflikten und Kriegen versprochen hat. Es stand also viel auf dem Spiel, wenn man 
sich im ersten Jahrhundert an Rom hielt, und im Gegenzug für Ihre Befolgung würde 
Rom die Vorteile des Friedens, des Schutzes und der Abwesenheit von Kriegen 
anbieten. Die dritte Sache war ein fortschrittliches Transportsystem und 
Kommunikation. 
 

Mit der Ausbreitung der römischen Herrschaft waren nun Kommunikation und 
Transport auf eine Weise möglich, wie es vorher nicht möglich war. Das sind also drei 
der Vorteile. Ich glaube nicht, dass wir viel darüber sprechen könnten, wie sich das 
auf unser Verständnis von Teilen des Neuen Testaments auswirken könnte, und 
vielleicht werden wir das tun, wenn wir uns einige der Dokumente des Neuen 
Testaments selbst ansehen. 
 

Aber ich möchte diese drei als Vorteile der römischen Herrschaft hervorheben. Eine 
gemeinsame Sprache vereinte nun das Reich, die Pax Romana, das Versprechen des 
Friedens, die Abwesenheit von Kriegen, den Schutz unter römischer Herrschaft, 
wenn man sich fügt, und schließlich den Transport und die Kommunikation als 
Ergebnis des Römischen Reiches. Nun, ich sagte, dass eine der Arten, wie Rom über 
seine riesigen Gebiete und Provinzen herrschte, durch Klientelkönige herrschte. 
 

Das gilt wiederum besonders für Teile des Königreichs. Als Rom anfing, seine 
Herrschaft auszudehnen und verschiedene Länder und geographische Orte zu 
annektieren, durften sie, wenn sie ruhig kamen und sich nicht wehrten, und je nach 
anderen Umständen, oft wieder unter der Erlaubnis der römischen Herrschaft ihren 
eigenen Herrscher ernennen, solange sie der römischen Herrschaft entsprachen. Und 
einer dieser Klientelkönige, die ich in Ihrer Notiz als grausamen König bezeichnet 
habe, dieser Mann hieß Herodes der Große. 
 



15 

 

Du liest von Herodes dem Großen. Du liest über Herodes als den König, der während 
der Ereignisse, die zur Geburt Jesu führten, über das Land Palästina herrschte. 
Herodes war ein Klientelkönig, der während der Geburt Jesu Christi erneut über 
Judäa herrschte. 
 

Du liest in den Evangelien über ihn. Und Herodes war bekannt, Herodes war eine 
jener Personen, die, wie der Name in euren Aufzeichnungen andeutet, als grausamer 
König bekannt waren. Herodes war eine dieser Personen, die als eine Art Verrückter 
bekannt waren. 
 

Wenn man Geschichten über ihn und andere antike Schriftsteller liest, stimmt er sehr 
gut mit dem überein, was wir in den Evangelien über ihn wissen. Eine Geschichte 
besagt, dass Herodes durchaus bereit war, Menschen zu töten, selbst wenn er, egal 
wie nahe sie ihm standen, wenn er den Verdacht hatte, dass sie eine Bedrohung für 
seinen Thron darstellten, sie töten ließ. Eine Geschichte besagt, dass Herodes einmal 
Wind von jemandem aus seiner eigenen Gruppe von Kameraden bekam, er bekam 
Wind davon, dass diese Person versuchen würde, seinen Thron an sich zu reißen. 
 

Also veranstaltete Herodes eines Abends eine Poolparty und lud all diese Leute ein. 
Und mit all diesen Leuten um ihn herum ließ er ein paar seiner Männer diesen Kerl 
im Pool ertränken, als niemand hinsah, weil er vermutete, dass er seinen Thron 
besteigen würde. Die Handlungen des Herodes in Matthäus 2 sind also wirklich nicht 
untypisch. 
 

Wenn wir lesen, dass Herodes alle kleinen Jungen in Jerusalem oder Bethlehem 
tötete, zwei Jahre und jünger, was immer noch nicht sehr viele gewesen wären, 
wahrscheinlich weniger als ein Dutzend, wenn man die Größe von Bethlehem zu 
dieser Zeit bedenkt, dann stehen diese Taten nicht im Widerspruch zu dem, was wir 
anderswo über Herodes wissen. Herodes war bekannt für seine hohe Besteuerung 
des jüdischen Volkes und vor allem, um seine Bauprojekte zu finanzieren, wie z.B. 
den Tempel, den er in Jerusalem baute. Herodes war also einer jener Klientelkönige, 
die während der Zeit der römischen Herrschaft über Judäa herrschten. 
 

Dies war aus mehreren Gründen eine kritische Zeit für Gottes Volk. Zunächst einmal 
geschahen mit der Ausbreitung der römischen Herrschaft ein paar interessante 
Dinge. Nummer eins ist, dass, solange Christen im ersten Jahrhundert als eine 
weitere Version des Judentums, der jüdischen Religion, angesehen werden konnten, 
sie im Grunde genommen toleriert wurden. 
 

Trotz vieler Geschichten, die wir hören, gab es unter Nero, einem der römischen 
Kaiser, eine ziemlich intensive Verfolgung. Weißt du, du hörst einige der Geschichten 
von Christen, die auf die Straße gezerrt und geköpft und in Arenen gebracht wurden, 
wo sie von Tieren zerrissen wurden. Das war im ersten Jahrhundert wirklich ziemlich 
selten. 



16 

 

 

Abgesehen davon, dass es nur sporadisch vorkam, und das kam gelegentlich vor, 
begnügte sich Rom die meiste Zeit damit, die Christen in Ruhe zu lassen, vor allem, 
solange sie nur als eine weitere jüdische Religion angesehen wurden, wie das 
Judentum des Alten Testaments. Die Probleme begannen, als sie anfingen, sich 
davon zu trennen oder den Verdacht hegten, dass sie anders waren als das, und 
wenn sie es taten und Dinge sagten, die subversiv schienen und die römische 
Herrschaft in Frage stellten. Aber wenn wir über das Christentum des ersten 
Jahrhunderts nachdenken, müssen wir uns vor Augen haben, dass in jeder Stadt 
Roms Soldaten marschierten, die von Haus zu Haus gingen und Christen auf der 
Straße zerrten und töteten. 
 

Das stimmt einfach nicht. Der größte Teil der Verfolgung, wie wir sehen werden, kam 
nicht von Rom aus. Es kam von lokaler Ebene, und es war sporadischer, es passierte 
an bestimmten Orten. 
 

Auch an anderen Orten schien sich Rom nicht um die Christen zu kümmern, der 
Kaiser schien sich zumindest im ersten Jahrhundert nicht viel um die Christen zu 
kümmern und ließ sie in Ruhe. Auch hier kamen viele der Probleme eher von der 
lokalen Ebene mit den Christen, nicht aus dem Römischen Reich. Im Großen und 
Ganzen wäre das Leben der Christen unter römischer Herrschaft relativ friedlich 
verlaufen, aber auch hier kamen viele der Probleme auf lokaler Ebene und 
sporadisch intensiver als das. 
 

Aber die andere Sache ist, dass sowohl Juden als auch Christen, mit der Ausbreitung 
des Römischen Reiches, sowohl Juden als auch Christen und die Juden als Gottes 
Volk, diese Frage schon lange gestellt haben. Und das heißt, was bedeutet es unter 
römischer Herrschaft, als Gottes Volk zu leben? Wie weit können wir uns der 
römischen Herrschaft anpassen und trotzdem unsere Treue zu Jesus Christus 
aufrechterhalten? Inwieweit können wir Rom und dem Kaiser die Treue erweisen 
und dennoch unsere eigene Identität als Volk Gottes bewahren? Und wir werden 
sehen, dass dieses Thema auch in einer Reihe von Dokumenten des Neuen 
Testaments auftauchen wird. Was bedeutet es, Gottes Volk in einer heidnischen 
Umgebung unter römischer Herrschaft zu sein, in der wir glauben, dass Jesus der 
Herr ist, aber Kaiser auf dem Thron sitzt? Was bedeutet das? Wie reagiert Gottes 
Volk darauf? Inwiefern bewahre ich meine Identität als Volk Gottes, als Christen, und 
lebe dennoch mein Leben unter römischer Herrschaft? Das wird also eine 
entscheidende Frage sein, die im Neuen Testament einige Male auftauchen wird. 
 

Gut, das ist nochmals, es gibt noch mehr, was gesagt werden könnte, und das könnte 
offensichtlich viel detaillierter ausgefüllt werden, aber ich habe versucht, mit sehr 
breiten Pinselstrichen zu malen, irgendwie politisch, was vor sich ging, was zum 
Neuen Testament führte. Eine Sache, die man im Grunde sehen kann, ist, dass Gottes 
Volk das Leben unter fremder Unterdrückung erlebt hat. Gottes Volk, dem Gott 



17 

 

versprochen hatte, dass ein Sohn Davids über ihn herrschen würde, dass Gott ihnen 
ein Reich geben würde, dass Gott ihr König sein würde und dass der König auf dem 
Thron sitzen würde. 
 

Gott würde einen Bund mit ihnen schließen. Nun stellen sie fest, dass es keinen 
König auf dem Thron und keinen Sohn Davids gibt. Erinnern Sie sich an die 
Verheißung an David aus dem Alten Testament, den Bund mit David? Es gibt keinen 
Sohn Davids auf dem Thron. 
 

Der Tempel ist nun zerstört und geplündert worden. Wo immer sie sich umsehen, 
gibt es ausländischen Einfluss, und was sagt das über Gottes Verheißungen aus? Was 
sagt das über uns als Volk Gottes aus? Und so ringen sie ständig mit dieser Frage der 
Identität und leben ihr Leben im Kontext von Fremdherrschaft, Unterdrückung und 
heidnischem Einfluss. Was bedeutet es, als Gottes Volk zu leben, wenn es scheint, 
dass Gottes Verheißungen nicht erfüllt werden? In der Tat scheinen die 
Verheißungen Gottes durch die gegenwärtige politische Situation im ersten 
Jahrhundert widerlegt zu werden. 
 

Und so fragen sie sich, wo Gottes Verheißungen sind und was es bedeutet, Gottes 
Volk zu sein, das in einer solchen Situation lebt? Haben Sie noch Fragen? In welchem 
Bereich von Blackboard befinden sich die Notizen und der Lehrplan unter Inhalt? Ich 
habe sie letzte Nacht angezogen und irgendetwas ist passiert. Ich bin mir nicht 
sicher, was. Die Notizen tauchten nicht auf. 
 

Ich bin mir nicht sicher, wie sie nicht dorthin gekommen sind, aber ich habe gerade 
nachgesehen, bevor ich zum Unterricht kam, und sowohl die als auch die Notizen 
sind auf Blackboard unter Inhalt. 


