**Доктор Роберт Чисхолм, Песни слуг Исайи,
Сессия 2: Слуга Господа: Поборник справедливости и Посредник Завета (B ), ( Исаия 42:1-9 [продолжение] и 49:1-3)**

Это доктор Роберт Чисхолм и его учение о Песнях Служителя Исайи. Это занятие 2, «Слуга Господа, Поборник Справедливости и Посредник Завета», часть Б. Продолжение Исайи 42:1-9 и 49:1-3.

Итак, продолжим изучение первой Песни Служителя. Мы рассмотрели некоторые детали песни, но теперь я хотел бы поговорить о мессианском исполнении этого псалма или песни в Новом Завете.

Итак, позвольте мне перейти к нужному месту в моих заметках, и мы это сделаем. Итак, давайте рассмотрим здесь мессианское исполнение первой Песни Слуги. Начнём с Евангелия от Луки, глава 2, стих 28, с Симеона.

Помните Симеона? Он был престарелым пророком, державшим на руках младенца Иисуса, и Господь сказал ему, что он не умрёт, пока не увидит пришествия Мессии Господнего. И он сказал, что увидел спасение Господне, когда увидел Младенца, Который должен был стать светом откровения для язычников. Ничего не напоминает? Светом откровения для язычников.

Упоминание света, связанного со спасением, я думаю, отсылает к книге пророка Исаии (42 глава, стихи 6 и 7), где говорится, что слуга Господень станет светом для народов. А также к главе 49, стих 6, который есть в обоих псалмах или песнях, и, как мне кажется, это уже с младенчества представляет Иисуса в роли Божьего слуги. Поэтому Лука, говоря нам об этом, я думаю, направляет наше внимание на Иисуса.

Вы слушали Симеона? Он знает Песни Служителя и видит, что Иисус — Тот, Кто исполнит эти песни. Итак, всё начинается прямо здесь. Крещение Иисуса в Евангелии от Матфея, глава 3, стих 17, и в Евангелии от Марка, глава 1, стих 11.

Иисус начинает своё общественное служение, но не выступает в роли царя-победителя. Он начинает своё служение, и вместо того, чтобы въехать на коне, белом коне или чём-то подобном, как победитель или даже осёл, что подразумевает царскую власть, Он встаёт в очередь, чтобы креститься. Он встаёт в очередь, чтобы креститься, как кающийся грешник, нуждающийся в очищении.

И Джон возразил: «Я бы тоже так сделал. Нет, я не собираюсь тебя крестить. Тебе это не нужно».

Но Иисус настоял на том, чтобы Иоанн крестил Его. Хотя Иисус был безгрешным, Он здесь отождествляет себя с грешниками, поскольку собирается взять на Себя наши грехи. И это также связано с 53-й главой Книги пророка Исаии, когда мы до неё дойдём.

Иисус отождествляет себя с грешниками и, как страдающий слуга, Он пришёл, чтобы понести последствия человеческого греха (Матфея 8:17), но также принёс Себя в жертву за грешников (Матфея 20:28) и заложил основание для Нового Завета (Матфея 26:28). Помните, чаша — это чаша Нового Завета. Он был вынужден, Иисус был вынужден исполнить всякую правду, вот что Он говорит.

А в Евангелии от Матфея праведность — это нравственное поведение, соответствующее Божьей воле. Поэтому, исполняя волю Божью, повинуясь Богу и Его нравственным наставлениям, вы творите праведность. И воля Божья заключалась в том, чтобы Иисус отождествлял Себя с грешниками таким образом, предвосхищая то, какой будет высшая искупительная жертва.

Итак, он начинает своё общественное служение именно этим. Крещение Иисуса было первым шагом в Его служении, которое Он позже резюмировал следующим образом: Сын Человеческий не для того пришёл, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих. Но поскольку крещение разворачивается, то, что я только что сказал, скорее относится к четвёртой песне слуги.

Иисус говорит, отождествляя себя с грешниками, но Его преданность исполнению Божьей воли была угодна Богу. И вот, когда Иисус выходит из воды, Дух сходит на Него, быстро спускается, как голубь. Это Евангелие от Матфея 3:16. А затем мы читаем слова Господа из Исаии 40.

Это напоминает слова Господа: «Дух сойдет на него». И тогда Бог называет Иисуса таким образом.

Сей есть Сын Мой , Которого Я люблю. В Нём Моё благоволение. Это сочетание Псалма 2:7, где Он провозглашает Царя Давидова, Своего Сына, и первого стиха первой песни раба, Исаии 42:1, где Он возвещает о Своей радости от наделённого Духом слуги.

Итак, Дух сходит, Исаия 42:1: «Я возложу на него дух Мой». А затем Он говорит о том, что слуга был доволен своим слугой, и Он говорит об этом здесь. Таким образом, это единственное утверждение определяет Иисуса как Мессианского Царя, а также как Его особого слугу, который исполнит Его волю и пострадает ради спасения грешников.

Итак, здесь сочетаются темы слуги и царства. У Матфея есть ещё пара текстов, которые также говорят об этом. Надеюсь, вы видите, что с появлением Иисуса, с самого начала, звучит первая песня слуги.

Если вы с ним знакомы, то думаете: «Ага, соедините точки». Дух сошёл на него, и Господь объявил, что Он им весьма доволен, и он связывает это со вторым псалмом, царским. Это царский псалом.

Итак, царствование и служение соединяются. А затем следует раннее служение исцеления Иисуса в Евангелии от Матфея, глава 4, стихи 23–25. Согласно Матфею, провозглашение Иисусом приближения Царства сопровождалось демонстрацией Его мессианской силы.

Он проявил власть над природой, исцеляя все виды болезней и недугов, которые в Новом Завете часто рассматриваются как исходящие от дьявола. Не думаю, что следует говорить, что все болезни и недуги исходят от дьявола, но в конечном счёте, болезни и недуги – это порождение греха в широком смысле. Мы болеем и умираем, потому что мы грешники.

Мы — часть человечества . От этого никуда не деться. Он продолжил свою победоносную духовную битву с дьяволом, исцеляя одержимых бесами .

Их явно мучил дьявол. И это как бы демонстрирует его мессианскую силу и власть. Но он никогда не отказывается от своей роли страдающего слуги.

И вы помните, читая Новый Завет, мы ожидали Мессию, который избавит народ от гнета Рима. Он должен был прийти и освободить народ, подобно тому, как это делали ранее Маккавеи. Поэтому они склонны были выделять Мессию как воина-воина (Исаия, глава 9). Через своё исцеляющее служение Иисус отождествляет себя с грешниками в их ужасном положении.

Он показывает, что способен победить врага, но при этом отождествляет себя с ним, потому что физические болезни, в конечном счёте, являются следствием греха. Поэтому, стирая последствия греха в жизни исцелённых, Иисус предвещал день, когда Он превзойдёт этот временный подход и раз и навсегда решит корень проблемы. Но что происходит дальше? Весть о Его служении начинает распространяться повсюду.

Люди слышат о Его делах, даже в двух регионах, где жили язычники, таких как Сирия и Десятиградие, согласно Евангелию от Матфея 4:24 и 25. И вот здесь вступает в силу первая песнь слуги. Иисус отождествляет себя с грешниками.

Это похоже на 53-ю главу Исайи, и мы до этого дойдём. Но весть об Иисусе уже распространяется, и язычники узнают о нём, и он уже становится светом для народов. Он несёт свет спасения народам, упомянутым в Исайе 42:6. И это будет предзнаменованием Его последнего поручения ученикам.

И что это значит? Научите все народы. И по ходу дела Иисус ясно даёт понять, что язычники не будут исключены. Женщины не будут исключены.

Дети не будут исключены. Нееврейские люди не будут исключены. Все люди, которых считают второсортными, могут быть немного менее значимыми для своей культуры.

В этих заметках, над которыми я работаю, я далее говорю о проповеди Иисуса в синагоге в Назарете в Евангелии от Луки, глава 4, где он цитирует Исайю 61. И, как правило, Исайя 61 не входит в число песен слуг. Думаю, отчасти это связано с тем, что они отделили стихи с 40 по 55 от с 56 по 66.

И учёные скажут: «Боже мой, 61-я глава очень похожа на первые две песни слуг». Но это не может быть песня слуг, потому что это пророческая песня, а они упускают её царскую составляющую. Я хотел бы поговорить о 61-й главе Исайи в конце нашего исследования, в конце четвёртой лекции.

Итак, я не буду вдаваться в подробности. Но когда Иисус, за исключением того, что когда Иисус заходит в синагогу и называет себя тем, о ком говорится в 61-й главе, Дух снизошёл на меня, чтобы проповедовать благую весть бедным и спасать угнетённых, Он называет себя слугой, потому что 61-я, 42-я и 49-я главы, и даже 11-я главы, все они связаны между собой. И я хочу кратко остановиться на 61-й главе Исаии, хотя слово «слуга» там не используется, чтобы соединить точки.

Поэтому мы отложим этот разговор на потом. Отступление Иисуса от общественного служения в Евангелии от Матфея, глава 12, стихи 15–21. Он знает, что Его время ещё не пришло.

Ему ещё многое предстоит сделать, и поэтому он отступает перед лицом гонений в Евангелии от Матфея, глава 12. И он продолжает исцелять тех, кто следует за ним. Он не отталкивает их, но предупреждает, чтобы они не распространялись об этом.

Иногда это называют мессианским секретом или чем-то в этом роде, но, похоже, он себя не рекламирует. Если он Мессия, пришёл и является тем, за кого себя выдаёт, можно было бы подумать, что он будет себя рекламировать. Что ж, Первый Слуга Сонг говорит, что он этого делать не будет.

Он не станет афишировать себя. Он проявит огромную заботу о сломленных, о тех, кто готов, знаете ли, о тусклом фитиле, готовом погаснуть. Он проявит огромное сострадание к нуждам людей, о которых идёт речь в этих метафорах.

Но в то же время он не будет заниматься саморекламой. Он не будет выдавать себя за короля-завоевателя. Вместо этого он будет осторожен, чтобы не подавлять и не угнетать слабых и страдающих, ибо его главная задача — нести свет спасения миру и создать справедливое общество.

И чтобы это произошло, Ему придётся стать страдающим слугой. Ему придётся стать страдающим слугой. Преображение Иисуса, Евангелие от Матфея, глава 17, стихи с 1 по 9. Об этом же говорится в Евангелии от Луки, глава 9, стихи с 28 по 36.

Вскоре после того, как Иисус объявил, что некоторые из его учеников станут свидетелями его второго пришествия до своей смерти, он взял Петра, Иакова и Иоанна с собой на высокую гору. Многие люди не могут понять этот отрывок. Они не видели всего этого раньше, и это приводит их в замешательство.

Нет, Иисус не говорит о буквальном втором пришествии. Они увидят его в преддверии, и Иисус преобразится перед ними. И поэтому они увидят Иисуса, который явит себя и явится, когда вернётся.

Он сказал, что некоторые из них, и это происходит. Это происходит сразу после того, как он сказал, что они будут, и затем происходит это. Это, должно быть, исполнение того, что он сказал.

Должно быть, именно об этом он и говорит. И вот Бог сошёл на облаке и провозгласил, как и при крещении Иисуса, что Иисус — Его Сын, в Котором Его благоволение. Он сказал это при крещении, теперь говорит это при преображении, и ещё раз, это Псалом 2:7, где Иисус — Сын Божий, царь из рода Давида, и Псалом 41:1, где Он возвещает о Своей благодати к наделённому духом служителю.

Итак, Бог снова называет Иисуса мессианским царём, а в Псалмах о рабе Он также называет его слугой. Обратите внимание, как Он объединяет царственность, царствование и служение, и именно это и происходит в первой песне. Версия Луки немного отличается.

В Евангелии от Луки Бог говорит: «Сей есть Сын Мой, Которого Я избрал» (Лк. 9:35). Некоторые рукописи Евангелия от Луки согласуются с Евангелием от Матфея, и я с этим согласен, но обычно в таких случаях мы придерживаемся рукописей, которые отличаются, поскольку, по общему мнению, некоторые люди, переписывавшие текст Луки, находились под влиянием слов Матфея, и поэтому, я думаю, можно с полным основанием утверждать, что иное прочтение является оригинальным. Но это всё ещё Исаия 42:1, потому что в Исаии 42:1 Господь называет раба Моим избранником.

Он использует этот избранный язык. Он использует слово «довольный», а также говорит «избранный». В версии от Матфея выбран один вариант, в версии от Луки — другой.

Дело не в том, что... Иисус сказал и то, и другое, или Бог сказал и то, и другое, когда провозгласил это. Нужно просто сопоставить их. Матфей выбрал один из вариантов, и то же самое у Луки, другой, но оба варианта были упомянуты, и поэтому, надеюсь, вы видите, что первая песнь слуги очень заметна в Новом Завете.

Первая песня, где Господь говорит о миссии слуги как поборника справедливости и идеального царя. Они встречаются на протяжении всего Евангелия. Итак, думаю, теперь мы готовы перейти к следующей песне слуги во второй части книги Исаии, глава 49.

Итак, перейдём туда. Хотите взять Библию? Давайте откроем 49-ю главу. В 49-й главе песня продолжается до 13-го стиха, и, как я уже говорил, здесь будет довольно много параллелей. Некоторые фразы будут точно такими же, как в первой песне слуги.

Итак, они идут вместе, и второй во многом даст нам представление о природе и значении некоторых слов . Итак, давайте перейдём к 49, и я начну читать оттуда. Это 49.1, но я только что кое-что вспомнил.

Я уже в том возрасте, когда не всегда помню всё, что хотел рассказать. Это очень важно. Первая песня слуги, 42-я глава, а потом перескакиваешь через семь глав к 49-й, а затем третья песня появляется сразу в 50-й главе, а затем четвёртая песня, быстро сменяющая друг друга, в 52-й и 53-й.

Почему такая задержка? Ну, если вникнуть в материал, который находится между ними, угадайте, кто выделен? Кир. Кир, о котором мы уже упоминали. Итак, помните, в главе 41 Господь говорил о Кире, Своем посланнике спасения, чтобы привести Свой план в действие.

Он собирается вернуть народ из плена, а затем говорит о слуге, и мы утверждали, что слуга отличается от Кира, потому что Кир изображён как завоеватель. Слуга же изображён иначе, а затем мы переходим ко второй песне, и он фактически называет слугу Израилем, и это окончательно доказывает. Итак, видите схему? Мы говорим о Кире, о непосредственном действии, которое запустит Божий план искупления для Своего народа, а затем мы говорим о слуге, который доведёт этот план до конца.

Итак, как это обычно бывает у пророков, мы продолжим обсуждение Кира, и его пик приходится на 44-й и 45-й главы, где появляется Кореш, ответственный за освобождение народа из плена. Но это не привело к воплощению грандиозного видения, которое мы видим в пророчестве Исайи. Это было только начало.

Итак, поговорив об этом человеке, Кире, он теперь говорит о другом своём посреднике спасения, который доведёт всё это до кульминации, и поэтому сейчас основное внимание уделяется слуге. Итак, опишем Кира, опишем слугу. Опишите Кира подробнее , а затем подробнее опишите слугу.

Видите закономерность? Вот почему у нас здесь был небольшой пробел. Итак, глава 49, стих 1: послушайте меня, вы, обитатели побережья. Обратите внимание, вы, живущие вдали.

Это говорит слуга. Он говорит, и Обратите внимание , что он осознаёт, что его служение окажет влияние на прибрежные земли и людей, живущих вдали. Мы уже слышали об этом в главе 42.

Бог хочет сделать что-то, что повлияет на народы через этого служителя. Господь призвал меня с самого рождения. Он дал мне поручение, когда моя мать привела меня в этот мир.

Итак, всё это восходит к самому началу. Он вошёл в этот мир, я думаю, это можно выразить словами: он вошёл в этот мир с одной целью — быть слугой Господа. Во втором стихе звучит так, будто он собирался стать каким-то военным.

Он сделал мои уста острым мечом. Заметьте, он сделал мои уста острым мечом. Он спрятал меня в ложбине своей ладони.

Он сделал меня, как стрелу острую, и скрыл меня в колчане Своем. Что же здесь происходит? И сказал Он мне: ты раб Мой, Израиль, в тебе явлю славу Мою.

Некоторые, глядя на это, говорят: «Что ж, в образе слуги Господа есть воинское начало, и это правда. Мессия придёт как могучий воин, и это описано в Откровении. Иисус спустится с небес, и из Его уст будет выходить меч, но я не думаю, что это главное в песне слуги».

Он воин, но песни-служители больше сосредоточены на отождествлении себя с грешниками и смирении, а также на его служении обездоленным, угнетённым и страданиях, которые ему предстоит претерпеть. Поэтому, хотя, как мне кажется, Новый Завет использует этот образ, можно сказать: «Он сделал мои уста острым мечом, а меня – заострённой стрелой». Думаю, он говорит: «Я буду глашатаем Господа».

Вот тут-то и появляется пророческий аспект. Он не только царь, но и пророк, и я не думаю, что нам следует впадать в эту ложную дихотомию. Нет, нужно выбрать кого-то одного.

Он либо царь, либо пророк. Нет, нет, нет. Этот слуга носит много шляп, и он также будет глашатаем Господа.

Он станет пророком Господа. У него будет пророческое слово, и это слово будет очень действенным и сильным, подобно мечу или стреле в руке воина. Так что, это скорее сравнение: как это оружие действенно в руках опытного воина, так и слова слуги будут действенными и сильными, когда Господь говорит через него.

Думаю, в этом и заключается идея. Он просто представлен как могущественный пророк. Конечно, когда пророки провозглашают суд, суд свершится.

Их слово может быть разрушительным, но многие это оспаривают. Вам следует обдумать это, когда вы собираетесь учить. И сказал Он Мне: Ты — раб Мой, Израиль, в котором Я явлю славу Мою.

И некоторые люди посмотрят на это и скажут: «Видите ли, это Израиль. Израиль — слуга». Но заметьте, здесь не сказано «Иаков», а я утверждаю, что в этом разделе, когда речь идёт об Израиле в изгнании, это всегда Иаков, Израиль, как мы увидим.

Но я подумал, сказал себе: «Напрасно трудился. Ни на что не тратила силы, но Господь воздаст мне. Бог мой вознаградит меня».

Это странно. Кажется, он имеет в виду, возможно, сопротивление, возможно, даже какие-то страдания. Я так много работал, но пока не вижу никаких результатов.

Но я знаю, что Господь оправдает меня, и мой Бог вознаградит меня. Поэтому, думаю, это ещё один намёк на то, что мы приближаемся к образу страдающего слуги в четвёртой песне. Намёк на то, что будет некоторое противодействие, и мы можем не получить немедленных результатов от труда слуги .

Итак, Господь говорит: «Тот, кто создал меня от рождения, чтобы я был рабом Себе», – в стихе 5, это действительно важно , Он сделал это, чтобы вернуть Иакова Себе, чтобы Израиль мог собраться к Нему. И я буду почтен пред Господом, ибо Бог мой – источник мой и сила моя. Поэтому я упомянул об этом в своём обзоре.

Теперь давайте рассмотрим это немного подробнее. Хм. Он создал меня с самого рождения, чтобы я был Его слугой, и я назван Израилем.

Моя задача — восстановить Иакова, и моя задача — вернуть Израиль Богу. Поэтому люди пытались делать странные вещи с еврейской грамматикой, и если вы хотите ознакомиться с некоторыми из написанных мной текстов, я подробно разбирался во всём этом . Но мы не можем говорить обо всём этом в рамках такого рода презентации.

Это слишком технично. Но нет, это хороший перевод текста. Итак, слуга Израиль собирается восстановить Иакова Израиля, а из предыдущих текстов в этом разделе мы знаем, что Иаков Израиль — это изгнанный Израиль.

И почему они изгнаны? Потому что они глухи и слепы. Они духовно бесчувственны и не повиновались Господу, и понесли за это наказание, оказавшись в изгнании, потому что на них обрушились проклятия завета. Их нужно освободить.

Их нужно восстановить. И задача слуги — сделать это, вернуть их. Поэтому, когда Иисус приходит как слуга, Его послание Иакову и Израилю — это послание покаяния.

И он сам подаёт пример, когда идёт и крестится у Иоанна. Он, по сути, отождествляет себя с ними как израильтянин и говорит: « Вам нужно делать то же, что и я» . Я отождествляю себя с вами в ваших грехах.

Я собираюсь решить твою проблему с грехом, но тебе нужно покаяться. Итак, вся миссия Иисуса заключается не только в том, чтобы нести Божье спасение народам, но теперь мы сосредоточиваемся на Иакове и Израиле, и задача Господа — вернуть их. Итак, у тебя есть представление об Иисусе как об идеальном Израиле, и мне нужно сформулировать это осторожно, потому что я не думаю, что Бог заменяет Израиль Иисусом.

Я не сторонник теологии замещения, но в каком-то смысле Иисус исполняет то, что изначально задумал Бог, а народ потерпел неудачу. Вспомните Матфея. Вы видите это в Евангелии от Матфея с самого начала.

Иисус отправляется в Египет ребёнком. Господь, в своём провидении, всё там устраивает . Знаете, Ирод пытается убить всех младенцев в Вифлееме, поэтому они бегут в Египет.

И далее Матфей говорит: «Это произошло во исполнение слов Осии: из Египта воззвал Я Сына Моего». Но если обратиться к Осии, там сказано: «Из Египта воззвал Я Сына Моего, и чем больше Я звал их, тем больше они преследовали идолов, Ваалов». Поэтому я думаю, что Осия говорит о первоначальном исходе.

Из Египта я позвал сына, и он продолжает описывать, что произошло после этого, и вскоре они начали преследовать идолов и Ваалов, особенно когда пришли в эту землю. Итак, что же здесь мессианского и что это за пророчество? Он говорит о том, что произошло. Что ж, здесь есть типология.

Исполнение не всегда означает, что Бог даёт предсказание, а затем оно сбывается. Мы называем это прямым исполнением. Иногда слова Ветхого Завета исполняются в более полном смысле.

И когда Иисус выходит из Египта, Господь, я думаю, говорит, что идеальный Израиль здесь, и он не потерпит неудачу. Израиль потерпел неудачу в пустыне. Иисус не потерпел неудачу в пустыне.

Помните, он противостоял дьяволу, и дьявол, по сути, искушал его отказаться от своей миссии, обойти измерение страданий. Эй, ты можешь стать царём под моим началом прямо сейчас, если будешь просто делать то, что я говорю, и Иисус выиграл эту битву, постоянно цитируя Второзаконие. Один из моих коллег в DTS, покойный Говард Хендрикс, говорил, говоря об этом искушении: « Насколько хорошо вы справились бы с дьяволом, если бы у вас была только книга Второзаконие?» Иисус прекрасно справился.

Он знал это. Он знал это. И что интересно, все цитируемые им отрывки из Второзакония находятся в контексте, где говорится об их неудаче в пустыне.

Итак, мы имеем контраст между несостоявшимся Израилем, непокорным Богу, и, с другой стороны, идеальным Израилем. И я думаю, Матфей имеет в виду эту вторую песнь слуги, хотя и не цитирует её напрямую. Идеальный Израиль, повинующийся Богу и преуспевающий в пустыне, доказывает, что он выполнит Божью миссию.

Помните, во Второзаконии, глава 4, Бог хотел повлиять на народы через Израиль. Вы соблюдаете закон, и народы будут смотреть на вас и говорить: « Что? мудрый народ с мудрыми законами, и они захотят узнать, почему и как вы можете быть такими. И тогда вы сможете свидетельствовать им о Яхве.

Израиль, они всё испортили. Им это не удалось. Слуга сделает.

Он собирается нести спасение и послание Бога народам. Я думаю, именно это здесь и происходит, но сначала он должен освободить Иакова, Израиль. Он должен освободить их.

Он говорит: « Неужели это слишком большая задача для Тебя – быть Моим слугой, восстановить колена Иакова и восстановить остаток Израиля?» Вот и снова. Это его задача. Поэтому он отличается от изгнанного Израиля.

Он — идеальный Израиль. Я сделаю тебя светом. к народам. Хорошо, это было в первом псалме.

Чтобы ты мог донести Моё избавление до самых отдалённых уголков земли. Если ты считаешь, что послужить лишь Израилю – слишком мало, то ты будешь служить всем народам. И об этом уже сказано в Первом Псалме.

Итак, более широкая миссия здесь сужается. А затем, в стихе 7, вот что говорит Господь, защитник Израиля, его святой, тому, кто, что весьма интересно, обращается к рабу, презираемому и отверженному народами, рабу правителей. Но цари увидят и воспрянут в почтении.

Князья преклонятся перед верным Господом, Святым Израилевым, Который избрал Тебя. Мне кажется, это ещё один намёк, даже больше, чем намёк, говорящий о презрении и отвержении. Он готовит нас к тому, что мы прочтём в следующих песнях слуги, где акцент полностью смещается на страдающего слугу.

Он готовит нас к этому. Несмотря на то, что народы презирали и отвергали тебя, люди отвергли тебя, и ты стал слугой правителей. Вспомни, как Иисус, казалось бы, находился во власти Ирода и Пилата и всё такое.

Об этом же говорится и во 2-м Псалме, где народы восстают против Бога. Но цари в конце концов увидят это и возвысятся в почтении, а князья преклонятся. И мы увидим это в четвёртой песне слуги.

Мы увидим это более подробно, когда цари поймут, кто мог подумать, что он больше нас. И вот что говорит Господь: когда Я решу проявить Моё благоволение, Я отвечу тебе. В день избавления Я помогу тебе.

Я защищу тебя и сделаю тебя посредником завета для людей. Что ж, мы видим тот же язык, что и в первой песне: завет народа о восстановлении земли и возвращении опустошённого имущества. Поэтому в данном контексте мне кажется, что народ — это именно Иаков и Израиль.

Они – изгнанный Израиль, и Он собирается вернуть их на землю и передать им опустевшее имущество. Это более узкий взгляд. Но сейчас я возражаю против того, чтобы это было взято и навязано главе 42, которая не столь конкретна, как эта.

Это более общий вопрос, касающийся людей. Итак, в 42-м году Бог заключит завет с этими народами, и здесь слуга будет посредником завета для избранного Богом народа, Израиля Иакова. Он начнёт служение нового завета и совершит это через Свои страдания.

Это будет частью посредничества в завете, и очень интересно, по мере того как песни продвигаются вперёд, и страдания слуги становятся всё более заметными. Затем вы доходите до 55-й главы книги пророка Исайи, и в 55-й главе Господь говорит народу: « Придите , ешьте и пейте даром. Это доступно вам».

Давайте просто перейдём туда и прочитаем несколько стихов. Это призыв к обновлению завета, и он звучит после песен слуг. Вот к чему всё ведёт.

Итак, междометие. Hoi, здесь употреблено в положительном смысле. Эй, все, кто жаждет, идите к воде.

Вы, у которых нет денег, идите, покупайте и ешьте. Идите, покупайте без серебра и даром вино и молоко. У меня есть то, что вам нужно, и даром.

Зачем платить деньги за то, что тебя не накормит? Метафора немного запутанная: бесплатно или купить , но слушай меня внимательно. Уделяй мне внимание. Слушай, чтобы жить.

Послушайте, чтобы вы могли жить. И тогда Я дам вам безусловное заветное обещание, подобное тем надёжным заветным обещаниям, которые Я дал Давиду. Итак, Господь говорит о возобновлении завета, а затем напоминает: « Вот , Я поставил его, Давида, свидетелем для народов, правителем и вождём народов».

Вот, ты призовёшь народы, которых ты прежде не знал, и я думаю, что Господь всё ещё говорит здесь с Давидом. Это цитата, но она подразумевает, в чём заключается работа слуги. Народы, которые прежде тебя не знали, поспешат к тебе ради Господа, Бога твоего, Святаго Израилева, ибо Он воздаёт тебе славу.

И далее пророк говорит: Ищите Господа, пока Он открывает вам Себя . Воззовите к Нему, пока Он рядом. Нечестивые должны оставить свой образ жизни, грешных людей, свои планы.

Им следует обратиться к Господу, и Он проявит милосердие к ним и к их Богу, ибо Он дарует им прощение. Итак, на каком основании Бог может проявлять милосердие и прощать? Это следует за песней слуги. Она основана на том, что слуга сделал для них и как он страдал.

И затем знаменитый стих: « Мои намерения не таковы, как ваши намерения, и дела Мои не таковы, как дела ваши, говорит Господь, как небо выше земли, так дела Мои выше дел ваших, и планы Мои выше планов ваших». Это толкуется как указание на непостижимость Бога. Да, если вырвать это из контекста, но в чём здесь замысел Бога? Его замысел — спасти их, простить их и спасти их.

А если вы посмотрите на другие тексты, то увидите, что их планы греховны. Человеческие планы греховны. Человеческие планы не реализуются.

Замыслы Господа исполняются. Поэтому, вместо того, чтобы быть выражением непостижимости Бога, и невозможно постичь Его замыслы, они просто выше наших. Нет, это обещание подтверждает то, что Он только что сказал.

Я прощу тебя и пощажу тебя. Ты бы этого не сделал. Твои планы рухнули, но у меня есть план, и он выше твоего.

А затем он говорит о дожде и снеге, которые не возвращаются, пока не достигнут своей цели, и это применимо к евангелизации. Думаю, это, вероятно, вырывает текст из контекста. Господь просто говорит, что когда Я посылаю своё обещание, это подобно дождю или снегу.

Он не остановится в воздухе и не вернётся. Он пойдёт и исполнит то, ради чего Я его послал. Итак, вот краткий обзор 55-й главы книги Исаии, но я думаю, что это важно, потому что задача слуги — вернуть народ Божий Себе, а это подразумевает заключение нового завета.

И Иеремия собирается развить эту мысль. Он собирается рассказать о новом завете, который Господь заключит со Своим народом. Об этом говорит Иезекииль.

Господь очистит и простит Свой народ. И всё это вытекает из пророчества Исайи и основано на 53-й главе Исайи и страданиях раба, а также на обещании нового завета во второй песне раба. Итак, если вернуться ко второй песне раба, Он будет посредником завета для народа.

Он выступит посредником в новом завете. И в 55-м году вам предстоит обновить этот завет. Он восстановит землю и передаст в наследство заброшенное имущество.

Ты скажешь узникам: « Выходите ! » И тем, кто в темницах темных, выйдите ! Они будут пастись вдоль дорог.

На всех склонах они найдут пастбища. Они не будут испытывать ни голода, ни жажды. Их не будет палить палящий зной солнца.

Для того, кто имеет сострадание к Он поведёт их. Он поведёт их к источникам вод. Разве это не похоже на кого-то? Господь избавит Свой народ, и будет лидер, который поведёт их к источникам вод, и он будет своего рода пророческой фигурой.

Это Моисей. Учёный Гордон Хугенбергер написал на эту тему действительно хорошую работу. Слуга Господа — это новый Моисей.

Будет новый Исход, который будет описан в следующих главах, 51. Что ж, если есть Исход, то должен быть Моисей. Знаете, если есть фильм об Исходе , то должен быть и Чарлтон Хестон .

Итак, да, слуга станет новым Моисеем. Он поведёт народ. Я превращу все горы Мои в дорогу.

Я построю дороги Мои. Вот, идут издалека. Вот, идут одни с севера и с запада, а другие из земли Синайской.

На этот раз придут не только из Египта. Народ Божий придёт отсюда, оттуда и отовсюду. Кричи от радости, о небо!

Радуйся, земля! Да возрадуются горы, ибо утешает Господь народ Свой и милосердствует над угнетёнными.

Итак, будет Моисей, который выведет их, который приведет их в эту землю. Моисею не удалось войти в эту землю. Поэтому можно сказать, что он не просто новый Моисей, но и новый Иисус Навин, потому что он выведет их в эту землю, перераспределит собственность и восстановит её.

Итак, я вижу Моисея и Иисуса Навина на всех страницах. И вот что будет делать слуга. То есть, у него пророческая роль.

Моисей был пророком. Если же взять Иисуса Навина, то Иисус Навин был воином. Но он всё же царь.

Он всё ещё царь. И он несёт это освобождение , восстанавливая справедливость для своего народа. Его угнетали, хотя он и грешил.

Итак, роль слуги во второй песне очень важна. Но я не поддаюсь искушению сказать, что это должен быть только Моисей или только царь. Здесь есть нечто большее.

Всё это есть . И когда мы видим, как это проявляется в Иисусе, да, я вижу пророка. Ого, я вижу пророка.

Но кто-то, кто больше, чем просто пророк. Я вижу и мессианского царя . Вот в чём суть второй песни слуги.

И я думаю, это хороший переломный момент. Так что, возможно, мы на этом остановимся. А на следующей лекции мы обратимся к третьей песне слуги.

А затем мы уделим довольно много времени четвёртой песне.

Это учение доктора Роберта Чисхолма о Песнях Слуги Исайи. Это вторая сессия, «Слуга Господа, Поборник Справедливости и Посредник Завета», часть Б. Продолжение Исайи 42:1-9 и 49:1-3.