**Доктор Роберт Чисхолм, Амос: Лев зарычал.
Кто не убоится? Занятие 5: Амос 5:18-27, Послушание, а не жертва,
Амос 6:1-7, Время вечеринки закончилось,
Амос 6: 8-14, Запах смерти
окутывает
народ**

Это доктор Роберт Чисхолм в своём учении по книге Амоса. Амос: Лев зарычал, кто не убоится? Это занятие номер 5, Амос 5:18-27, Послушание, а не жертва, Амос 6:1-7, Вечеринка окончена, и Амос 6:8-14, Запах смерти опускается на народ.

Что ж, в этом следующем занятии мы продолжим с того места, на котором остановились в главе 5 Амоса. Вы помните, что мы рассмотрели первые 17 стихов главы 5, и сегодня мы продолжим со стиха 18, но нам нужно вернуться и сделать небольшой обзор того, что было в главе 5. Она началась, как вы помните, со звуков траура и рыданий, своего рода ауры смерти, и этим же отрывок и закончился.

И по пути Господь призывает людей искать Его и жить. Он не уточняет, что это значит, Он ясно даёт понять, что я не говорю о поиске Меня через культовые ритуалы, походы в Вефиль, Галгал, Вирсавию или одно из этих мест, но по мере развития отрывка Он говорит: ищите добра и живите. Таким образом, Он говорит об их образе жизни, о справедливости.

Он хочет послушания, а не жертвоприношения. Он хочет законного послушания, а не культового ритуала. И поэтому над общиной завета нависла угроза смерти.

Господь угрожает им военным вторжением. Им нужно покаяться и обратиться к Нему, а это подразумевает послушание. И я даже озаглавил следующий раздел стихами 18-27.

Как мы увидим, это отдельная литературная единица, но она также тесно связана с тем, что было до этого, и, думаю, именно поэтому они, вероятно, объединили эти отрывки, когда разбивали их на главы. Поэтому стихи с 18 по 27 в пятой главе называются послушанием, а не жертвой. Итак, как и вчера, мы прочитаем текст и будем комментировать его по ходу повествования.

И мы не зайдём далеко, прежде чем мне нужно будет сказать несколько слов. Первое слово – «горе». Но я прочту стихи с 18-го по 20-й.

Горе вам, желающим дня Господня. Почему вы желаете дня Господня? Тот день будет тьмой , а не светом. Мы говорили об этом ранее.

День Господень – это день, когда Господь придёт в силе, как могучий воин, чтобы судить Своих врагов и освободить Свой народ. И Северное царство, основной адресат этого пророчества, ожидало дня Господня. И Амос начинает с описания суда, который грядёт на все окружающие народы.

Но затем он подходит к ним напрямую и говорит: «Вы будете главной целью». Вы жаждете дня Господня, потому что думаете, что это будет день света, освобождения и спасения, который принесёт вам большую безопасность и процветание. Но на самом деле это будет день тьмы.

Это будет день суда Божьего. Это будет похоже на то, как если бы человек убежал от льва. Итак, представьте себе это.

Вы на улице. Лев забрел в город, и вы хотите от него скрыться, поэтому убегаете и встречаете медведя. Не знаю.

Мне нужно было подбросить монетку, чтобы выбрать, кем быть: львом или медведем. Думаю, они оба довольно свирепые и смертельно опасные, как будто он ворвался в дом. Он бросился в дом, чтобы спастись от льва и медведя, и с облегчением оперся рукой о стену, но тут его укусила змея.

И это еврейское слово «Накаш». Когда видишь, не всегда можно сказать, ядовитая она или нет, но это ядовитая змея. Поэтому он думал, что находится в безопасности, но нет.

Итак, попробуй убежать от льва — встретишь медведя. Попробуй убежать от медведя — наткнёшься на змею. Возможно, вам интересно, водились ли в те времена змеи в домах.

Да, из некоторых месопотамских примет мы знаем, что змеи могли проникать в дома, на крыши и тому подобное, в том числе и под потолки. Так что это реалистично, и суть в том, что суд будет неизбежен. Он повторит это позже в 9-й главе. Разве день Господень не будет тьмой, а не светом?

Тьма кромешная, без единого лучика света. Поэтому он разрушает их ожидания. Они ожидают, что день Господень будет днём света.

Нет, это будет день тьмы, и вам не избежать его. Но давайте вернёмся к первому слову – горе. Это еврейское слово «хой».

И пророки часто, возвещая о суде, начинают свои речи этим словом. Более того, критики, изучающие различные литературные формы, которые мы находим в Библии, называют это «горе-пророчеством».

Но это хой, оракул. Это еврейское слово. И если вы изучите слово хой, то увидите, что это на самом деле междометие, как «ах», «ох», «эй».

Такие короткие слова называются междометиями. Это на самом деле междометие. В книге пророка Исаии 55 оно используется в положительном смысле, как намерение вызвать слёзы, а не как объявление о суде.

Но пророки используют это слово в определённом значении, свойственном их культуре, и в своих судных речах. И мы знаем из отрывков из Книги Царств и других источников, например, из книги Иеремии, что это был траурный клич. Иногда это междометие используется на похоронах, когда кто-то умирает.

И если бы мой отец умер, я бы стоял над его телом и говорил: «Хой Ави». Горе, мой отец. Я оплакиваю смерть моего отца.

И я думаю, что пророки используют его именно так. Это слово, которое найдёт отклик у людей.

Они будут ассоциировать это со смертью. Поэтому, если вы слышите слово «hoy» , вы можете подумать, что оно используется не только в нейтральном смысле. Возможно, вы думаете: «О, смерть».

Кто умер? И что описывают вам пророки? Они заранее предсказывают гибель нации, смерть руководства.

Итак, пророки — это проповедники. И они знают, как привлечь внимание людей. Они знают, как донести до них свою мысль.

Итак, горе вам, жаждущие дня Господня. Когда я переводил Библию через NET, я иногда переводил слово «горе» таким образом, более парафразируя: «Вы, жаждущие дня Господня, всё равно что мертвы», чтобы подчеркнуть силу междометия. Я имею в виду, что слово «горе» подразумевает что-то негативное.

Но для меня я пытался донести смысл его использования в культуре и то, как он мог бы найти отклик у людей. Поэтому те, кто жаждет дня Господня, практически мертвы. Видите, как эта тема смерти продолжается с 1-го по 17-й стихи 5-й главы, которые начались с плача и скорби и закончились тем же, потому что Господь пройдёт, как Он прошёл в Египте, и произведёт суд.

Но есть надежда. Если вы раскаетесь и взыщете Господа, повинуясь Ему, вы сможете избежать этого дня Господня или, по крайней мере, пережить его. Он продолжает в стихе 21.

Ненавижу. В пятой главе мы видели слово «ненависть». И Господь сказал народу северного царства, и особенно его руководству, что они ненавидят правосудие.

Они ненавидят справедливость. И им действительно следовало бы ненавидеть свой грех, но они ненавидят справедливость. И вот теперь, по иронии судьбы, Господь собирается сказать им, что Он ненавидит.

И пророки часто так делают. Они берут ключевое слово. Мы называем его ключевыми словами.

И они будут повторять это, используя в разных смыслах и вариациях, пока вы не соберёте эти отрывки вместе и не разовьёте тему. Вы ненавидите справедливость. Я скажу вам, что я ненавижу.

Ненавижу. Презираю ваши религиозные праздники. Так что они проходили как по маслу.

Мы уже видели это. Они совершают жертвоприношения и приношения и празднуют религиозные праздники, установленные Господом в законе. Ваши собрания — зловоние для Меня.

Итак, вы ненавидите справедливость. Я ненавижу ваше лицемерие. Вашу пустую, пустую религию.

Ты не слушаешься меня. Ты не любишь ближнего своего. Но пытаешься проявить свою любовь ко мне посредством пустых ритуалов.

И я ненавижу эти праздники. Это не значит, что им нет места. Когда люди послушны Господу, да, Он дал им эти праздники в память о разных событиях.

Но Он не хочет, чтобы они приходили к Нему и праздновали Его имя. И это всего лишь обман. Если принесёте Мне всесожжение и хлебное приношение, Я не приму их.

И вот откуда я черпаю тему для этого раздела: послушание, а не жертва. Хотя вы и приносите отборные приношения в примирение (перевод NIV): «Я не буду обращать на них внимания».

Мне больше нравится сетевой перевод. Он более верен еврейскому. И, по сути, он означает: «Я не посмотрю благосклонно на ваши мирные жертвы откормленных тельцов».

Итак, в еврейском тексте это более конкретно. И мне кажется, NIV в этом месте немного упростил его. Но вернёмся к NIV.

Поэтому я не приму твоих пожертвований. Ни за что. Мирных пожертвований в поддержку братства.

Удалите шум песен ваших! Звуков арф ваших я не буду слушать. Славно славить Господа в музыке.

Павел призывает нас делать это в Новом Завете. Это прекрасно. Но, думаю, пугает то, что Господь не принимает такую форму поклонения, если вы не проявляете послушание и любовь к своему брату и сестре, к ближнему.

Итак, музыка — это способ выразить нашу любовь к Богу, но Бог ожидает, что она будет не только вертикальной, но и горизонтальной. Здесь прослеживаются некоторые интересные принципы, связанные с тем, чего Господь ожидает от поклонения. Он желает религиозных праздников.

Ему нужны приношения. Ему нужны песни от послушных людей. Иначе ты просто лицемер.

А затем, в 24-м стихе, он как бы возвращается к теме, которая уже поднималась ранее, поднимая тему правосудия. Это очень важная тема для Амоса. Некоторые скажут, что главное для Амоса — это справедливость.

Главное в книге Осии — идолопоклонство. Это упрощение. Осия говорит о справедливости, но при этом решительно осуждает идолопоклонство.

Амос решительно осуждает несправедливость, но он также говорит об идолопоклонстве. Мы это видели. И это две главные проблемы, с которыми сталкивались пророки, выступая перед народом в наши дни.

Но стих 24 — знаменитый стих. Кажется, его цитировал Мартин Лютер Кинг. Но пусть справедливость течёт, как река, а праведность — как неиссякающий поток.

Итак, здесь он говорит о неиссякаемой реке, о реке, которая не пересыхает. И он сказал, что именно этого хочет Бог. Он хочет, чтобы справедливость всегда текла, как неиссякаемый поток, потому что у них были вади.

У них есть вади, сезонные ручьи, которые могут внезапно разлиться. В сезон дождей в них может быть много воды, но они пересохнут. А этого Господь не желает.

Он хочет неиссякаемого, неиссякаемого потока, и он хочет, чтобы справедливость была такой же. Следующие три стиха — большая проблема. И всё, что нужно сделать, — это сравнить переводы.

И очевидно, что они не понимают, что здесь происходит. Мы знаем, о чём идёт речь, но в то же время не уверены, как всё это соотносится. Стих 25 переведён в NIV, и это вопрос.

Это вопрос на иврите. Он так и помечен. Вы, народ Израиля, приносили Мне жертвы и приношения 40 лет в пустыне? Что ж, судя по контексту, где он отвергает их приношения, он ожидает ответа «нет».

Но мы знаем, что Господь дал людям жертвы и приношения и ожидал, что они будут приносить. В идеале они не могли этого сделать, пока не войдут в землю, но я бы склонен был ответить «да», но тогда это не совсем соответствует контексту. Поэтому некоторые люди интерпретируют это как своего рода «нет», но это не было моим главным желанием.

У вас та же проблема с Иеремией 7:21–24, где Иеремия, по-видимому, говорит, что Господь изначально не принимал приношений и жертв. Он заботился о послушании. Что ж, Он всегда заботился о послушании больше, чем о жертве, и, возможно, именно в этом и заключается суть.

Но мне нравится, что вы рассматриваете 25 и 26 вместе как части этого риторического вопроса. Итак, в 25, приносили ли вы Мне жертвы и приношения в течение 40 лет в пустыне, народ Израиля? И воздвигли ли вы также храм царя вашего, пьедестал идолов ваших, звезду Бога вашего, которую вы сделали себе? Хорошо, жертвы были с самого начала, приношения.

Я хотел их с самого начала, и когда ты предложил их Мне в начале в пустыне, теперь я знаю, что был случай с золотым тельцом, но это произошло в самом начале на Синае, и я думаю, что Господь говорит, что в пустыне Я хотел приношений и жертв. Ты дал их, но сочетал ли ты это с идолопоклонством в тот момент? И это было бы логично. Нет, но именно этим ты сейчас и занимаешься.

Вы приносите мне жертвы, не заботясь о справедливости, и, более того, смешиваете свои жертвы с жертвами другим богам. Вы многобожники. Я не могу принять этого от нечестивцев, которые поклоняются и другим богам вместе со мной.

Я не могу этого принять. Итак, да, жертвоприношения и приношения появились очень рано, и я хотел их, но не таким образом, и не так, как это делалось в пустыне. Поэтому, как вы видите, стих 27 говорит о последствиях.

Посему Я пошлю вас в изгнание за Дамаск, говорит Господь, имя Которому — Бог Вседержитель, и ещё раз: Бог Саваоф, Бог воинств. Господь, Бог воинств, имя Ему. Итак, в этой главе осуждаются как несправедливость, так и идолопоклонство, и, заметьте в конце, Я отправлю вас в изгнание, и отчасти поэтому я воспринимаю этот конкретный отрывок как историю спасения.

Это моё общее название для глав с 3-й по 6-ю, и подумайте об изгнании. Это конец их истории спасения. И, как мы говорили в предыдущей лекции, история спасения начинается с обещания патриархам, что Господь даст им землю, умножит их и сделает великим народом. Но затем это обещание исполняется, когда они оказываются в Египте, и Моисей идёт туда. Под руководством Моисея Господь избавляет Свой народ из Египта. Они переходят Красное море.

Это своего рода событие высшего спасения. Они освободили их от рабства. Они отправились на Синай.

Они принимают закон. Они не повинуются. Они сомневаются, действительно ли Бог может дать им землю, и поэтому Господь заставляет их скитаться по пустыне.

Приходит новое поколение, и под руководством Иисуса Навина, Халева и других, уверовавших в Господа, они покоряют хананеев, и это история спасения. Она как бы продолжается благодаря Давиду. Давид расширяет империю и как бы осуществляет то, что Господь начал через Иисуса Навина, и поэтому мы называем это историей спасения. Но у пророков, пророков Ветхого Завета, мы видим, что вы нарушаете завет, и поэтому завет содержит эти проклятия, эти угрозы суда, Левит 26, Второзаконие 28, и эти проклятия завета будут применены против вас.

Бог будет судить вас, и суд может прийти в разных формах, например, голодом, засухой или вторжением, которое уничтожит всё население. Ваших детей могут убить. Ваши города могут быть осаждены до такой степени, что вы прибегнете к каннибализму, а в конечном итоге — к изгнанию.

Это — высшая мера наказания. Если ты не изменишься, Господь будет вынужден отправить тебя в изгнание, и, если задуматься, ты утратил свою независимость. Ты больше не на земле, и история спасения разрушилась, повернувшись вспять.

Конечно, хорошая новость, как мы увидим в конце книги Амоса, заключается в том, что Господь собирается переписать историю спасения. Он собирается сделать это снова. Будет второй исход.

Исаия говорит об этом в главах 40–55, а также в других отрывках. Итак, Господь снова выведет Свой народ из рабства и вернет его в землю, в долину Ахор, долину Бедствия, потому что именно тогда Ахан украл сокровища из Иерихона и поставил под угрозу всё завоевание. Это станет вратами надежды, и история спасения будет обновлена и доведена до конца. Но пока вам не хочется быть частью поколения, которое увидит, как всё это разваливается и рушится. Итак, глава 5 снова заканчивается на своего рода пессимистичной ноте. Прежде чем перейти к главе 6, я разработал принципы для каждого основного раздела книги Амоса и объединил две основные речи в главе 5 в одну. Итак, вот мое резюме, мой принцип для главы 5. Он немного длиннее, потому что глава 5 немного длиннее, 27 стихов, и, объединяя эти принципы, я стараюсь включить все основные темы каждого раздела.

Итак, Бог ставит отношения выше ритуалов, и под отношениями я подразумеваю отношения с Ним и с ближним. Он недоволен теми, кто занимается религиозной деятельностью, одновременно нарушая Его этические нормы. Если бы мы могли расширить это и по-настоящему повторить тему, затронутую в 4-й главе, мы могли бы также, благодаря принципу «ищите Меня и живите», сказать, что Бог даёт тем, кто нарушает Его нормы, возможность покаяться и избежать суда.

Это могло бы стать дополнительным утверждением, которое мы могли бы включить в заключение, потому что в этом есть и позитивная сторона. Господь обращается к ним. Это не просто прямолинейная речь, осуждающая их.

Есть эти увещевания, как их называют критики на форуме, «ищите Меня и живите», где вы отдаёте приказ, а затем следует позитивное последствие, как в данном случае. Итак, теперь мы готовы перейти к главе 6, которая является последним разделом средней части книги. Я разделил главу 6 на две части. В ней 14 стихов, так что первые семь стихов, которые я называю временем вечеринки, уже позади.

А затем, во второй половине главы, с 8-го по 14-й стихи, зловоние смерти окутывает развращенный народ. Итак, снова, главная тема этих стихов, более короткой главы, — суд. Итак, начнём с 1-го стиха и снова обратим внимание на первое слово, о котором мы говорили: горе, ой.

Итак, мы видели слово «hoi» в начале 5-й главы, в 18-м стихе, и затем ещё раз здесь. Итак, сразу после этой угрозы смерти в первой части 5-й главы, но с учётом возможности обрести жизнь через послушание, мы получаем два этих горестных пророчества, как бы предваряющие погребальный клич. Итак, ещё раз: горе вам, благодушествующим на Сионе.

Итак, можно сказать, что вы, самодовольные на Сионе, всё равно что покойники, а вы, чувствующие себя в безопасности на горе Самария, – вы, знатные мужи передовой нации, к которым приходит народ Израиля. Похоже, он говорит, имея в виду руководство этих столиц, но, возможно, вы сейчас останавливаетесь и спрашиваете: Сион? Это Иерусалим. Это Иерусалим.

Я думал, что послание Амоса было адресовано прежде всего Северному царству. Так оно и было. Это очевидно.

Он отправляется на север. У него возникают проблемы со священником в Вефиле, как мы увидим в 7-й главе, и поэтому, да, его основное послание было обращено к коленам Иосифа, к северному царству Израиля, но это не значит, что он не может включить в свое послание Иерусалим или Иудею, ведь, как вы помните, в пророчествах Иуда был седьмым по счёту, прямо перед Израилем, и поэтому Иуда не избежит грядущего суда. Вполне возможно, что Амос включает их в послание, потому что им нужно услышать, что он говорит руководству Самарии, поскольку руководство Иудеи начинает выглядеть очень похожим, как и руководство Иерусалима, и поэтому он хочет, чтобы это послание коснулось и их. Другой вариант заключается в том, что, закончив служение в северном царстве, он вернулся домой в Фекойю и в какой-то мере продолжил пророческое служение, и он этого хотел; возможно, Господь побудил его добавить это позже.

Это не обязательно должна быть редакция , сделанная 150 лет спустя, или что-то в этом роде. Не обязательно. Возможно, Амос адаптировал своё послание к народу Иудеи.

Итак, в любом случае, это имеет смысл, но поначалу это немного удивительно. Даже Сион начинает походить на Самарию, и поэтому он включает её в это. Итак, вы, кто чувствует себя в безопасности на горе Самария, помните, что это был период времени, и хотя Господь начал судить их и привлекать их внимание, они, по-видимому, не обращали на это внимания и процветали при Иеровоаме II.

Они действительно одержали несколько военных побед, как мы увидим далее в этой главе, и поэтому чувствуют себя довольно хорошо. Они чувствуют себя в безопасности и процветании. Они надеются на ещё большую безопасность, когда Господь уничтожит всех их врагов, но они чувствуют себя довольно хорошо уже сейчас, и тут приходит Амос и говорит: «Нет, это ложная безопасность».

Все твои успехи — сущая ерунда. Я сейчас перефразирую, а смерть уже не за горами. Смерть неминуема.

Стих 2 – ещё один стих, вызывающий споры у толкователей. В нём говорится: «Идите в Калне и посмотрите на неё. Оттуда идите в Большой Хаммат» .

Это арамейские города, а затем Гаф в Филистии. Есть тот пятый филистимский город, о котором не упоминалось в предыдущем пророчестве, но Амос знает о нём, и он подвергся суду. Разве им живётся лучше, чем вашим двум царствам? Разве их земли больше ваших? Трудно понять смысл этого вопроса, который кажется риторическим.

Некоторые утверждают, что именно это лидеры говорят своему народу. Они хвастаются своей значимостью и силой, ведь Северное царство занимало большую территорию по сравнению с некоторыми из упомянутых, и поэтому, как и в случае с Интернет-Библией, я, пожалуй, быстро это проверю. Интернет-Библия вводит, говорят они народу.

Ну, в еврейском тексте этого нет, и Интернет-Библия никого не пытается обмануть. Они говорят, что народ интерпретирует и добавляет, а затем объясняют, почему, по их мнению, народ говорит. Я имею в виду, что лидеры говорят с народом здесь, хвастаясь своей страной.

Итак, в данном случае они говорят: «Эй, посмотрите на другие места. Мы лучше их. Мы не столкнёмся с теми негативными суждениями, которые выпали на их долю».

Другой вариант — Господь обращается к руководству, и это кажется наиболее естественным. Он только что осудил руководителей. Горе вам! Он собирается обратиться к ним напрямую в третьем стихе, так почему бы не сделать это во втором? И я думаю, суть в том, чтобы идти в Калне , идти в Большой Хаммат , идти в Гат.

Лучше ли им, чем вашим двум царствам, или лучше ли им, чем вашим двум царствам? Думаю, он пытается донести, что, хотя вы и Мой народ завета, и только вас Я знал из всех народов земли в третьей главе, есть и другой смысл, в котором вы ничем не отличаетесь от других народов. Единственная причина, по которой вы уникальны и благословенны, заключается в том, что Я защитил и благословил вас. Но, с другой стороны, вы всего лишь один из народов, а Я владычествую над народами, и у вас нет никаких поблажек.

Вы не защищены заветом. Итак, подобно тому, как Я обрушил суд на эти места, и это произошло гораздо раньше, ещё в IX веке, это произойдёт снова, когда из Ассирии придёт Тиглатпаласар III, но пока этого не произошло. И он говорит: «Вы можете думать, что у вас больше территории, чем у них».

Я могу это изменить. Я могу сократить твою территорию, что он и сделал, когда ассирийцы пришли чуть позже. Они просто превратили всю территорию Северного царства в провинцию, оставив это маленькое государство прямо посередине.

И вот, я думаю, именно это и говорит Господь. Не думайте, что ваш особый статус ограждает вас от Моего суда. Не думайте, что ваши успехи, процветание, которое вы считаете своим, и военные победы, которые вы одержали, выделяют вас среди других стран.

Нет, я требую послушания. Поэтому я предпочитаю рассматривать второй стих как продолжение того, что Господь говорит лидерам. Вы отдаляете день бедствия, стих 3, и приближаете царство ужаса.

Итак, он, и, собственно, террор — это слово, которое нам хорошо знакомо, ХАМАС, ХАМАС, насилие. Итак, он обвиняет их в том, что они оттягивают день суда, не осознают его приближения и не желают об этом думать. Вместо этого они несут ответственность за насилие в своей собственной стране, потому что, с точки зрения Господа, то, что они делают с людьми, отнимают у них землю, делают их очень уязвимыми.

И я уверен, что во многих случаях люди умирали от голода, а дети – из-за этих репрессивных мер. Господь считает это насилием. И поэтому Он призывает их к ответу.

А затем он как бы описывает их образ жизни. Мы уже видели намёки на это в летнем доме, зимнем доме и всём прочем, а также в изделиях из слоновой кости. И здесь он собирается поговорить об этом подробнее.

Вы лежите на кроватях, украшенных слоновой костью, и отдыхаете на диванах. Вы обедаете отборными ягнятами и откормленными телятами. Так что вы довольно обеспечены.

Да, ты довольно богат и обеспечен. У тебя есть удобные кровати и диваны, на которых можно отдохнуть. Ты ешь самую лучшую еду.

Ты играешь на арфах, как Давид. Это, по-моему, сарказм. Ты воображаешь себя как Давид и импровизируешь на музыкальных инструментах.

Итак, у вас есть время играть на музыкальных инструментах, бренчать на струнах и пытаться, ну, сочинять песни. Вы пьёте вино чашами и пользуетесь лучшими лосьонами. Поэтому они считают себя главами нации, главами нации.

Они — самые заметные. Они требуют лучшие лосьоны, самые лучшие из лосьонов. Только лучшее для лучших — вот их философия.

Вы пользуетесь лучшими притираниями, но не скорбите о гибели Иосифа. Вы не скорбите о гибели Иосифа, и потому вы будете в числе первых, кто отправится в изгнание. Ваши пиры и безделье прекратятся.

Гибель Иосифа — споры о том, что это значит. Не всегда хочется так делать, но иногда возникает нечто, называемое двойным смыслом. Двойной смысл, который действует одновременно.

Одна из точек зрения заключается в том, что падение Иосифа – это его моральное падение, а Иосиф символизирует Северное царство. Поэтому не стоит скорбеть о моральном падении страны, где люди лгут, обманывают и оскорбляют других. Возможно, так и есть.

Или вы не скорбите о грядущей гибели Иосифа на суде. И, полагаю, в этом вопросе я обычно предпочитаю выбирать одно из двух, но пророки — поэты, и они очень риторичны. Поэтому, я думаю, в данном конкретном случае можно рассматривать оба варианта одновременно, поскольку они взаимосвязаны.

Моральное падение Иосифа приведёт к национальной катастрофе и гибели Иосифа. Поэтому, я думаю, оба эти фактора присутствуют, и я думаю, что, когда зрители это услышат и начнут размышлять: «Что же это значит?», они могут прийти к выводу: «О, я понимаю, о чём он говорит». О, очень, очень ловко, Амос.

И затем он говорит: «Поэтому вы будете в числе первых, кто отправится в изгнание. Ваши пиры и безделье прекратятся». И это ещё одно дело, которое делают пророки.

Они будут играть словами. Итак, он использовал: в иврите есть корень, или, знаете ли, реиш алашин, рош , голова . И от головы можно говорить о первом, самом важном.

И есть ещё слово, происходящее от того же корня, reishit . Оно встречается прямо в Книге Бытия 1.1, bereshit – в начале. Итак, reishit происходит от идеи начала.

Это может быть временное, начальное. Это может быть качественное, лучшее. И вот он играет здесь на этом корне.

Он говорит: «Вы — наследие нации. Вы — первые и главные, выдающиеся представители элиты. Вы — лучшие».

И ты даже требуешь наилучшего качества лосьонов, лучших лосьонов, лосьонов высшего качества, чтобы наносить их на своё тело, пока пьёшь вино из чаши. Что ж, я тебе скажу. Господь почтит тебя.

Он почтит тебя. Этот сарказм сквозит в седьмом стихе. Угадай, кто будет первым в очереди, когда отправятся в изгнание? Ты будешь первым в очереди . Ты будешь первым в очереди .

Вы будете прямо перед началом очереди . Вы будете прямо перед началом очереди . Вам это нужно, потому что целевой язык, английский, имеет свои ограничения и не может передать то, что говорится на иврите.

Но, возможно, если использовать слово «first» во всех трёх текстах, «first of лосьоны», но «first of лосьоны» звучит немного странно, «first of people». В седьмом стихе это работает. Но ирония в том, что всё самое лучшее — для лучшего.

Что ж, все отправляются в изгнание, но ты будешь первым в очереди. Ты можешь быть первым. Ты можешь быть там, в первых рядах, первым в изгнании.

И есть также наказание, соответствующее преступлению, то, что мы называем Божьим таллионским правосудием. Око за око, зуб за зуб. И это присутствует у пророков, но не всегда так очевидно.

Из-за их жадности и чрезмерного богатства, накопленного ими в результате эксплуатации людей, их наказание будет соответствовать их преступлению. И часто, используя подобную игру слов, учёный по имени Патрик Миллер в своё время написал действительно хороший том. Это небольшой том, скорее монография, «Грех и суд у пророков».

И он пытался показать, что осуждение соответствует греху. И вы видите это здесь. Это и есть соответствующее наказание для них.

Они хотят быть первыми. Они хотят выделиться среди остальных и наслаждаться всем самым лучшим. И, по иронии судьбы, именно это место они займут в череде изгнанников.

Сейчас я сделаю небольшой глоток воды. И мы перейдём к стихам 8, с 8-го по 14-й. Я снова назову это зловонием смерти, которое окутывает развращенных людей.

Итак, начнём с 8-го. Прочитаем до 14-го. Я буду читать перевод, в котором есть NIV, но с которым я не согласен в нескольких моментах. Поэтому я прочту текст так, как он есть в NIV.

А затем, разбирая стих за стихом, я расскажу вам, что, по моему мнению, именно говорит стих 10. Всевышний Господь поклялся Собой. Помните, вы клянётесь тем, что несомненно.

И когда Господь клянётся Собой, это, по-еврейски, Его жизнь, Его душа, возможно, даже Его нефеш. И Господь клянётся Собой, Своей жизнью. Ведь Господь вечен.

Он всегда жив. Это неизменно и вечно. И поэтому это клятва, которую он сам произносит.

Господь Бог Вседержитель говорит: «Я гнушаюсь гордыней Иакова и ненавижу крепости его. Я предам город и всё, что в нём. Что же ненавидит Господь? Он ненавидит лицемерное служение их».

Он также ненавидит их гордыню, которая, на мой взгляд, более фундаментальна. Она лежит в основе всего, что они делают. И эту тему мы видим в мудрой литературе Ветхого Завета.

В Притчах Господь ненавидит гордость. Он ненавидит её, гордый вид. Именно это движет этими людьми: они хотят обладать всем этим богатством, каким бы путём оно ни было получено, потому что хотят чувствовать себя лучше и выше других и даже соседних народов.

Ими движет гордыня, и Господь ненавидит их гордыню. И Он ненавидит их крепости, потому что они – порождение их гордыни и их попытки возвыситься и защитить себя. И поэтому Я предам город и всё, что в нём.

Это звучит довольно всеобъемлюще и исчерпывающе. Если в одном доме останутся 10 человек, они тоже умрут. А если придёт родственник, то, учитывая последствия смерти, это звучит так, будто все они умрут, но пророки часто так и делают. Но те немногие, кто выживет, вот как всё будет.

А если родственник придёт вынести тела из дома, чтобы сжечь их, я хочу вернуться к этому вопросу. Спросите любого, кто там прячется, есть ли ещё кто-нибудь с вами? И он ответит: «Нет». А затем он скажет: «Тише, мы не должны упоминать имя Господа». Мы не хотим даже рисковать, что он навлечёт на нас ещё большее осуждение.

Ибо Господь дал повеление, Он дал определение, Он дал повеление и разрушит великий дом в щепки.

Типичный большой дом есть, а маленький – развален. Вот в чём печальная сторона суда. Создаётся впечатление, что Господь нацелился на руководство, но на самом деле действия руководства отражаются на всех и развращают их, а иногда, когда приходит суд, возникает и сопутствующий ущерб.

Даже невиновные люди страдают от этого суда. Вспомните книгу пророка Аввакума. Проблема Аввакума в следующем: «Господи, Ты собираешься привести вавилонян к победе?» Какое это решение проблемы несправедливости в Иудее? Какое это решение? Я не понимаю.

Они хуже нас, а что же ваш народ? А что же я? И Господь говорит, что праведный, невинный, будет жив своей верностью, или, как понимает это Павел, верой. Вера и верность идут рука об руку. Праведный остаток будет сохранён, и в конце книги, помните, Аввакум говорит: «Хорошо, я знаю, что грядут беды, и мы, вероятно, будем близки к голоду».

Это не будет хорошо, и все пострадают, включая праведников, но я уверен, что Господь поддержит своих верных последователей, и мы будем подобны горным козлам, которые могут преодолевать эту каменистую местность, и вы смотрите на них и думаете, как они могут это сделать, не упав и не разбившись насмерть? Но Авакум говорит: я знаю, что Господь поможет нам пройти через это, поэтому даже более бедные люди пострадают, потому что Божий суд един, и он влияет, и имеет сопутствующий ущерб, и маленький дом разлетается на куски, а затем он задает вопрос, и большинство переводов идут с альтернативным прочтением здесь, которое, я думаю, верно, и это отражено здесь. Бегают ли лошади по скалистым утесам? Вы когда-нибудь видели, как кто-то пытается управлять лошадьми, ездить на лошади или ехать на колеснице по каменистому утесу, по скале? Нет, это безумие. Это странно.

Вы никогда этого не увидите. И вообще, как говорится в традиционном тексте, пашут ли на волах? Ну да, пашут, но это сложно. Можно разделить еврейское слово «волы» на два, и тогда получится: пашут ли море на волах? Нет.

Никто не выходит в море с плугом, запряжённым волами, и не пытается бороздить море. Это странно. Это безумие.

Это совершенно бессмысленно, и теперь Господь даст нам некоторое представление о том, как Он относится к несправедливости, но вы превратили справедливость в яд, а плод правды в горечь, и мы говорили о справедливости в одной из наших предыдущих лекций. Когда вы видите, как справедливость воплощается в жизнь, помните, я использовал пример классического вестерна, где обычно в конце справедливость торжествует, и злодеи получают своё, так что не будьте плохими парнями, потому что закон придёт за вами, и вы его получите, и поэтому да, справедливость должна быть чем-то, что нам нравится. Она приносит нам радость, но то, что они делают, они превратили справедливость и плод правды во что-то ядовитое и горькое, и это извращение.

Справедливость никогда не следует ниспровергать и извращать, превращая её в нечто ядовитое и горькое. То, что вы делаете, сравнимо с попыткой загнать лошадь на скалу или попытаться пересечь море на волах. Это безумие, а в данном случае — моральное безумие.

Знаете, всё остальное, о чём я говорил, было бы безумными поступками, направленными на саморазрушение, но в данном случае есть такое понятие, как моральное безумие. Знаете, когда люди решают: «Мы будем убивать младенцев, мы будем убивать младенцев, потому что вам сейчас невыгодно иметь одного». Когда они делают подобное, это, в глазах Бога, превращает справедливость, то, что правильно, во что-то ядовитое и горькое, и ирония в том, что они оправдывают свои действия, знаете ли, какой-то безумной логикой и ложными предпосылками о том, что ребёнок — это не ребёнок.

Ну, так зачем же вы его убиваете? Если он растёт, значит, он живой. Если же он не растёт, то вам не о чём беспокоиться, так что всё это бессмысленно, и поэтому Господь призывает их к этому и говорит: «Вы, радующиеся завоеванию Ло- Дабара» . Мы этого не понимаем, потому что иврит для нас не родной.

Те из нас, кто изучал иврит, это заметили. Знаете, что означает Ло - Дабар ? Ничего. Похоже, это было название места.

Не знаю, почему вы так назвали место, но ничего, и поэтому вы радуетесь... Вы завоевали место под названием Ло- Дабар . Вы на самом деле ничего не завоевали. Ваши успехи ничего не значат.

Это золото дураков. Оно не поможет... Ваша военная мощь, которой вы, как вам кажется, обладаете, не защитит вас от грядущего. Вы говорите: «Разве мы не взяли Карнаим своими силами?» А мы смотрим на Карнаим , ну, это же должно быть место. Да, это место, и оно, на самом деле, имеет двойственную форму.

В иврите есть форма двойственного числа, когда хотят указать на два чего-либо, и они берут слово керен , рог, как рог животного, и говорят о двух рогах, так что, по-видимому, было место под названием Карнаим . Они назвали его «Два рога», потому что считали его местом великой силы, и поэтому вы завоевали Ларнаим . Вы завоевали два рога, и мы снова говорим о роге дикого быка, который вол использовал для защиты и для победы над другим быком в каком-либо бою, и поэтому рог часто является символом силы в Ветхом Завете.

Псалмопевец говорит: Господь — мой рог спасения. Он — моя сила и моя власть, поражающая моих врагов, подобно тому, как вол может забодать своих врагов до смерти, а ты думаешь, что ты такой сильный, потому что взял Ло- Дабар и Карнаим . Что ж, ты действительно ничего не сделал, и да, ты взял два рога, но это ничего не значит, потому что ты не сможешь противостоять Господу, когда Он низвергнет на тебя суд.

Четыре, Господь Бог Всемогущий провозглашает, и снова это Господь Бог воинств. Когда в переводе NIV «Господь Бог Всемогущий» используется «Господь Бог воинств». «Всемогущий» — это нормально.

Господь Бог воинств могуществен, и они пытаются это подчеркнуть, но мне нравятся некоторые более поздние переводы, где говорится о Господе Боге воинств, то есть о том, кто ведёт армии в военном контексте, и он заявляет: вот кто настоящий воин, способный победить всех врагов. Я подниму против тебя народ, и Господь поднимет народ. Этим народом, кстати, будет Ассирия.

Через несколько коротких лет ассирийцы решат, что нам нужно снова расширить нашу империю до Средиземноморья на западе, как это сделал Салманассар в предыдущем столетии, и мы собираемся сделать это сейчас, и Господь — тот, кто побуждает их сделать это, потому что Он собирается использовать их как орудие суда над Израилем и Иудеей. Итак, Иудея была пощажена в VIII веке, в 701 году, Господь пощадил Иерусалим, но в конечном итоге Иерусалим будет разрушен, поэтому Господь сказал: «Я подниму против тебя, Израиль, народ, который будет угнетать тебя до самого конца», поэтому этот народ будет угнетать их от уровня Хамата, входа в Хамат, высоко на севере около Арама, до долины Аравы , далеко на юге, так что это будет суд, который пройдет по всей стране, и это то, что произошло, не только с Израилем, но и с Иудеей, и, возможно, поэтому Сион упоминался в начале, потому что грядущий суд, Иудея включена в этот суд, и поскольку Бог судит северное царство, Иудею это негативно повлияет, и ассирийцы не остановятся на северном царстве, они также собираются вторгнуться в Иудею, что они в конечном итоге и делают. Итак, мы подошли к концу главы 6, и по мере продвижения вперед я попытаюсь сформулировать некоторые принципы, и в данном конкретном случае они довольно короткие и содержательные.

Бог ненавидит высокомерие и активно противится гордым. Это принцип, и он проходит через всё Писание. Господь ненавидит высокомерие и активно противится гордым.

Часто, когда Бог ненавидит, это не просто эмоция, это метонимия, Он противостоит. Он ненавидит, а затем действует, исходя из этого. Так же и любовь, по мнению Бога, — это не просто эмоция.

Господь ожидает, что мы будем любить Его. Но это не значит, что мы должны просто радоваться нашим отношениям. Нет, мы должны действовать в соответствии с этим и подчиняться Ему.

Если мы действительно любим Его, мы будем Ему подчиняться. И Он любит нас, и это не просто чувство, которое Он испытывает. Нет, Он проявляет эту любовь ощутимо, позитивно.

Итак, Бог ненавидит высокомерие. В этой главе подробно описывается, как это высокомерие проявилось в их контексте, и Он будет активно противостоять им и повернуть вспять историю спасения. Если они не взыщут Его и не обратятся к Нему, и не изменят весь свой образ жизни, обеспечив справедливость.

Мы остановимся здесь и продолжим с 7-й главы в нашей следующей лекции.

Это учение доктора Роберта Чисхолма по книге Амоса. Амос: Лев зарычал, кто не убоится? Это занятие номер 5, Амос 5:18-27, «Послушание, а не жертва», Амос 6:1-7, «Вечеринка окончена», и Амос 6:8-14, «Зловоние смерти окутывает народ».