**安东尼·J·托马西诺博士，《十诫》，
第六节：第五诫——让父母各司其职**

这是安东尼·J·托马西诺博士关于十诫的讲解。这是第六节课，第五诫：让父母各司其职。

接下来我们将学习第五诫，我们将从这里开始转变。

我们首先讨论了关于人类对上帝义务的十诫。然后我们讨论了关于安息日的更广泛的十诫，其中讨论了环境问题。现在我们来谈谈我们对人类同胞的义务。

我们从哪里开始呢？我们把父母放在他们的位置上，他们是我们对人类同胞的责任中最重要的。我认为，在当今时代，这是一个非常合适的话题。我认为，我们的社会和父母的观念正在发生转变。

回想一下，你知道，回到20世纪50年代，或者60年代。那时我们有一位睿智的父亲，他最了解情况，能够告诉我们如何生活，给我们明智的建议。但现在，我们当然有一位一无所知的父亲，还有荷马·辛普森，他不受孩子们尊重，被老板虐待，总之，他看起来是个彻头彻尾的失败者。

顺便说一句，如果你觉得爸爸们在广告中的表现不太好，那可能不如以前了。研究表明，爸爸或丈夫通常被描绘成有点愚蠢，而他们的妻子或孩子总是比他们更聪明。所以，这很有意思，因为，当然，现在我们生活在一个不尊重权威的时代，谁能比父母更能代表权威呢？

是的，所以，看看十诫，其中三条是关于上帝的，一条不仅谈到上帝，还谈到环境，在某种程度上也谈到我们的同胞，而安息日的诫命则非常宽泛。现在我们要讨论几条直接针对我们如何对待同胞的诫命。有趣的是，它并非以谋杀开头，尽管这似乎是最显而易见的开端。

你知道，你必须代表某人或尊重他人的生存权，才能尊重他们拥有自身财产的权利。但圣经的开篇并非如此。圣经以“S”这个命令开头，首先，这是一个积极的命令，你知道，与所有后来出现的消极命令不同，这是一个积极的命令。

而这似乎是我们这个社会里很少考虑的事情，也很少重视孝敬父母。你或许会想，上帝是不是在3500年后的未来达到了顶峰，预知了即将发生的事，并预见到了荷马·辛普森在十诫中给了我们这条诫命。但这似乎是一个奇怪的开端。

那么，关于这条诫命，我们可能会思考一些大问题。首先，当然，我们所说的“孝敬”是什么意思？假设我们要讨论十诫中某些诫命的模糊性，那么我们如何孝敬父母呢？还有一个大问题是，为什么要孝敬父母？有趣的是，几年前，我在研究十诫的时候，在一本注释书，一本牧师注释书，他在第一条注释中，对这条诫命的第一个观察是：如果这条诫命写于我们这个时代，它可能会更多地提到“父母要孝敬儿女”。

你知道，读着那条评论，作者好像想说，我们生活在一个孩子得不到应有尊重的时代。所以我们必须尊重孩子。我感到很不安，竟然有人对“尊重”的含义以及在古代世界里尊重的重要性如此缺乏理解，竟然有人把笔放在他们手里，给他们写一份契约，让他们写评注。

显然，这个人没有做好充分的背景调查。当然，还有一个更大的问题是，如何体现孝敬？我们该如何孝敬父母？这条诫命的注释中一个有趣的特点是它包含了一种威胁。你知道，在新约中，圣保罗称这条诫命为“第一条带应许的诫命”。

你知道，要孝敬你的父母，孝敬你的父母，这样你才能在耶和华你神赐给你的土地上长久居住。嗯，实际上，这更像是一种隐含的威胁，因为，当然，我想，与之相反的，如果你不孝敬你的父母，那么你在耶和华你神赐给你的土地上也不会长久居住。所以，这其中肯定隐含着一个含义，如果你不这样做，上帝可能会给你带来特殊的惩罚。

这是十诫中第一次提到这种事。我们知道，在先知书和历史书，也就是所谓的申命记中，都强调对异教神的崇拜，而较少提及对父母的孝敬。以色列人被赶出迦南地的原因，就是因为他们崇拜异教神。

但在十诫中，我们看到了不孝敬父母所隐含的威胁。这是一个有趣的问题。为什么在这里？为什么在这条诫命中要提出这种威胁？这当然预示着以色列人将被赶出家园，流亡海外。

因此，为了理解这条诫命，我们需要理解的一件事就是认识到荣辱文化与功绩或罪责文化之间的区别。荣辱文化与罪责文化之间的区别，我在这里也用了“功绩”这个词，因为我认为这个词很适合这个语境。但人类学家已经对此进行了广泛的探索，并已成为一个重要的研究领域。

西方文化，就像我们大多数身处西方文化的人，以及我们大多数说英语的人一样，都属于西方文化的一部分，我们倾向于功德与罪孽的观念。这是什么意思呢？嗯，功德是通过善行获得的，你知道，功德是通过做好事获得的。我们所做的成就会得到奖励，并在社会中获得地位。

内疚是一种内在的感觉，感觉自己做错了什么，做了不该做的事，或者没做应该做的事。内疚是内在的。通常情况下，即使没有人知道我们做错了什么，我们也会感到内疚。

因此，在我们西方社会，许多人会因为一些私密、秘密、无人知晓的事情而感到愧疚。这与东方文化截然不同，东方文化更倾向于以荣誉和耻辱为轴，而不是以罪责和功绩为轴。荣誉关乎一种公众形象，它既取决于你的行为，也取决于你的地位。

所以，如果有人做了特别有功的事，得到了人们的认可，他们就获得了荣誉。如果一个人到了一定的年龄，就会获得一定的荣誉。如果一个人获得了职位，也会获得一定的荣誉。

在那些崇尚荣辱观的社会里，每个人都知道自己应得的荣誉，也知道自己应该如何获得公众的认可。你知道，这在《以斯帖记》中是一个主导性的主题，当然，哈曼已经成为波斯帝国的宰相，他期望获得一定程度的公众认可。然而，末底改这个人却拒绝给予哈曼他所期望的尊重。

就我个人而言，我可能有点儿少数，但我认为末底改错了。在那个年代，那个社会，一个人获得像哈曼那样的地位，无论你喜不喜欢他，都无关紧要。关键在于，他的地位需要一定的荣誉。

拒绝给予他这份荣誉无异于自找麻烦。当然，末底改确实得到了丰厚的回报。所以，荣誉不仅取决于你的行为，取决于你做过的事，也取决于你的地位，取决于你在社会中的地位。

羞耻是公众荣誉的丧失。所以，这与内疚不同。内疚是一种内在的东西，一种秘密。

羞耻是公开的事情。羞耻是当你的荣誉因你或你亲近的人所做的事情而丧失时，或者当有人拒绝给予你荣誉时，你却被剥夺了荣誉，就像末底改拒绝给予哈曼他的地位所要求的荣誉一样。所以，在传统文化中，每个人都知道自己的位置。

每个人都知道，基于自己所拥有的荣誉，自己会受到怎样的对待。因此，我们西方社会对荣誉的理解，与许多东方文化相比，实在是相当肤浅。顺便提一下，希伯来语中“荣誉”一词是“kavod”或“kabed” ，意为“尊敬某人”，意思是将某物视为重要或有分量的事物。

在我们的社会里，我们也做着类似的事情。我们会谈论那些你必须尊敬的人，称他们为“重量级人物”。

所以，那里的比喻用法非常类似。但荣誉与一个人的身份息息相关，甚至比一个人的所作所为更重要。所以，如果一个人活得足够长，成为长者，他们就会获得荣誉。

他们只需要不死就行了，这挺酷的。不过，当然，你也可以选择战争英雄之类的人物，为他们带来一定的荣誉。比如，有人获得了一场美满的婚礼，或者一段美满的婚姻，诸如此类。

这些因素将决定你的社会地位。如果你的家庭受人尊敬，原因多种多样，比如他们血统优良，或者祖先的成就，那么你就能获得美满的婚姻，因为你嫁的人也拥有同样的荣誉，同样的公众认可。所以，另一方面，如果有人给自己或家人带来了耻辱，那么他们的婚姻前景、工作和地位前景，所有这些，当然都会受到损害。

荣誉会给人带来特权。耶稣在他的一个比喻中提到了餐桌上的尊贵座位，对吧？坐在主人右边的人，是受到特别的尊荣，是对其地位的公开承认。当然，对古代许多人，甚至对我们这个时代的人来说，一个重要的问题，一个帮助我们理解我们读到的一些新闻标题的重要事实，就是荣誉可以被认为比生命本身更重要。

从字面上理解，当我们听到“宁死不屈”时，我们可能会想到克林贡人，或者古代斯巴达人之类的。一个人如果自取其辱，不仅会对自己造成影响，还会对他们的子孙后代，甚至他们的家族世世代代产生影响。所以，在那个年代，“宁死不屈”对人们来说是一种非常现实的考量，维护荣誉比保住生命更重要。

所以，这和我们对罪孽和功绩的理解大相径庭，你明白吗？在我们这个社会，如果我们取得了一定的功绩，就希望能够享受它，你明白吗？如果我们感到一定程度的罪孽，嗯，我们通常会处理它。我们会忍受，也许会去接受心理咨询之类的。但我们会因为一桩公共丑闻而自杀，这在我们的社会中成为头条新闻。

在其他一些社会和文化中，这种行为是被接受和期待的。几年前我看到一个有趣的案例，我想应该就是这个吧，穆宾·拉胡枪杀了他18岁的妹妹。为什么？因为她嫁给了一个基督徒。

现在，这家人会怎么想？他们的父母刚刚失去了一个女儿，他们的儿子又被判入狱，要被带走。父母怎么说？令人惊讶的是，父亲说：“我的家毁了。为什么？就因为这个儿子？就算我死了，我也会因为这个可耻的女孩而毁掉。”

毁掉他家的是他的女儿，而不是杀害他妹妹的儿子。不，他的儿子做了一件光荣的事，因为他的女儿给家族带来了耻辱。这不仅仅是穆斯林的事情；我们认为这种事也许只有穆斯林才会做，但事实并非如此，这在荣辱观社会中很常见。

为了维护名誉，人们选择自尽或杀人，这并非罕见之事。一个家庭可能因为蒙受的耻辱而付出几代人的代价。那么，在传统文化中，孝敬父母究竟意味着什么呢？这或许有助于我们理解第五条诫命的含义。

孝敬父母意味着以符合其身份要求的方式对待他们。父母因其在社会中的角色和地位，无论他们是好父母还是坏父母，都无关紧要。作为父母，人们对他们应如何被对待、如何被尊重有着特定的期望，这都基于他们在家庭和社会中的角色。那么，为什么是父母呢？为什么我们在这里要将父母单独列出来？为什么不说“尊敬你的国王”之类的，而要说“为什么，特别是父母”呢？显然，在古代社会，有很多身居要职的人，也有很多认为自己值得尊敬的人。

那么，为什么我们现在特别强调孝敬父母呢？我认为对此有几个很好的解释。有些是圣经所支持的，有些是我个人的观点，但我认为，这里真正的主要问题之一是，对于我们人类来说，我们在这个世界上接触到的第一个人，给予我们生命的人，就是我们的父母。从这个意义上说，我们的父母不仅给予我们生命，他们还保护我们、养育我们、喂养我们、关心我们。从这个意义上来说，就我们在这个世界上所遇到的影响而言，我们的父母是最像上帝的人。

在某种程度上，他们是上帝的代理人。即使他们不一定是伟大的父母或伟人，他们在我们生命中扮演的角色，理想情况下也与上帝在我们长大独立后应扮演的角色非常相似。所以，我相信，我们的父母之所以在十诫中占据如此重要的位置，位列我们要给予各种尊敬之人之首，我真心相信他们之所以如此，是因为他们深远的影响力，以及他们在人类社会和人际关系中如同上帝般的角色。

你知道，圣经经常称上帝为我们的父亲，有时甚至称其为我们的母亲，这是有原因的。父母为我们付出了那么多，你几乎会认为，我们自然而然地会因为父母的地位而尊敬他们。那么，我们该如何体现尊敬呢？我们又该如何履行这份尊敬呢？这里还有另一个模糊之处，稍后我们会详细解释。

嗯，某种程度上，这取决于双方的关系。对孩子来说，这意味着服从。这一点在《旧约》和《新约》中都有明确的阐述。

孩子要听父母的话。这在年轻人中引起了一阵集体抱怨，你知道，肯定有比听他们的话更容易的事。你知道，拜托，爸爸。

拜托，妈妈。几年前我听过一个故事，说的是一个男人在办公室抽奖，赢了一个电子游戏。他家里有三个孩子，他知道不能把这个电子游戏都给三个孩子。

他想把它送给其中一个孩子，当然希望他们会分享。但他觉得这是一个教训孩子们的好机会。于是他带着这个电子游戏回家了。

孩子们看到了。现在，他们当然很兴奋。他说，你知道，我要把这个电子游戏作为奖励给这个孩子，他一直是家里最听话的孩子。

三个孩子互相看了看，他说：“好吧。”他问：“谁从不顶嘴妈妈？”三个孩子尴尬地互相看了看，然后他说：“谁总是听妈妈的话？”三个孩子互相看了看，然后都点了点头，最后其中一个孩子说：“好的，爸爸，你去玩电子游戏吧。”是的。对孩子来说，荣誉意味着服从。

孩子应该听父母的话。这一点在《旧约》中也得到了非常严肃的对待。根据《旧约》的律法，不听话的孩子可能会被石头砸死。

那么，这种情况经常发生吗？我再次有点怀疑。《旧约》里没有记载每个孩子都被石头砸死。但威胁确实存在。

你知道，如果孩子经常对父母出言不逊，父母可以把孩子带到镇上的长老面前，说：“我这孩子不听话。他总是对我出言不逊。”然后镇上的人就可以用石头把孩子砸死。

哇。是啊。是啊。

这听起来似乎很残酷。但在那个社会，荣誉比生命更重要。因此，不听话、给父母丢脸的孩子不仅会被视为对父母的威胁，也会被视为对社会的威胁。

你知道，我有点怀疑这种事在当时是否经常发生，但我也怀疑当时不听话的孩子比现在少得多。但即使考虑到这一点，我们也必须认识到，第五条诫命主要不是为孩子写的。第五条诫命主要关注的是成年人，以及成年人如何孝敬父母。

再说了，人们期望即使是成年父母也应该服从成年子女而不是他们的父母。我们经常看到这种情况，尽管随着父母年龄的增长，他们之间的关系会发生某种转变。我想，在一些圣经故事中，长辈之间似乎更多地存在着一种合作的感觉。

但通常情况下，家中的长者，也就是族长，通常被认为是家中最受尊敬的人。他们受到尊敬，通常也意味着他们所说的话就是法律。长老们似乎不太经常使用这种权力。

你知道，明智的做法是让你的孩子自己做决定，让他们过自己的生活。但有时，至少从理论上讲，似乎长子，也就是族长，可以在整个家庭中恃强凌弱，说：“这就是我希望看到的。”如果孩子们拒绝，他们就可以把孩子带到镇上的长老面前，用石头砸死他们。

所以，服从是其中的一部分。支持肯定是另一部分。这可以追溯到家庭的结构方式，以及财富代代相传的方式。

这一个数字 在新约中非常突出。耶稣对那些试图违反第五条诫命的人说了非常严厉的话。耶稣回答说：“你们为什么为了你们的传统而违背上帝的诫命呢？上帝说，‘要孝敬父母’。”

咒骂父母的，必被处死。但你们却说，如果有人宣称，本该用来侍奉父母的，是献给上帝的，就不该用它孝敬父母。这样，你们就为了你们的传统，废掉了上帝的圣言。

你们这些伪君子！以赛亚指着你们说的预言是对的，他说：“这些人用嘴唇尊敬我，心却远离我。他们敬拜我也是徒然。”

他们的教义仅仅是人类的规条。那么，耶稣在这里究竟在说什么呢？这其实是一个法律漏洞，你或许可以称之为漏洞，它被法利赛人利用，并且在后来的犹太传统中占据了相当重要的地位。因此，我们只要阅读犹太圣书《塔木德》中的《米什拿》，就能了解很多这方面的知识。

所以，你知道，那时候家庭的运作方式很典型，让我想起浪子回头的故事。你知道，父亲有两个儿子，大儿子来到小儿子面前，说：“父亲，请你把我应得的遗产给我。” 父母在孩子还活着的时候就把遗产留给他们，这并不罕见。好的。

大儿子将获得双倍 一份，是小儿子们分到的钱的两倍。如果你有四个儿子，那么你大儿子分到的钱是另外两个儿子的两倍。你把钱分成五份，比如你有四个儿子，就分给大儿子双倍的一份，然后其他孩子每人分一份。

女儿通常不包含在内。所以在《约伯记》的结尾，约伯提到他的女儿们，并给了她们遗产，因为这并不常见。通常情况下，女儿应该由丈夫赡养。

不管怎样，假设你把钱分了，全都给了儿子们。你们靠什么生活呢？孩子们会赡养他们的父母。想想看，这真是一件美好的事情，因为你把钱给了孩子们最需要的，在他们努力开始人生、努力创业、努力养家糊口的时候。

所以你把遗产给他们，然后他们用这些钱来养老。从某种意义上来说，这是一个美好的制度，但不幸的是，这个制度很容易被滥用。而这种滥用是可以受到法律制裁的。

于是，法利赛人想出了一条政策，这条政策实际上写在《塔木德》里：人们可以把父母给的钱申报为“korban”（奉献）。“korban”，这是什么意思呢？“korban”源于希伯来语动词，意思是“呈现”或“带来”。“korban”的意思是“虔诚的”，对上帝的虔诚。

所以他们会说，哦，这块地是科尔班（korban ） ，是献给上帝的，别动它。

以色列的考古发掘发现，墓穴里埋着一些纸条，上面写着：在这个墓穴里找到的任何有价值的东西都应被视为“korban”（科班）。千万别碰它，因为如果你碰了，上帝会惩罚你的。所以，他们就是这样利用这一点来逃避赡养父母的。

于是爸爸把遗产给了小儿子。小儿子对爸爸说：“哦，爸爸，你给我的那些钱，现在都要献给上帝了。这些钱是‘科尔班’ 。”

在接下来的30年里，是的，在接下来的30年里，这些钱就成了“korban”（一种货币）。当然，到那时，爸爸就去世了。这样一来，父母就得不到任何赡养，而孩子却可以拿着这些钱，或许可以把它存入银行，让它增值。

值得注意的是，他们甚至可以宣称这只是针对某些人的“korban”（科班）。比如，如果你不喜欢你的女婿，你可以给你女儿一些钱，并告诉她，这是针对女婿的“korban”。你得依靠那些有点迷信的人，或者我们或许可以称之为虔诚，但我称之为迷信，你知道，他们认为如果他们真的拿了这些东西，上帝就会惩罚他们。

但显然，这在当时相当普遍，《塔木德》也认可剥夺父母的赡养费是一件虔诚之举。耶稣正是因此而愤怒。他说，你们为了满足自己的传统，竟然把上帝的诫命抛在一边，真是个好主意。

所以，是的。现在贪婪的孩子在某种程度上可以用虔诚来解释他们的贪婪。显然，在《新约》时代，对父母应有的尊重这一观念受到了打击。

当然，即使在我们这个时代，这种观念仍然持续受到打击。我认为，情感上的支持是这条诫命的另一部分，也是孝敬父母之人必须做到的。这或许很难做到。

你知道，第五条诫命是关于孩子要听从父母的，甚至关于成年人，也许也要在一定程度上听从父母，给予他们应有的尊重，满足他们物质上的需求。当然，在我们这个时代，我们也越来越重视给予他们所需的情感支持。如今，人们的寿命比以往任何时候都要长，因此，在我们这个流动性如此之大的社会里，这一点非常重要，因为人们不再像前几代人那样陪伴长辈、陪伴父母。

很多时候，我们愿意把父母托付给陌生人，把他们的照顾托付给那些并不真正了解他们的人。当然，有时候，这是我们能做的最有爱心的事。有时候，父母的需求是我们根本没有足够的物质、经济或情感资源来满足的。

在这些事情上寻求帮助，这完全可以理解。但即使在那种情况下，我们也可以采取某种方式，通过提供帮助，并设身处地为他们着想，来表达对他们的敬意。但我们绝不能忘记情感支持的必要性。

这个数字，我见过很多类似的统计，但似乎最可靠的统计数据之一显示，40% 的养老院居民不接待家人探望。想想就觉得有点可怕。一些研究表明，在养老院，孩子平均每年会探望父母两次。

平均水平。当然，有些人比其他人更投入。我认识很多人每周都会去看望父母，有时甚至一周两三次。

但还有很多人被严重忽视。30%到45%的养老院居民患有某种形式的抑郁症，通常是因为孤独。我记得，几年前，当我还是个年轻的牧师时，我去养老院探访过一次。有一次，我去了一家养老院，那是在失智症病房。我正要穿过走廊，看到一位女士坐在轮椅上，我走过时，她抓住了我的手，我对她笑了笑，她说：“你是我儿子吗？你是我的乔伊吗？”我说：“不是，夫人。”

我说： “我是牧师。 ” 我主动提出和她一起祈祷，但她就转过身去，之后甚至没有回应。我问了一位护士，护士说：“她儿子从来没来过这里。”

她一直在那里工作。这显然是对父母的不尊重。这是当今社会令人心碎的现实。

我们需要维系这些联系。我们需要给予他们所需的支持和尊严。这就是我们……我的意思是，这是孝敬父母的重要方式。

孝敬父母的另一个重要方式是维护他们的传统并传承下去。这在古代非常受重视，在今天的许多传统社会中依然如此。我们传承这些智慧和知识，当然，你知道，在圣经中，父母被告知他们有责任教导孩子上帝的律法和传统，将上帝的伟大作为代代相传。

当然，有时候父母未能尽到责任。有时候孩子们就是不想听。有时候，而且在当今时代，年轻人越来越拒绝父母的价值观和传统。

显然，并非所有这些价值观和传统都是好的。有些东西我们最好摒弃。但另一方面，也有很多东西必须而且应该被保留和传承。

通过这样做，我们向那些先我们而来的人致敬。我们敬佩他们的智慧。我们认可他们的经验。

这就引出了那个问题，那个警告，你知道，保罗所说的“应许”。这到底是怎么回事？如果你不这样做，你可能会被赶出你的土地。嗯，这种罪，不孝敬父母的罪，在那些预言书中往往被低估了，因为预言书谈到人们如何未能单单敬拜主，他们的神。

也许这就是为什么这里要特别强调。也许这就是为什么它被单独列在诫命中。就个别而言，我们可以看到，不孝敬父母的人可能会受到驱逐出活人之地的惩罚，你知道，那些拒绝孝敬父母的人可能会被断绝……如果有人认真对待这些诫命，不孝敬父母的孩子会被石头砸死，那么他们的寿命肯定会被缩短。

这是将他们驱逐出境的一种方式。但另一种方式是，将他们集体驱逐出境，就像被掳一样。我们可以以诺亚的儿子含为例。

我觉得这是一个恰如其分的例子。你可能还记得这个故事：诺亚和他全家走出方舟后，种了一个葡萄园，他成了一个农夫，用自己种的葡萄酿了酒。他喝了酒，喝得酩酊大醉，赤身裸体躺在帐篷里。他的儿子含进来，看到爸爸赤身裸体地躺在那里。

好吧，到目前为止还好，没犯规，你知道，他犯了个错误。但后来他出去告诉他的兄弟们，嘿，伙计们，你猜怎么着？爸爸躺在帐篷里，一丝不挂。这太糟糕了。

这非常糟糕，因为他让父亲在公众面前丢脸。在传统社会里，长辈的裸体不能被年轻人看到，这是理所当然的。

这是绝对不行的。这是禁忌。直到今天，我还是曾经在研究生班上讲过这个故事。

很多人对这件事为何被认为如此严重给出了非常有趣的解释。其中一个著名的解释是，哈姆试图同性恋骚扰他的父亲。不，拜托。

圣经并不回避告诉我们这些事情。但事实并非如此。一位来自非洲的研究生告诉我，即使在他所在的村庄，直到今天，年轻人仍然不被允许看到长辈的裸体。

即使他们去世后，也只有其他长老才被允许处理遗体安葬事宜。年轻人看到长辈的裸体，会被认为是羞辱。所以，如果含只是避开视线，躲开，闭上嘴巴，或许一切就都安然无恙了。

但他不行，他必须去告诉他的兄弟们。当诺亚醒来得知发生了什么事时，他诅咒了含的后代，说他们将失去土地。他们将成为兄弟的奴仆，本质上，他们将一无所有，因为他们羞辱了父母。

所以，是的，这或许是那些最终修订《十诫》的人的想法，那种羞辱可能会导致流放。不尊重父母的人无法传承他们的价值观。你知道，哦，是的，父母是卫理公会教徒，但我们从未强迫孩子信奉卫理公会。

你知道，他们未能传承价值观。他们导致罪恶蔓延，丧失了他们的遗产，最终导致社会崩溃，上帝对人类的审判。你知道，这种观念仍然适用于我们吗？特别是保罗在新约中提出的警告，因为他认为这仍然具有现实意义。

出于某种原因，保罗认为孝敬父母的诫命与“如果你想留在这片土地上，就必须孝敬父母”这一概念息息相关。从社会学的角度看，你不禁会想，我当然知道十诫并非为现代美国而写，但从社会学的角度看，即使是一个忘记传统、失去根基、不尊重长辈的文化，在某些方面也必然是上帝所憎恶的。你不禁会想，它还能走多远，我们还能走多远，年轻一代还能在多大程度上确信自己比以往任何人都更聪明。

这种情况还要持续多久，审判之斧才会落下？我认为这确实是一个警告，而且我认为这个警告对我们今天的人来说也有一定的现实意义，我们需要记住，长老并非可以被轻易摒弃的老古董。尽管当今社会对他们的刻板印象如此，但他们并不令我们感到尴尬，我们应当给予他们应有的尊重，因为他们奋斗过，阅历丰富，拥有智慧，只要有人愿意倾听，他们就会分享。

这就是安东尼·J·托马西诺博士关于十诫的教导。这是第六课，第五诫，让父母各司其职。