新约历史、文学和神学
课程 17：约翰简介、信仰、葡萄酒和耶稣作为上帝
 作者：泰德·希尔德布兰特博士

**A. 回顾约翰福音 [00:00-3:25]** 大家下午好，今天是复活节前的星期六，我们正在讨论《约翰福音》，在上一节课中，我们讨论了约翰这个人、作者或这本书的观点，我们试图表明《约翰福音》是一本非常希伯来化和犹太化的书。它收录了其他人没有列出的节日。它甚至还列出了光明节，也称为光明节或奉献节，这是《约翰福音》中没有其他人提到的节日。作者对正在发生的事情非常了解。他提到了约旦河对岸的伯大尼，以及其他你希望目击者会注意到的事情。例如，他列出了“这是在第六个小时完成的”或“这是在第九个小时完成的”。他列出了确切的时间，这是目击者和巴勒斯坦人、犹太人的标志。然后我们通过各种事情来表明他与基督的特殊亲密关系。我们谈到了门徒的绰号，他是“耶稣所爱的门徒”，这个绰号是他描绘自己的方式。“耶稣所爱的门徒”是一个特殊的称号。我们还注意到耶稣所爱的门徒与彼得关系密切。彼得和门徒一起去钓鱼，我们在第 20 章看到有一场赛跑，彼得被耶稣所爱的门徒跑得更快，所以这个门徒和彼得很亲近，一起钓鱼，一起去加利利，诸如此类的事情。
 作者在最后的晚餐中表现出与基督特别亲密的关系。我们谈到他似乎比彼得坐得离耶稣更近，而彼得从不害羞，他问这个门徒：“谁会出卖我们？”所以彼得通过这个耶稣所爱的门徒作为中间人。
 我们注意到，西庇太的儿子彼得、雅各和约翰在很多场合都很亲近，包括客西马尼园、女孩复活和耶稣变容。彼得、雅各和约翰是三人中最亲密的。此外，耶稣在十字架上看着他的母亲，对这个门徒说：“这是你的儿子，这是你的母亲”，这个门徒就照顾了耶稣的母亲。所以耶稣一定非常信任这个家伙能照顾他的母亲。实际上，在赛跑中，这个家伙可能也更年轻，因为当你要找人照顾你的母亲时，你会想要一个年轻的人，而不是年长的人。所以我认为这是反对像拉撒路这样的人的另一个理由。B

**. 回顾约翰：作者和淘汰程序 [3:25-7:14]** 彼得和约翰关系密切，我们在变容、客西马尼园和医治中都注意到了这一点。在使徒行传的后面，当他们在使徒行传第 3 章医治瘸子时，彼得和约翰在一起，“金银我都没有。”在使徒行传第 3 章第 1 节和后面的经文中。在使徒行传第 4 章第 19 节中，他们在犹太公会面前。因此，即使使徒行传也提到彼得和约翰关系密切，即使在经历了这一切之后，他们仍然在一起。当保罗在加拉太书第 2 章中提到门徒时，他说“彼得、雅各和约翰是三大支柱。”当保罗选择早期教会的大人物时，是彼得、雅各和约翰。所以我们会期望约翰写一本福音书，他当然有资格这样做。雅各很早就退出了，因为约翰的兄弟、西庇太的儿子雅各在教会很早就被杀了。所以雅各很早就退出了。雅各书的作者可能是耶稣的兄弟，而不是约翰的兄弟西庇太的儿子雅各。
 另一种方法也可以解决这个问题，在进行排除法之前，让我再做一件事，但这本书的作者似乎知道门徒内心的想法。约翰福音 2:22 写道：“耶稣从死里复活以后，门徒就想起他说的话，便信了圣经和耶稣所说的话。”所以，耶稣所爱的这个门徒记录了门徒思想的转变。耶稣从死里复活后，门徒们明白了。所以，他们之前好像不明白，但在耶稣从死里复活后，他们才想起圣经，反思这些事情。这是一种内部描述，描述耶稣从死里复活后发生的转变，以及复活如何影响他们的理解。
 所以，你通读这本书，使用韦斯科特开发的所谓排除法。你会注意到，书中提到的门徒不可能是“耶稣所爱的门徒”，因为他称自己是耶稣所爱的门徒。书中提到了彼得，书中提到了拿但业，书中还提到了许多其他人。这不可能是多马，我们会对此进行深入讨论。顺便说一下，书中提到了拉撒路的名字。如果你寻找，那么主要门徒在哪里？我们已经列出了所有这些主要门徒：多马、拿但业、彼得本人，都在书中列出，那么耶稣所爱的门徒是谁？如果你排除书中列出的所有人，整本书中就会有一个空白或缺失，那就是约翰。门徒约翰在书中没有出现。提到了彼得，但没有提到约翰。因此，你会认为，一个经常和彼得在一起的门徒应该是彼得、雅各和约翰。不，这本书从来没有提到过这一点，书中提到了很多门徒，包括拉撒路、抹大拉的马利亚、我们非常熟悉的其他人、尼哥底母等等，但书中从未提到过约翰。如果你排除书中提到的人*，*就只剩下约翰了，他是这本书作者的最佳人选。因此，通过这种排除法以及我们已经讨论过的所有其他细节，我们认为约翰是约翰书的作者。

**C. 约翰福音与约翰一书的关系：约一书3:14与5:24 [7:14-11:16]**
 现在，我也想稍微研究一下约翰一书和约翰福音之间的证据。我教希腊语，每年我们都会学习约翰一书。我感到很惊讶：为什么我要和我的希腊学生一起学习约翰一书？我这样做是因为约翰一书是我所说的简单的希腊语。约翰一书的作者一遍又一遍地重复自己。他使用一组较少的词汇，重复并循环使用，他说了两次同样的事情。一次他说肯定的，一次他说否定的，但他使用相同的词汇，所以对于刚开始学习希腊语的一年级学生来说，阅读约翰一书非常容易，因为他的句子结构基本上是这样的。我注意到约翰一书和约翰福音在某些地方是相通的。所以，我想表明的是，无论谁写了约翰一书，我建议写约翰一书，事实上在启示录中，它确实提到了“我约翰”。
 我知道有些人认为是早期教会的长老约翰，但书中写的是“约翰”。传统上，启示录尤其与约翰这个名字有关，就像保罗在他的书信中自称“我保罗，耶稣基督的使徒”一样，启示录中写到七个教会的书信，也自称是约翰。但我认为约翰一书和约翰之间的这种联系很有趣。你看约翰一书 3:14 说，“我们*知道*我们已经”并注意“跨越”这个词。Metabainw ，“跨越”。Meta*的意思*是“旁边”或“与”， *bainw 的*意思是“去”。所以它的意思是“一起去”或“跨越”。
 所以我们跨越了，我们用*了 metabainw* -ed。这里非常有趣的是，这个词*metabainw*用在完成时，这是希腊语中一种非常罕见的特殊时态。通常希腊语大量使用现在时或过去时。这种完成时非常罕见。不是真的罕见，但与现在时和过去时相比相当罕见。
 首先，这个词本身在新约中很少使用，它的完成形式只出现在两个地方，“我们已经从死亡走向生命”。 “已经过”，告诉我们它是完成时态——“从死亡走向生命，因为我们爱弟兄。”约翰福音5:24说，“我实实在在地告诉你们，那听我的话，又信差我来者的，就有永生，他已经过界了。”这又是完成时态的*metabainw* 。这是整个新约中唯一另一个以完成时态使用*metabainw的地方*。这个词在新约中很少见，而这句话完全符合。但请注意它说的是，“他已经从死亡走向生命。”它的措辞完全相同，因此，你不仅可以得到一个罕见的词，即完成时态的*metabainw ，而且还可以获得“从死亡到生命”，而且这是新约中唯一*出现完成时态的*metabainw 的地方，并且*后面跟着一位热衷于成语和重复的作家所用的完全相同的措辞。

**D. 约翰福音与约翰一书的关系：常用词组和启示
 [11:16-16:11]** “我实实在在地告诉你们。”这句话出自哪里？出自约翰。约翰在哪里用过这句话？*阿门，阿门legw humin* 。“我实实在在地告诉你们”，你知道你在约翰福音里。当你看到这个从生到死的事情时，这也是约翰使用的一个重要习语。新约中没有其他地方有完成时态的动词，更不用说后面跟着“从死到生”，所以这是一个很好的迹象，无论谁写了这些书，这些书之间都有一个共同点。有些人会说这是因为 1约翰，或者说约翰甚至是由约翰学派所写，所以他们采用了他的措辞。这都是猜测，我所知道的只是在这些文本中，似乎有一个完全相同的对应词，在其他地方找不到，甚至接近，但这些词很少见，而且在那里找到。再次，这是约翰的标志。只有两个地方这样使用了该动词。
 还有一处。约翰福音 16:24 中说：“你们祈求，就必得着，你们的喜乐就可满足。”——“叫你们的喜乐可以满足”，他说。约翰一书 1:4 说：“我们将这些话写给你们，是要叫我们的喜乐可以满足。”约翰一书 1:4 和约翰福音 16:24 之间有“喜乐可以满足”的平行。同样的措辞不断出现，我可以列出一大堆这样的平行，以及光明与黑暗的运用。约翰的作者就是这样做的，约翰一书的作者也使用了光明与黑暗的相同对比。这些平行之处非常多。出现的另一个平行之处是“从神而生”。这出现在约翰福音第 3 章尼哥底母的经文中，我们知道你必须重生。它也出现在约翰一书 3:9 和约翰一书 5:1 中，所以“从神而生”这个概念出现在约翰福音 3 章、约翰一书 3 章和约翰一书 5 章中。所以，这又不是正常的措辞，如果你在新约的其他地方找，你不会找到这个，尤其是“从神而生”这个词。很少见，但它却在约翰福音和约翰一书中反复出现。所以，他再次喜欢重复他的措辞，所以我们期望看到他的书信遵循他的福音书的相似之处。我们可以列举很多很多这样的联系，并引用约翰一书和约翰福音之间的联系。这些是它们唯一使用的地方，在约翰福音和约翰一书中。这表明，这两本书之间存在某种关系，我们认为是同一作者。他用相同的习语和相同的风格写作
 如果你读启示录，你会发现他清楚地表明自己是约翰的作者。在启示录中，这个词*nikaw 的*基本意思是“克服”。所以，在启示录中，你会在第二章第七节和第十一节中看到几次提到写给教会的信。在启示录第二章中，你会看到*nikaw这个词*，即克服，被使用。你会看到同一个词，它在新约中并不常见，但它在启示录中反复出现，在约翰一书 2:13 及后续章节中都有使用，在约翰福音 16:33 中也有使用。再次，这将启示录、这个词*nikaw* 、这些得胜者与启示录、与约翰一书和与约翰联系起来，所有他们三个都使用这个词，这个词在约翰福音之外并不广泛使用，所以这将启示录、约翰福音和约翰一书联系在一起，并表明启示录清楚地表明约翰是那里的作者。

**E. 约翰这个人：渔夫和约翰的母亲 [16:11-19:20]** 在我们的记录中，他是西庇太的儿子。西庇太是个渔夫，他的儿子雅各和约翰也是渔夫。耶稣在加利利海边呼唤他们。他的母亲基本上是这样的，这很有趣，我今年才开始关注。我想稍微介绍一下这一点。他的父亲是西庇太，圣经是这样描述他的母亲的。西庇太是雅各和约翰的父亲，除了雅各和约翰是西庇太的儿子之外，西庇太在圣经中没有出现过，但母亲似乎一直陪伴着耶稣。许多妇女，这是马太福音 27:56，“有许多妇女在那里（在十字架上）。她们从加利利跟随耶稣，照顾他的需要。其中有抹大拉的马利亚，雅各和约西的母亲马利亚，并西庇太两个儿子的母亲。”这个女人与抹大拉的马利亚以及雅各和约西的母亲马利亚有关，可能就是耶稣的母亲马利亚，她是耶稣十字架上列出的从加利利下来的三个女人之一。其他经文说，加利利的妇女支持耶稣的传道。可能是一个来自加利利的富裕家庭，一个渔民家庭，母亲下来跟随耶稣。我认为这对这个例子有点帮助。如果你还记得马太福音 20 章，雅各和约翰的母亲去见耶稣，说：“嘿，耶稣，当你进入你的国度时，我的儿子可以坐在你的左右吗？”通常情况下，人们会说，“这个直升机妈妈是谁，她会飞进来，说‘嘿，当你进入国度时，我希望我的孩子坐在你的左右’”？但是这位母亲，西庇太的妻子，雅各和约翰的母亲，用这种粗鲁唐突的措辞来询问耶稣，耶稣说：“在我国度里，谁在我左右行走，是我父所预备的，这不是你能要求的。”但这恰恰表明这位妇女，雅各和约翰的母亲，似乎与耶稣有“关系”，而且没有那么唐突。她觉得可以放心地向耶稣询问她的两个儿子，这里我们看到她在十字架旁。她是十字架旁最后三个女人之一。所以雅各和约翰的母亲显然与耶稣关系密切，在耶稣四处旅行并从加利利下来时帮助支持和使事情顺利进行。所以雅各和约翰的母亲很有趣。

**F. 为什么是十二使徒？[19:20-24:07]** 问题来了，“为什么有 12 个使徒？”我一说十二，你会想到什么？你们中的许多人都读过《旧约》，我一说十二，你们就开始想到以色列的十二个支派。现在你意识到，如果你读过《旧约》，就会知道有十二个支派，但约瑟祝福他的两个孩子以法莲和玛拿西，雅各说“约瑟，我收养了你的两个孩子”，以法莲成为以色列最大的支派之一，而犹大在南方，以法莲在北方。所以实际上有十三个支派，然后你记得利未人没有得到任何土地遗产，他们得到了利未人的城市，所以有这个——仍然是 12，代表以色列的十二个支派。摩西派出探子去侦察土地，他派出十二个人，每个支派一个，去侦察土地。
 约书亚渡过约旦河，在他们过河后，在他们去攻打耶利哥之前，捡起 12 块石头并立下纪念碑，数字 12 变得相当重要。它看起来像数字 12 。
 我在这里引用一位朋友戴夫·马修森的话，他是《新约》学者，也是这类事情的专家。如果我对你说数字七，那么数字七在《圣经》中被使用得如此频繁……老实说，我不太懂数字命理学，这些数字有秘密的含义。我发现你必须小心神秘的数字用法。你正在接近一种更“神奇”的看待《圣经》的方式，而我对此一点也不感兴趣。然而，我们知道，数字七是一个完整、充实或整体的概念。马修森博士认为，数字 12 是上帝子民的数字。起初我对此有点犹豫，但就像马修森博士的所有事情一样，当我更多地思考它时，我想我突然明白了，我想“他在这里发现了一些东西！”
 旧约中的数字 12 和 12 个使徒。12 个使徒有什么特别之处吗？犹大上吊自杀时，就好像耶稣挑选了 12 个使徒，但没什么大不了的。但是犹大上吊自杀了，所以人们说“哦不，我们还有 11 个使徒”。但事实并非如此。在使徒行传 1 中，犹大上吊自杀后，他们举行了一个盛大的仪式来寻找第十二位使徒，他的名字是马提亚。在使徒行传 1 中，他们描述这个人必须从一开始就跟随耶稣，并且成为使徒有一定的要求，“被差遣的人”就是使徒的意思。我们后来意识到以色列有 12 个使徒，但实际上只有约瑟的两个儿子。所以在新约中，使徒行传 9 中出现了使徒保罗，耶稣直接召唤了他。耶稣直接向保罗显现，然后保罗称自己是使徒，是基督差遣的人。所以，12 这个数字和以色列一样。以色列有 12 个支派，也有 12 个使徒。
 你还记得耶稣的话吗？启示录 21:14 描述了新耶路撒冷从天而降，它有 12 个门，12 个门代表 12 个支派，但城市的根基是 12 个使徒。12 个使徒是这座新耶路撒冷的根基，而门则代表 12 个支派。马修森博士再次认为 12 个门和 12 个根基代表上帝的子民，数量庞大。顺便说一下，144,000。启示录中的 12 乘以 12。耶稣还在马太福音 19:28 中说，你们门徒将审判以色列的 12 个支派。耶稣在马太福音 19:28 中为他的 12 个门徒建立了这种协调，并且这 12 个门徒将审判以色列的 12 个支派。有 12 位使徒，在《使徒行传》中，他们证实了这一点。

**G. 与耶稣、雷子和波利卡普的亲密关系[24:07-27:33]** 我们之前提到过耶稣的特殊情况。彼得、雅各和约翰的变容。彼得、雅各和约翰的复活。耶稣去客西马尼园祈祷时的情况。谁更进一步陪伴耶稣？彼得、雅各和约翰。这些人与耶稣关系特别亲密。在马可福音中，雅各和约翰在城外，耶稣在其中一座城被拒绝，雅各和约翰对耶稣说：“耶稣，你想让我们从天上叫火降下来吗？”他们被称为“雷子”。当他们被称为雷子时，这并不意味着他们的父亲西庇太名叫雷，所以他们称他们为雷子。当你在旧约中称某人为某物的儿子时，这意味着他们具有这种品质。他们之所以被称为“雷霆之子”，是因为这种品质，我们今天在俚语中使用它，当我们称某人为“…之子”或当我们说你是“什么之子”时，我们并不是在痛骂你的父亲，而是说你是一个傻瓜的儿子，*你*有这种品质。你是一个傻瓜的儿子，这意味着你有这种品质，所以我们今天仍然使用它。所以他们被称为“雷霆之子”，所以他们一定非常火爆。
 早期教会有一件有趣的事情。这个叫波利卡普的人实际上是约翰的学生。波利卡普是早期教会的一位教父，我认为他活了 86 岁。约翰和耶稣在一起时似乎更年轻，约翰活到了 90 多岁，也就是耶稣死后 60 年。约翰非常老，我说的甚至是 90 年代末，有些人认为是公元 95-98 年。约翰的一个门徒叫波利卡普。波利卡普大概在 80 年代和 90 年代和约翰在一起，基本上活到了公元二世纪，波利卡普有一个门徒叫爱任纽，爱任纽是波利卡普的学生，就像柏拉图是苏格拉底的学生，亚里士多德是柏拉图的学生一样。爱任纽记下了波利卡普告诉他的一些事情和他说的一些话。你必须小心对待教会历史，因为它们并不总是 100%。波利卡普 (Polycarp) 回顾过去，引用了他的导师约翰的福音。

**H. 约翰的日期和高基督论 [27:33-34:48]
 D：结合约27：33-39：02；基督论、目的、约翰福音3：16；** 很多人认为约翰福音是最新的福音书，约翰福音写得非常晚，他活到了 90 年代，有人认为他被油煮了，然后从拔摩岛出来，我们从启示录中知道了这一点。当时他们就是这样对待罪犯的，就像古代世界的恶魔岛一样。很多作家说约翰福音是神学上最复杂的。复杂这个词可能不太合适，但我就说“高深的神学”。约翰福音看待耶稣的方式不像保罗的作品那么复杂。彼得甚至说保罗写了一些他不理解的东西，直到今天也是如此，但约翰福音没有那么复杂。它更像是对基督的崇高看法。约翰宣称耶稣基督是上帝。如果你想了解耶稣基督是肉身中的上帝的基督论，约翰就是你寻找这种高深神学的地方。
 很多批评家会插话说：“我们认为你们有一个叫耶稣的人，一个伟大的先知，做着像巫师一样的事情，而后来教会出现了，把耶稣基督变成了神，所以他们说那时的神学已经很晚了*。*这反映了第二世纪教会的情况。同样，这是错的。每个人都喜欢耶稣，认为他是一位好先知，是一位圣雄甘地或马丁路德金。他们喜欢耶稣作为先知的形象，但一旦你说耶稣基督是神，人们就会发怒。约翰福音受到很多批评，因为约翰福音把耶稣基督描述成神。顺便说一句，你不必用约翰来证明这一点。当你看一些旧约经文时，我们用马可福音 1:1，它提到了耶和华，那些提到耶和华的经文适用于耶稣。即使在马可福音 1 章中，你也会看到同样的事情，在保罗书信和启示录中你也会看到
同样的事情。 有人讨论过这个日期是否晚。有些人认为这个日期更晚，而真正有趣的是所谓的“P52”。P52 是纸莎草纸编号 52，这是他们在埃及发现这些纸莎草纸时发现的。他们发现所有这些圣经纸莎草纸都可以追溯到很久以前，比我们最好的手稿还要早。我们最好的手稿可以追溯到公元 400-600 年或类似的时间。钦定本所基于的微型手稿可以追溯到公元 900-16 世纪。大写字母书写的安色尔纸可以追溯到公元 400-600 年。纸莎草纸的年代不是公元 400 年或 600 年，而是更早，他们发现的其中一份纸莎草纸可以追溯到公元 125 年。距离约翰写下它的时间不到 30 年。他们找到了约翰福音 18:31-33 的片段。他们在哪里找到纸莎草纸的？如果你把纸莎草纸放在巴勒斯坦，会有什么问题？如果你把它们放在以色列，那里的水分太多了。
 什么是纸莎草纸？纸莎草纸来自一种有纤维的植物，它们把纤维分成两份，然后挤压成纸。那么，问题是什么呢？如果你把纸带到巴勒斯坦，湿气会在 200-300 年内毁掉它。这些纸莎草纸已经保存了 2000 年。所以埃及是唯一一个干燥到可以保存这些纸莎草纸的地方。所以他们去了埃及，发现了一堆纸莎草纸，里面有圣经，其中一些文本来自《新约》。
 现在有趣的是，约翰在土耳其的以弗所，而这些纸莎草纸在三十年后被发现在埃及深处的尼罗河沿岸。所以你不仅有三十年的差距，而且还必须从以弗所一直找到埃及。这是一个令人震惊的发现。顺便问一句，你能说出柏拉图、亚里士多德、修昔底德或希罗多德的任何其他古代文献吗？这些人中是否有人在其生活的三十年内留下手稿。没有。圣经是独一无二的。我们拥有的圣经证据比迄今为止古代世界任何其他文献都要好。在约翰生活的三十年内，我们在这里找到了约翰的一份遗稿。这真是太神奇了。
 约翰可能是在以弗所写信的。你记得保罗在第三次传教之旅中去了以弗所，在那里呆了三年。后来保罗离开后，约翰来了，约翰在以弗所传教，但时间要晚得多。保罗将在公元 67-68 年左右去世，约翰将在那里传教直到公元 97-98 年，也就是保罗死后三十年，在罗马被斩首。
 这是纸莎草纸的副本，你可以看到希腊字母。我的一些希腊学生会认出 kappa、alpha、iota 是*kai这个词*，意思是“和”。你可以看到它是多么的零碎，非常脆弱。它已经存在了两千年。如果你仔细看，我不确定相机是否能拍到它，但是纤维，你可以看到纸莎草纸的纤维。所以它写在一种纸上，虽然碎了，但你可以看到字迹。当你看到上面的字迹时，你可以推断出它的出处。它来自约翰福音第 18 章。碑文学家认为这张纸莎草纸的年代是公元 125 年，这通常是正确的。所以那是在约翰福音的三十年内。你可以在课堂上看到它。在我们生活的世界中，这真是太神奇了，它被埋了 2000 年，他们发现了它，现在你可以来上这样的课，我可以把它挂起来，你可以看到它。有了互联网，您无需前往大英博物馆或卢浮宫或类似的地方，我们就能看到令人惊叹的景色。

**一、约翰福音的目的[34:48-37:02]** 现在我想换个话题。接下来我想问的是：约翰书的四个目的是什么？四个或五个目的是什么？所以我将通过 BCGGS 首字母缩略词来解释。这些是写作的目的。换句话说，约翰为什么要写这本书？我们有一位作者，约翰，或者任何写这本书的人，我们有读者，所以作者和读者之间有互动。了解作者和读者之间发生了什么，促使他写这本书，了解他的写作时机非常重要。所以我们想看看他写这本书的原因。现在有趣的是，约翰实际上明确地告诉了我们。对于很多作家，我们必须使用归纳和演绎过程来弄清楚。我们从文本中推断出来。约翰不让你猜测，他直截了当地告诉你。我喜欢他的坦率。他直接把它摆在桌面上。约翰福音 20:30，约翰为什么写这本书？ “耶稣在门徒面前还行了许多神迹，没有记在这书上。但记这些事，是要叫你们信耶稣是基督，是神的儿子。”约翰为什么要写这些事呢？他并没有把所有的事情都记录下来。他说，如果把耶稣所做的每一件事都写下来，全世界的书也装不下。“但记这些事，是要叫你们信耶稣是基督，是神的儿子，并且叫你们信了他，就可以因他的名得生命。

注意名字的神学。注意生命神学，而不是死亡神学，我们刚刚看到了过渡，从死亡到生命的跨越。这些主题现在在约翰福音中得到了呼应。所以“叫你们因信他的名而得生命。”一个人如何获得生命？一个人通过相信耶稣是神的儿子而获得生命。所以约翰直截了当地说了这一点。

**J. 对约翰福音 3:16 的注释[37:02-39:02]** 然后他说，例如，“神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生。”再次强调，相信与拥有生命有关。约翰福音 3:16 是一个非常著名的章节。顺便说一句，我现在就说这一点。当我读到“神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们”时，你注意到了吗？我是一个钦定本圣经的人，我在一个非常保守的教会长大，教会只使用钦定本圣经，所以“神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们。”但非常有趣的是，当你看希腊文时，这个词不是“独生子”。 “独生子”的意思是“从父母那里生出”，这不是那里使用的词。 *Monogenes* — *mono的*意思是“一个”，*基因*基本上的意思是“独一无二”。其他人会这样说，这是一种*sui generis* 。这意味着他是“独一无二”。因此实际上，更多现代翻译会将其翻译得更准确。它不是“独生子”亚伯拉罕有一个“独生子以撒”。好吧，如果你对亚伯拉罕有所了解，你就会知道以撒不是他独生子，因为亚伯拉罕还有一个儿子叫以实玛利。事实上，在以撒之后，他也有许多儿子，这些儿子在创世记 12 章及后续章节中都有列出。所以，耶稣基督是他的“*独生子*”。例如，在 NIV 中，这句话被翻译为“神爱世人，甚至将这*独生子赐给他们*，叫一切信他的，不至灭亡，反得永生。”

**K. 约翰福音中的神迹奇事 [39:02-40:48]
 E：结合 KM；39:02-47:22；约翰的神迹** 让我们看看神迹奇事。约翰将要讲述这些神迹。约翰行神迹的方式非常有趣。现在我想看看约翰福音中所谓的神迹奇事。约翰福音中大约有七个神迹奇事。这与其他福音书作者的神迹奇事非常不同。在其他福音书作者的书中，一个人会走到耶稣面前说：“‘我的女儿病得很重，耶稣，你能来帮助我吗？我相信你可以帮助我，但如果你能，请帮助我。’耶稣说，‘你说的‘如果我能’是什么意思？’他说，‘嘿，如果你相信，我会去做，但如果你不相信，请振作起来，如果你不相信，我不会去那里。’”这个人说：“我相信，但请帮助我的不信。”所以在许多其他福音书中，信仰是行神迹奇事的先决条件。一个人必须先相信，然后他们才能被治愈。这是许多其他福音书中的顺序。顺序是，一个人相信，然后他就被治愈。
 在约翰福音中，约翰使用奇迹的方式与此截然不同，这一点非常有趣。在这里，耶稣行了奇迹，之后他的门徒对他产生了信心，之后人们也相信了他。所以这些被称为神迹。约翰挑选了一些奇迹，他并没有全部都行。他只挑选了一些奇迹，并真正专注于那些引发信仰的奇迹。他的一个主要主题是：相信主耶稣基督，你就会得救。约翰在推动信仰和永生的概念。所以他使用了奇迹。耶稣行了奇迹，观众们就以信仰回应。

**L. 神迹奇事：迦拿的婚宴 [40:48-42:13]** 其中一个例子就是水变酒的奇迹。现在我们将在第 2 章中回顾这一点。耶稣在迦拿的婚宴上。迦拿城离他的家乡拿撒勒不远。他的母亲玛丽就在那里。玛丽走到他面前说：“耶稣，这家伙的酒喝完了，你能帮忙解决一下吗？ ”耶稣说：“嘿，这跟你我有什么关系？与我们有什么关系？”他的母亲对仆人说：“无论他告诉你们什么，你们就照做。”好吧，耶稣说：“好的，把这些 160 加仑的石缸拿来。”耶稣说：“把它们都装满水。”于是那些人把水装满了。他说：“现在把它拿去交给婚礼的管理人，让他喝。”耶稣把水变成了酒。有 160 加仑的酒，那是很多酒。那一定是一场盛大的宴会。其实城镇也不是那么大，所以那座城镇一定举办了盛大的聚会。于是酒被送到了总督那里，总督说：“哇，这酒真好。大多数人先端上最好的酒，然后等人们喝得津津有味，尝不出什么味道时，他们才端上劣质酒，而你却把最好的留到最后。”当然，人们知道是耶稣把水变成了酒。所以这就是迦拿的婚宴，耶稣在那里把水变成了酒。顺便说一句，只有约翰记录了这个奇迹。在奇迹之后，一些人相信了他。

**M. 约翰福音中的其他神迹奇事 [42:13-47:22]** 另一个神迹是毕士大池边的瘫痪者。水搅动，他进不去。他在那里躺了 38 年，却进不去。耶稣说：“起来，拿你的褥子回家去。”当然，耶稣总是在哪一天这样做。他要医治这个瘫痪的人，他要拿褥子回家，总是在安息日。法利赛人抓住他，说：“你为什么在安息日拿褥子呢？”“医治我的人叫我拿褥子。所以我只是照吩咐去做。”所以这是第 5 章在毕士大池边的故事。我正在浏览《迷失在耶路撒冷》虚拟耶路撒冷，试图将其开发为在线版本。当你去毕士大池边时，会发现非常有趣。他们确实找到了毕士大池边。他们知道它们在哪里。约翰福音中说有五座廊柱。我想我们之前提到过。他们实际上已经找到了支撑这些廊柱的底座，当时人们就在那里。所以他们实际上已经能够准确地证实约翰所描述的毕士大池边的
廊柱。 喂饱五千人。喂饱五千人的妙处在于，四本福音书都记载了喂饱五千人的奇迹。虽然约翰讲了很多独特的奇迹，但喂饱五千人的奇迹，所有福音书都记载了。所以这很有意思。其他一些福音书也记载了耶稣在水上行走的奇迹。
 生来就瞎眼的人在第 9 章中。“是谁使这人或他的父母犯了罪，以致他生来就瞎眼？”耶稣说：“不，不，这人生来就瞎眼与他父母或他的罪无关。这是为了荣耀上帝。”耶稣拿起泥饼，抹在那人的眼睛上，说：“嘿，瞎子，去西罗亚池。”顺便说一下，西罗亚池是在圣殿山上，当他把泥饼抹在眼睛上时，这人必须一路走到大卫城。那是一段很长的路。这个瞎子必须一路走到西罗亚池。他下去洗掉眼睛上的泥，然后回来，他就能看见了。然后法利赛人和其他人都很震惊，因为他回来了，他能看见了。现在他们试图弄清楚这个生来就瞎眼，现在能看见的人到底是怎么回事。耶稣这样做了吗？所以这个对泥巴视而不见的家伙引起了很大的争议。所以这是一个大问题。
 我也希望你们知道这堂课上黄色的部分。这些是约翰书中独有的奇迹，就像水变酒一样，这是一个大奇迹，大多数人都应该知道。耶稣的眼睛被泥饼弄伤，但又恢复了视力，这是一个大奇迹。
 拉撒路在四天后复活。我们很多人都听过很多关于拉撒路的布道。他的两个姐妹马利亚和马大说：“耶稣，耶稣，要是你早来就好了。”她们说：“耶稣，你来晚了四天。那家伙已经死了。耶稣，为什么不早点来。耶稣，你要迟到参加你自己的葬礼了，耶稣。”所以他迟到了拉撒路的葬礼。马大似乎更像强迫症患者。玛丽似乎更像虔诚的人，只是性格不同。所以你必须把石头滚开。“耶稣，我们不能把石头滚开，他已经在那里四天了。他现在一定很臭了。”他们非常习惯死亡。死亡和临终是他们文化的一部分。在我们的文化中，我们会把死者推走，殡仪员会照顾他们和棺材，一切都闻起来很香。他们对死亡非常熟悉。所以他们会把死者用布包起来，撒上香料，然后放进去。一段时间后，它们会融化。肉会腐烂，只剩下骨头。他们会把骨头放进骨盒、骨灰盒里，或者放在长凳下面。骨头会被放在长凳上，放在长凳下面。在旧约时代，他们称之为“归到你们的祖先那里”。归到你们的祖先那里意味着你已经融化了，你的肉已经消失了，他们把你的骨头和你的祖先放在一起，你的祖先被放在长凳下面的一个隔间里。耶稣走上前来，说：“拉撒路，出来”，突然间，拉撒路一瘸一拐地走了出来。拉撒路从那里出来真的很有趣。拉撒路从死里复活，有点像是耶稣自己从死里复活的预兆。这是一个伟大的奇迹。你应该知道拉撒路、马利亚和马大。
 在第 21 章中，他们捕获了许多鱼。我们上次说过，约翰的作者准确地指出了鱼的数量，153 条鱼，在我看来，这表明渔夫声称自己捕获了很多鱼。

**N. 水变酒：圣经中的酒 [47:22-49:08]
 F：结合新约；47:22-75:28；圣经中的葡萄酒** 现在我想讨论一下迦拿的婚宴，这是一个神迹，耶稣把水变成酒。我想进行讨论。顺便说一句，这是可以不同意教授观点的讨论之一，但我要给你们我的意见，我如何看待圣经中的酒。在我成长的过程中，这是一个大话题，在我们的文化中，它仍然是一个大话题。圣经对饮酒和酒精的问题有什么教导。所以我想讨论一下约翰福音第 2 章迦拿婚宴中的酒。从这里我们刚刚谈到耶稣的母亲要求耶稣把水变成酒。他酿了很多加仑的酒，远远超过一百加仑的酒给这些人喝。
 首先，醉酒是一种罪。圣经说得很清楚。但在我谈论醉酒是一种罪之前，让我先从正面的角度来谈谈。传道书 9:7 是这样的：“你去欢欢喜喜地吃饭，心里快乐地喝酒，因为神现在喜悦你所作的事。”所以圣经其实并不反对饮酒。现在有些人试图摆脱《传道书》。他们不喜欢《传道书》。这是我最喜欢的书之一，里面有巨大的真理，但你必须理清事情。“你去欢欢喜喜地吃饭，心里快乐地喝酒，因为神现在喜悦你所作的事。”

**O. 醉酒是一种罪过 [49:08-51:59]** 但是圣经确实指出醉酒是一种罪，在哥林多前书第 9 章中，他列出了各种罪，撒谎、偷窃等等，并将醉酒列为其中一种罪恶。人有美德和恶习，因此，我们要重点讨论的其中一种罪恶就是醉酒。醉酒是个问题。哥林多前书 5:11 说：“要远离醉酒的恶习。”加拉太书 5:29 提到了圣灵的果子和肉体的果子。肉体的果子之一就是醉酒，因此它被列在圣经给出的罪恶清单中。醉酒是不好的，但即使对于醉酒，你也必须问：“那里的情况如何？”
 有人记得约翰·韦恩的旧电影吗？在过去，约翰·韦恩出去，一支印第安箭射入他的腿，他要用自己的手把箭拔出来，把插在腿上的箭拔出来。在他把箭从腿上拔出来之前，他做了什么？嗯，他喝了一些威士忌。那么他为什么要喝威士忌呢？你知道吗，我儿子刚刚告诉我，为什么大多数人被枪击后会死亡？这不一定是因为枪击本身，而更多的是因为休克。因为休克，身体不知道如何反应，身体进入休克状态，人死于休克，而不是实际的伤口本身。所以约翰·韦恩拿出一杯威士忌，他想做什么？他想止痛。所以在某些情况下，他们没有像我们一样的麻醉剂。你知道，有人去做阑尾切除手术，你说：“我不想打麻药。我想就那样做。 ”他们会切除你的阑尾，你想在清醒的情况下做手术吗？但在古代，他们没有这种技术，所以他们会喝酒来止痛，然后他们会像约翰·韦恩那样拔出箭。要小心。在那种情况下，喝醉酒在古代也有其作用，可以防止人休克。但现在你知道了——醉酒是一件非常罕见的事情。在每部电影中，约翰·韦恩都会被枪击，但在现实生活中，大多数人不会每天都被枪击，所以一个人经历这种事情是非常罕见的。无论如何，醉酒是一种罪，圣经对此有非常明确的规定。现在让我们看看其他一些事情。

**P. 圣经中饮酒的后果：箴言 31 和 23 [51:59-55:31]**

圣经描述了饮酒的后果。圣经不会任由你想象，而是描述事物。箴言 31 章，当我对你说箴言 31 章时，你会想到什么？贤德的妇人，或“VW”，但有一位母亲要教导她的儿子，她说：“利慕伊勒啊，君王不可喝酒，统治者也不可贪恋啤酒。”换句话说，如果你是领导者，请远离葡萄酒和啤酒。这是母亲的建议，你可以听到母亲在这件事中回应。“利慕伊勒啊，君王不可喝酒，统治者也不可贪恋啤酒，免得他们喝酒后忘记律法的规定。”换句话说，当有人喝得有点过量时，他们的道德正义感会发生什么变化？是非对错？它会下降。
 我成长的环境让我在起床后打篮球、踢足球和做很多运动，篮球比赛结束后会发生什么？男生会在那个时候出去喝酒，男生会故意让女生喝醉。那么他们为什么要让女生喝醉呢？他们故意让女生喝醉，因为如果能让她喝醉，她就会忘记法律规定，她的道德品质就会下降。这就是我长大的高中发生的事情，虽然我们今天使用其他物质，但那是我们那个时代使用的。所以这位母亲警告国王们，“远离这种事。如果你是领导者，喝醉了，忘记了法律规定，你就会伤害别人。”
 还有一句，其实还挺幽默的。箴言 23:31-35 中说： “酒发红，在杯中闪烁，你不要凝视它，下咽顺畅。”你可能会说，这是百威啤酒或别的什么啤酒的广告。“酒发红，在杯中闪烁，你不要凝视它，下咽顺畅，终久必如蛇咬你，如毒蛇毒你。你的眼必看见异象，你的心必想象混乱的事物。你必像人睡在公海，躺在索具上。”你会看到这艘船在公海中，索具和桅杆来回摆动，你就像一个躺在公海索具上的人。 “‘他们打我，’你会说，‘但我没受伤。他们打我，但我感觉不到。我什么时候才能醒过来，再喝一杯？’”拿一只羊羔，给他一点酒，他突然就变成了一头狮子。“嘿，我现在是个硬汉了。你可以打我，但我不会感觉。我能承受这一切”，因为一个人喝醉了，所以喝酒会变得勇敢，我想我们都见过这样的人，也有这样的朋友，他们会挑起争端。他们通常不会挑起争端，但你给他们几杯啤酒，突然间，这个人就变成了一个勇敢的人。

**问：饮酒的利与弊以及三种酒 [55:31-59:27
]** 箴言 23:20 中还有一句话：“好饮酒的，不可与人来往，不可贪吃肉食。好酒贪食的，必致贫穷。”因为好酒贪食的，必致贫穷。我们所有人都见过酗酒的人，也见过酗酒如何使他们的生活陷入贫穷。他们因为喝醉而陷入这种恶性循环。箴言说：“好酒贪食的，必致贫穷；好睡衣裳褴褛。”所以这是个警告，说酗酒和贫穷之间存在联系，它说要小心这种事情。
 箴言实际上有几节关于这一点的内容，但在那个时代，酒是用来治病的。所以保罗在提摩太前书 5:23 和后面的经文中告诉提摩太，“不要喝水。为了你的胃喝点酒。”好吧，提摩太，如果你曾经去过中东，你就会知道喝水。在那个文化中，如果你喝水，你就有大麻烦了。他们的水中有细菌，会让你腹泻 2、3 或 4 天，因为水不好。水中有细菌。你唯一能做到这一点的方法，我告诉所有旅行者，你要喝水吗？你最好准备足够的 Imodium AD 来堵住你的嘴，因为如果你喝了水，你会生病的。这就是为什么今天那里很多人用瓶装水。但保罗告诉提摩太“为了你的胃喝点酒。”酒能杀死细菌吗？是的。所以你喝一点酒来滋润你的胃，就不会出现这种问题。
 它被用作止痛药。你还记得路加福音 10:34 和后面的好撒玛利亚人吗？好撒玛利亚人带走了一个被打得遍体鳞伤的人，他做了什么？他把酒倒在伤口上，以帮助治疗细菌和各种疾病。酒被用在伤口上。这是路加福音 10 章。所以它被用作治疗过程的药物，并有助于治疗。
 在圣经中，酒有三种，这可以追溯到旧约，但有*sheker* ，通常翻译为“烈酒”， *yayin* ，就是普通的酒，还有*tirosh。Tirosh*被称为“新酒”，所以这三个词， *sheker* ， *yayin*和*tirosh分别表示烈酒、普通酒和新酒，是旧约中规定的很多内容*。*我*应该说，当我看到这个……烈酒显然有让你酩酊大醉的功效。酒，没问题。顺便说一下，你应该记得麦基洗德出来见亚伯拉罕，他们一起用酒吃饭吗？所以这里你可以看到麦基洗德作为旧约中的基督形象，与亚伯拉罕一起在旧约中的公共用餐中喝酒。它在申命记 14:26 中有使用。Yayin*用于*祝福。甚至智慧夫人，这在《箴言》9:2 中确实很有趣，而不是愚昧夫人。《箴言》中的愚昧夫人与智慧夫人形成对比，但智慧夫人为年轻人准备了酒。所以，即使是智慧夫人也准备了这杯酒。
 顺便说一句，这在古代世界也是一个问题。《创世纪》第 19 章记载了罗得的女儿们，她们让父亲喝醉，然后怀上了她们的父亲的孩子，但她们先让他喝醉了。你可以看到同样的事情，她们让他喝醉了，而他不知道自己在做什么。

**R. 圣经没有教导的事：圣餐和禁欲[59:27-64:07]**

 现在，圣经没有教导关于酒精的一些事情。首先，圣餐不是真正的葡萄酒。当我长大后，他们说：“不，不，耶稣在圣餐中喝的是葡萄汁。那是新酒。”我还应该提到，在新酒中，这很有趣，新酒，记得在使徒行传 2 中，五旬节，圣灵降临在彼得身上，彼得用其他语言说话，所有这些人在五旬节都在场。人们指责彼得喝了葡萄糖或新酒。所以，使徒行传 2 中的新酒也能让人醉醺醺的。我想说的是，当你得到葡萄汁，你把它取出来，压碎，榨成果汁，如果没有冰箱，葡萄汁能保持多久？嗯，你会说，“只要打开冰箱！”是的。两千年前，这些人不像我们一样有冰箱。他们过去常常用冰块、地下的东西来做某些事情，但仍然不像我们现在有冷藏设备。所以葡萄汁会很快变成新酒。我们说的是 2、3 或 4 天，这些东西就会真正变质。所以新酒并不意味着里面没有任何酒精。即使是新酒，在使徒行传 2 中，也有让人醉酒的能力。
 圣餐。耶稣说：“拿起这个杯子”，这个杯子里装着葡萄酒，圣经中也有描述。圣餐杯里会用到葡萄酒。你们很多人都去教堂，如果你去圣公会教堂，你只有一个杯子。对我来说，那是耶路撒冷的圣安德鲁斯教堂，那里的苏格兰长老会教堂。在那个教堂里，当他们传递杯子时，整个教堂都喝一杯，所以每个人都喝一杯。我担心自己会从别人那里感染疾病，但显然葡萄酒在这方面是有帮助的，可以抑制细菌，但只有一个杯子被传递。许多教堂在圣餐中提供葡萄酒，尽管我参加的圣餐仪式上他们提供苹果汁。但有些教堂遵循耶稣时代的传统，在杯子里使用葡萄酒。顺便说一句，杯中葡萄酒实际上可以追溯到逾越节仪式，犹太人已经举行逾越节仪式超过 3000 年了，犹太人在他们的杯子里提供葡萄酒。耶稣正在吃逾越节晚餐，所以杯子里有酒和无酵*饼*，这是逾越节仪式上的。耶稣和他的门徒们就是这样做的。直到今天，如果你去犹太教堂，你都会发现杯子里有酒。
 所以圣经没有任何地方教导禁欲。唯一禁欲的人是拿细耳人，有人在课堂上提到过，如果你还记得《民数记》第 6 章的话。像参孙这样的人从出生就是拿细耳人，他们不应该吃任何葡萄制品，包括葡萄干和葡萄，而不仅仅是葡萄酒。撒母耳也是拿细耳人。我们进入新约，使徒保罗立下拿细耳人的誓言，前往耶路撒冷剪掉头发，在祭坛上焚烧，以完成拿细耳人的誓言。人们可以立下拿细耳人的誓言，也可以从出生开始就是拿细耳人。有些人认为施洗约翰从出生开始就是拿细耳人，他不吃葡萄制品，也不接触尸体，任由头发长出来。其他时候，你可以立下拿细耳人的誓言几年，然后完成拿细耳人的誓言，而这并不是你一生都要做的事情。但无论如何，在《圣经》中，拿细耳人的誓言是旧约中极少数人的特殊誓言。顺便说一句，耶稣不是拿细耳人。耶稣喝酒，即使是葡萄汁，拿细耳人也不能喝*任何*葡萄汁。耶稣是拿撒勒人，这意味着他来自拿撒勒镇。你必须把两者区分开来。

**S. 为什么 Hildebrandt 博士不喝酒 [64:07-67:07]** 圣经中没有教导禁欲。所以你会说，“好吧，希尔德布兰特，你教导了这么多关于酒的积极的事情，让我们换个角度再说吧。”我认为我们的文化存在重大问题。我这里有一些统计数据，这些统计数据是现在的，在美国，每年有超过 20 万人死于酒精和与酒精有关的事件、事故和疾病。20 万人。这是很多死亡人数。其中两年的死亡人数比越南战争中死亡的还多。现在的损失是巨大的，你想想有多少次在船上聚会，这是在罗德岛，船沉没了，翻了，三个喝醉的人最终溺水身亡，我们见过这样的事情。我有一个好朋友，他的名字叫埃里克。我教过埃里克，他有一头红发，是一个热情的年轻人，一个聪明的人，一个非常棒的孩子。我和他真的非常亲近，我很喜欢这个孩子，他回到了费城的家。他出去了，从基督教音乐会回来，凌晨两三点钟，一个醉汉闯红灯，这是在宾夕法尼亚州的农村，撞到了埃里克，当场毙命 [参见 Monica DeMello，2013]。在所有这些事故中，会发生什么？醉汉走了，但我的朋友埃里克今天却躺在地上，因为醉汉撞死了他。这让我很生气。埃里克的一生都在眼前。他本来要读医学预科，而且很有头脑，他已经做好了准备，却被一个醉汉撞死了。我曾经咨询过一个叫凯伦的女人，她的丈夫是个酒鬼，他喝醉后会回家拿一块 2×4 的木板，然后把它砸穿房子的墙壁。第二天早上他起床后就开始殴打他的儿子，因为他以为他们把 2×4 木板砸穿了墙，但其实是他自己在喝醉时把 2×4 木板砸穿了墙，他不记得自己做过什么，所以他以为是儿子干的。你见过酗酒对家庭造成的伤害吗？酗酒对家庭造成了什么影响？你有一个整天喝酒的父亲，这对妻子和儿子来说都是一种虐待。你知道什么才是真正糟糕的吗？对我来说，这真的很有趣，卡伦的丈夫是个酒鬼，整天喝酒，喝得太多，对这两个儿子造成了很大的伤害。你会认为，当这两个男孩长大后，他们会看到他们的父亲，并改变他的作风。你知道当这两个男孩 17、18 岁时发生了什么吗？你知道他们在做什么吗？他们也喝酒，就像他们的父亲一样。所以这种现象代代相传，这真的很可悲。

**T. 酗酒的祸害 [67:07-71:02]** 据估计，这个数字可以追溯到 1970 年代，酗酒给美国人民造成的损失为 5000 万美元。现在是 1975 年，你可以想象现在这个数字是天文数字。一半的交通死亡事故都是酒精、酒后驾车造成的。抢劫案中有多少与酒精有关？我国发生的强奸案中有多少与酒精有关？袭击案？杀人案？其中有多少与酒精有关？三分之一的自杀与酗酒有关。所以这是一件大事。因此，我现在采取了个人立场，但没有成功，我只会描述这一点，这有利有弊。我意识到现在很多都是弊端。在我家，我不喝酒。我是个茶话会者，戈登学院会让我离开校园。我可以边吃饭边喝酒，我任教的大学没有问题。然而，我自己是完全戒酒的。我家里没有酒。我真的很讨厌酗酒，也讨厌它对我认识的人造成的伤害，就像我说的，我的好朋友埃里克死了。卡伦的丈夫做过各种各样的坏事，我见得太多了。我的姐夫大卫是我们的朋友，几十年前，他又喝多了，开着他价值 3 万美元的卡车，在某人面前左转，把卡车撞坏了。他基本上失去了一切，政府因为他的所作所为而追捕他。他最后来到我们家，我们收留了他大约六个月，让他重新站起来。我们把那个男人放在我们货车后面的所有东西都拿走了。他是一个熟练的木匠，赚的钱比我这辈子赚的钱都多，但他却沉迷于喝酒和聚会，这真的毁了他的大部分生活和潜力。
 所以我讨厌酗酒。我经常告诉人们，如果酗酒者是一个人，他来到我的课堂上，我有能力用我的双手杀死他，摧毁他，我会在戈登学院的 100 名学生面前这样做，我不在乎。我会被解雇，被学校开除，但没关系。如果我能拯救世界，使之免受酗酒及其造成的伤害……我讨厌它，也讨厌它造成的伤害。所以我对禁酒持个人立场。
 圣经教导过这一点吗？不，圣经没有教导。这是我自己的事，因为埃里克和其他人，我做出了反应，也许我反应过度了。对我来说，有点讽刺的是，我所有的孩子都喝酒，所以我采取禁酒的立场，而你说，“好吧，你让他们这样，因为你采取了如此强硬的路线，所以他们开始喝酒。”这有点好笑。这可能是真的，但我知道我必须对自己诚实，而不仅仅是对我的孩子。
 我也想变得敏感一些。我有个朋友尼尔斯，我的一个好朋友，他现在大概 68 岁了，回想起他的孩子，他说他的女儿去了她叔叔家，叔叔给他的女儿喝了些酒，这个女孩是个酒鬼，她一尝酒味就上瘾了。她生命中大约二十年的时间都因为酗酒而一蹶不振。我想她现在已经戒掉了，但她生命中的二十年都被一场又一场的婚姻搞得一团糟。我只是说我真的很讨厌它。

**U. 温和的禁欲、基督徒的自由和较弱的兄弟 [71:02-75:28]** 我想我会采取一种温和的禁酒态度。换句话说，当我在以色列时，例如，我们有几个好朋友，佩里、伊莱恩，我们分租了一套公寓，每月 45 美元。这真的很便宜，他们知道我不喝酒，于是我们去了一位女士的家，奥拉的家，她是世界上研究西奈半岛的顶尖专家之一。所以我们要去西奈半岛待三个星期，在沙漠里走三个星期。这是一次令人难以置信的经历，但我们去了奥拉的家，首先，我们在耶路撒冷，在外国，在耶路撒冷，人们吃饭时喝酒。所以奥拉出来给每个人倒满酒。不喝酒对她来说是一种侮辱。但我说，“嘿，我要喝酒”，就我个人而言，我通常不喝酒，但我不想冒犯她，所以我就喝了酒。后来我假装喝醉了，我们离开奥拉的公寓后，我出去走路时开始走路怪异，撞到东西，假装喝醉了，他们只是看着我，对我很正常，尽管我表现得像喝醉了一样。然后我意识到，“哦，好吧”，然后我又开始表现正常了，这很接近正常了。我记得在年底我们离开的时候，佩里和伊莱恩留下来，我们回想起他们离开的那一年，“哦，我们记得你喝醉的时候”，所以我*假装*他们，这有点好笑。
 无论如何，还有其他几个因素与此有关。哥林多前书 6:12 说：“凡事我都可行，但不都有益处。”我想我要做的事情是寻找生活中的美好事物并追求这些美好事物。我发现人们总是着迷于尝试玩弄界限，看看他们能越界到什么程度。我想说的是，我不想浪费生命。生命太短暂了。我不想把生命浪费在坏事上。我想把生命花在好东西上，最好的东西上。什么是好东西？好东西就是花时间和你的妻子聊天，和你的家人一起看电影，出去和你的家人朋友一起做事，诸如此类。所以想想吧。
 我认为弱者论据也很有力。如果有人看到你喝酒，他们可能会以此为借口说“某某可以喝酒，所以我也可以喝酒。”现在，我知道这是一个愚蠢的论点，但有些人可能会这样做，我不希望任何人指责我说“是你让我开始喝酒的。我看到了你所做的，所以就去做了。”要小心你那软弱的兄弟，这来自罗马书 14 章。其他人说如果你对某事有疑虑，就不要做，另一个大问题是“人的首要目的是什么？”让我问你威斯敏斯特教义问答：“人的首要目的是什么？荣耀上帝并永远享受他。”所以我必须问，我在这里建议的这种活动是否荣耀上帝并帮助我永远享受他？但话又说回来，你必须问。你在国外，不想冒犯别人。所以我采取了温和禁欲的立场。我女儿的婚礼上有香槟，我会拿走，尽管我讨厌香槟。
 所以这些只是对这种水换酒之类的事情的一些思考。进一步思考哥林多前书 6:12 和罗马书 14 中的弱者弟兄论点。在基督教自由中，我可以自由地这样做。问题是，这样做好吗？这样做最好吗？这样做有教益吗？这样做对其他人有益吗？爱要求什么？所以这些就是这些——所以我称之为软禁，我这样做主要是为纪念我的朋友埃里克和其他我认识的为此而挣扎的人。

**五、约翰为何写作[75:28-79:11]
 G：结合 V- AA；75:28-99:03；约翰福音中的基督神性** 现在，我们来谈谈约翰写作的原因。我们说约翰写作是出于信仰：“我写这些事，是要叫你们信耶稣基督是神的儿子，并且叫你们信了他，就可以因他的名得生命。”这就是他写作的原因。约翰写作的一个方面是耶稣是神。爱任纽和其他一些人将这一点与塞林托的错误联系起来。显然，早期教会中有这样一个人，有些人说约翰的书就是为了驳斥塞林托的错误而写的。塞林托的错误之一是耶稣是神降临的人。所以耶稣基督只是一个普通的人，神的灵降临在他身上，他行了神迹，他死在十字架上，然后圣灵就离开耶稣。他不是神。他是神的灵降临的人，当他复活时，他只是精神上复活，当他死后，灵就离开了他。因此，上帝的灵降临在耶稣*身上*，而耶稣只是一个普通人，然后圣灵降临在他身上，他做了他该做的事，他死了，圣灵离开了他。耶稣并没有从肉体上复活，而是精神上复活。所以这些都是塞林托斯的错误，认为耶稣是基督，不是上帝，而是有灵的人。
 现在，现代还有另一群人，他们说耶稣基督不是神。他是*一个*神，他不是*神*，这些人就是耶和华见证人，你们很多人都有耶和华见证人，上周我们刚回家，有两个女人来到门口，她们是耶和华见证人，这就是他们所持的观点。耶稣基督是*一个*神，耶稣基督不是耶和华神。
 耶和华上帝，这就是他们称自己为耶和华见证人的原因，因为他们为耶和华作证，耶稣是*上帝*，而不是*上帝*。所以耶稣是上帝的儿子，是被创造出来的，因此他低于耶和华上帝。耶稣说父比我大。如果耶稣说父比我大，他们在约翰福音 14:28 中说，那么耶稣就不是上帝上帝。他是神，但不是上帝。所以歌罗西书 1:15 说基督是长子。他是第一个出生的，所以他不是上帝，因为他是长子，而上帝是永恒的。“长子”这个词的问题在于，你看上帝的父亲比我大，耶稣是一个人，所以在他存在的那一刻耶稣是一个人。所以在谈论他的人性时，父比他更伟大。这里所说的“创世长子”并不是说他是第一个出生的，而是说他是首要的，就像一个荣誉头衔的长子。这里所说的不是他什么时候出生，而是说他是创世长子，是造物中最优秀的。

**W. 耶和华见证人的误译[79:11-85:07]** 那么你该如何处理这个问题？你会怎么说？假设耶和华见证人来到你家门口。你如何证明耶稣基督不是*神*，而是*上帝*。 “太初有道，道与神同在，道就是神。”耶和华见证人的新世界译本写道：“太初有道，道与神同在，道就是神*。 ” logos* [道]这个词是*神*，不是上帝。所以耶稣是神，不是上帝。他们在约翰福音 1:1 中使用了这个词。但问题是，它并不是这么说的。
 让我们来看看约翰福音中的一些神性陈述。我想快速浏览一下约翰福音，顺便说一句，我这样做时应该说耶和华见证人会提出论据来反驳我要说的一切。他们说了一些可爱的短语。他们都错了，但他们有点被洗脑了，他们以某种方式看待事物，当这不起作用时，他们就会说“不要用事实来迷惑我”。所以，下面是我们在约翰福音中提到的一些神性陈述。
 约翰福音 1:1 说，“太初有道 [ *logos* ]，道与神 [ *theos* ] 同在，道就是神。”圣经没有这么说，但道不是*神*，而是“道就是神”。如果你看钦定本，就会发现是这么说的。钦定本是 1611 年出版的。再看看 NIV 译本，这是 20 世纪后期完成的，后来又重制了。最新的 NIV 是 2010 年出版的，他们稍加修改，使其更准确一些，“道就是神”。NASB 尽量直译，它说“道就是神”。NLT，也就是新生活译本，更自由，更动态，说“道就是神”。英国使用的一些优秀学者使用的新标准译本，NIV 和其他一些译本也是如此，它说“道就是神”。 ESV 和 NAB 圣经（新美国圣经，天主教使用的圣经）都说了同样的话。“太初有道，道与神同在，道就是神。”所有这些译本都一致。如果你不懂希腊语，没关系，因为所有这些译本都说了同样的话。
 然后，耶和华见证人拿起他们的《新世界译本》，圣经里说的是“一个神”。而所有研究过这些其他事物的学者都说“不，应该是‘道就是神’”，他们有自己的小邪教圣经，你不得不说，“不，这些人翻译错了。”事实上，他们翻译错了，希腊文是“道就是神”，道*就是*神。所以他们确实翻译错了，但你只能说，这些其他的翻译是由不同教派的多位人士完成的，从天主教到新教到英国教到美国教到各地，基本上希腊文就是这么说的。所以从长远来看，你要坚持这个观点。
 耶和华见证人总会走到你面前，对你说：“在希腊语中，这意味着什么。”现在你们大多数人都不懂希腊语，所以你们会说：“好吧，我不懂希腊语。”这是发生在我身上的一件事。我当时在一个叫维诺那湖的地方，我们以前住在那里，我在我们家对面的海滩上，我的两个女儿正在维诺那湖游泳，我坐在沙滩上，沐浴着阳光，看着我的女儿们游泳，我在那里放着一本希腊语新约圣经。所以我正在读一些新约圣经，突然间，这个耶和华见证人走过来对我说：“嘿！”然后开始像耶和华见证人那样胡言乱语，所以我和他来回争论，他犯了一个错误，说：“在希腊语中，这意味着这个词是*ag* od”，我说：“真的吗？我正好有我的希腊语新约圣经，我刚刚在读它。”所以我打开它到约翰福音 1:1。你必须了解我，我是个脾气有点暴躁的人，所以我把我的希腊文新约圣经倒过来递给他。如果一个人正在读一本书，而书倒过来了，你最想看到他做什么？你想看他们把它翻过来，对吧？我把书倒过来递给他，他开始盯着希腊文看。他显然看不懂希腊文，但他只是*告诉*我“在希腊文中这意味着”，最后他放弃了，把书还给我。他从来没有把它翻过来。我可能擅长希腊语或希伯来语，甚至可能更好，但我不能这样倒过来读。然后这个家伙说，“我看不懂希腊语”，所以他并没有真正明白他只是在吓唬我。他不知道它说了什么。诚实的事实是“太初有道，道与神同在，道就是神”，希腊文应该这样翻译，所以他们搞错了。我不会放弃这节经文，因为它是一节优美的经文。仅仅因为他们误译了它，并不意味着我会放弃它。所以在希腊语中，约翰说的是，*道*具有上帝的品质，这就是为什么它在那里省略了定冠词“the”。无论如何，我们还会用希腊语讨论一些其他原因，但我们会把它留到希腊语课上再讲。你们都应该学希腊语！

**十、约翰福音8:58和9:38中的神性陈述[85:07-88:28]** 现在还有另一句。约翰福音 8:58，让我从这里的经文中摘录一下，因为我想提供一点背景。约翰福音 8:58 耶稣心里很矛盾，他说：“耶稣回答说：‘你们以为自己是谁？我若荣耀自己，我的荣耀就算不得什么。只是我父，就是你们的神，荣耀我的。你们不认识他，我却认识他。’”他们说：“你还没有五十岁。你们的祖宗亚伯拉罕欢欢喜喜地仰望我的日子。既看见了，就快乐。”他们又说：“嘿，你还没有五十岁，岂见过亚伯拉罕吗？”“耶稣说：‘我实在告诉你们，还没有亚伯拉罕，就有了我。’”
 当你听到“我是”这句话，并想到犹太人时，犹太人对此有何反应？耶稣说：“还没有亚伯拉罕，就有了我。”“于是他们拿起石头要打他，耶稣躲开了人群。”这是怎么回事？为什么他们要拿起石头打他？因为耶稣刚刚宣称自己是上帝。在旧约中，如果我对你们说“我是”，那么“我是自有永有的”是谁？这就是上帝耶和华在出埃及记 3:14 中在燃烧的荆棘中表明自己的方式。“我是自有永有的。”这是耶和华，所以当他说“还没有亚伯拉罕，就有了我”时，犹太人清楚地知道这是一个亵渎的言论。所以，“还没有亚伯拉罕，就有了我。”
 另一个例子是第 9 章第 38 节：“耶稣听见他们把他赶出去，是因为他说：”这个生来是瞎眼的，耶稣医治了他。“那人说：‘先生，这是谁？你信人子吗？’瞎子说：‘先生，他是谁？请告诉我，叫我信他。’耶稣说：‘现在你已经看见他，现在和你说话的就是他。 ’那人说：‘主啊，我信了他*，就拜*他。’”那么，敬拜有什么问题呢？如果你读启示录第 19 章，约翰在启示录中试图敬拜天使，这个天使做了什么？他说：“嘿，起来。你不要拜我，我是一个天使。你不要拜我，你敬拜上帝。上帝是唯一值得敬拜的。”天使反复出现，这是在启示录 19:10 中，但有几个天使的例子，当人们看到天使时，他们俯伏在地，去敬拜，天使说：“起来。不要敬拜我，要敬拜上帝。”在这里，耶稣接受了这个他刚刚治愈的盲人的敬拜，敬拜只属于上帝。

**Y. 约翰福音 10:30 和 20:28 中的神性陈述[88:28-91:36]** 这是另一本，第十章。顺便问一下，你看到了吗？这是第八章、第九章和第十章。如果你想看约翰福音，从约翰福音 1:1 开始，然后看第八章、第九章和第十章，这很有意思。第十章到第 30 节说：“耶稣说：‘我已经告诉你们，你们不信。我奉我父之名所行的事可以为我作证，只是你们不信，因为你们不是我的羊。’”他继续这样说。“‘我又赐给他们永生，他们永不灭亡，谁也不能从我手里把他们夺去。我父把羊赐给我，他比万有都大，谁也不能从我父手里把他们夺去。’”然后他说：“我与父原为一。”现在，我希望你以犹太人的身份思考这句话。当你听到“我与父原为一”时，你的脑海里会浮现什么？世界上每个犹太人都知道这节经文，申命记 6:4 “以色列啊，你要听！耶和华我们神，耶和华是独一的。”犹太人以一神论为荣。当他说他与父原为一时，这是在反驳。犹太人又拿起石头要打他，但耶稣说：“我从父显了许多大神迹给你们看，你们是为哪一件拿石头打我呢？”犹太人这样回应：“我们不是为一件拿石头打你，是为你说僭妄的话，又因你是一个普通人，反将自己当作神。”所以，听到耶稣说话的人，也就是最初的听众，他们非常清楚地知道，他刚刚宣称自己是神。“我与父原为一。”
 现在，多马，在约翰福音 20:28，让我在这里讲得快一点，还记得多马吗？“嘿，除非我能把我的手指放进他的手掌，除非我能把我的手放进他的肋旁”，那是被枪刺穿的地方。耶稣来到多马面前，说：“好的，多马。我已经从死里复活了。来吧，把你的手指放进我手掌上有钉痕的地方，多马回答说：‘我的主，我的神。’”这是直接对耶稣说的话，“我的主，我的神。”圣经中关于基督神性的最清晰的陈述之一来自多马在约翰福音 20:28 中说的，“我的主，我的神。”

**Z. 约翰福音之外的基督神性 [91:36-95:06]** 我们先跳出约翰的话题，我只想快速浏览一下这些经文，这些经文显示了基督的神性，即基督是上帝。启示录 1:8 和 21:3-7 提到了这个阿尔法，让我读一下启示录 1:8，“主神说：我是阿尔法，我是欧米茄。”当它说“主神”时，那是耶和华以罗欣。“主神说：我是阿尔法，我是欧米茄，是昔在、今在、以后永在的全能者。”所以这是全能的上帝在说话。耶和华在说话。他称自己为“我是阿尔法和欧米茄”，在启示录 21:3 和接下来的经文中，“我听见有大声音从宝座出来说：‘看哪，神的帐幕在人间。他要与人同住。他们要作他的子民，神要亲自与他们同在，作他们的神。’他对我说：‘都成了。我是阿拉法，我是俄梅戛，我是初，我是终。我要将生命泉的水白白赐给他喝。得胜的，必承受这些为业。我要作他的神，他要作我的儿子。’”所以阿拉法和俄梅戛，开始和终末指的是全能的神，主神。如果你回到以赛亚书48:12，你会发现很有趣的是，这与“我是首先的，我是末后的”这句话很相似。谁在那里说话？是耶和华。耶和华在以赛亚书48章说话。下一组非常有趣。猜猜是什么？阿拉法和俄梅戛，阿拉法是希腊字母表的第一个字母。阿拉法就像我们的“a”，是字母表的第一个字母，而俄梅戛是字母表的最后一个字母。就像我们的“z”。他说的是，“我是‘a’到‘z’。我是第一个字母，alpha，我是最后一个字母，omega。我是开始和结束。”现在，当你读到启示录 22 章时，猜猜它说了什么？“我是alpha和omega，我是开始和结束，我是第一个和最后一个。”谁在那里说话？耶稣。回到启示录 1:17-18，它说，“我一看见他，就仆倒在他脚前，像死了一样。他用右手按着我，说：‘不要害怕！我是首先的，我是末后的，又是存活的。我曾死过，现在又活了，直活到永永远远，并且拿着死亡和阴间的钥匙。’”这是耶稣在说话。他说“我是首先的，我是末后的。”这正是上帝在那里选择的头衔，耶稣也为自己取了这个头衔。所以启示录对这一点有一个有趣的转折，表明耶稣基督是上帝。耶和华神是始也是终。不，耶稣是始也是终。耶稣*就是*耶和华神。

**AA. 格兰维尔夏普规则和结论 [95:06-99:03]** 这是一条 Granville Sharp 规则，但如果你看一下彼得后书 1:1，你会发现同样的情况也出现在提多书 2:13。这两处我引用了 Dan Wallace 写的语法。Dan Wallace 可能是目前美国最好的希腊语学者之一。Daniel Wallace 是达拉斯神学院的教授。Daniel 的《*超越基础语法》是一本*600-700 页的希腊语语法书，书中说，只要有单词“the”，一个定冠词，加上一个名词和一个与第二个名词相连的*kai* ，第一个名词就等于第二个名词。这在希腊语中称为 Granville Sharp 规则。Granville Sharp 规则。让我读一下这些经文给你们听。彼得后书 1:1，“我们神和救主耶稣基督之义的人”，神和救主都指耶稣基督。耶稣基督是神，耶稣基督是救主。那是彼得后书 1:1。如果你读到提多书 2:13，你会发现同样的内容：“所盼望的福。至大的神和我们的救主要显在天上”，指的是耶稣基督。我们的救主就是神。所以提多书 2:13 使用了同样的论证。
 我想告诉你们的是，圣经中最重要的一点就是耶稣基督是上帝。耶稣基督不仅仅是一位好先知，他不仅仅是一位圣雄甘地或马丁路德金的强化版。耶稣基督是上帝，约翰以各种方式阐明了这一点，可能是为了反驳与塞林托斯的争论，塞林托斯说耶稣基督是一个被圣灵降临又离开的人。所以这是一件大事，我们会问：“我相信耶稣基督是上帝意味着什么？”这就是我们得救的基础。这是我经常问自己的问题：我是基督徒吗？相信耶稣意味着什么？这是一件大事。
 我想我们就到此为止了，当我们继续读下去时，我们会研究约翰书中的一些人物，进行人物研究，我们会发现非常有趣的东西。我们会看看尼哥底母、多疑的多马和其他人，看看耶稣所爱的这个门徒是如何描绘其他人的。他似乎对这些非常不同的人如何走向信仰很敏感。我们将看到尼哥底母如何走向信仰，井边的女人拿但业如何走向对耶稣的信仰。我们下次再讨论这个问题。谢谢。

 由 Faith Gerdes转录
 本·鲍登 (Ben Bowden) 编辑
 粗略编辑：Ted Hildebrandt