新约历史、文学和神学

**第三节：犹太教派和机构**

泰德·希尔德布兰特博士

**A. 波斯至希腊统治 [00:00-5:12]**

 **A. 波斯帝国至希腊帝国的四分卫
 [短片：结合 AB；00:00-7:22]**

 欢迎观看今天下午的下一组关于新约背景的视频。上次我们根据新约的历史背景绘制了一个历史场景。我们从波斯人和居鲁士大帝开始，居鲁士大帝是旧约中弥赛亚的代表人物，是“受膏者”。我们从波斯帝国开始，谈到大流士，他是波斯帝国的伟大组织者，然后大流士在位期间建造了第二座圣殿。第二座圣殿将带我们进入耶稣时代，耶稣将进入第二座圣殿，希律大帝对其进行了改造和扩建。波斯人不断出征，征服了埃及、土耳其和美索不达米亚。他们建立了庞大的帝国，一直延伸到印度河。然后他们开始与希腊人作战。经过数年，他们与希腊人展开了战争。
 后来亚历山大大帝崛起，接管了他父亲马其顿国王菲利普的军队，率军进入土耳其，击败波斯人，然后南下埃及，一路到美索不达米亚，再一路到印度河、阿富汗、伊朗；基本上在十年或十二年的时间里征服了整个世界。亚历山大死得很早，在他 32或33岁时。他的孩子太小，无法继承王位，所以他的四位将军接任。基本上，安提柯将美索不达米亚地区控制在叙利亚，托勒密控制了南部和埃及。然后托勒密得到了以色列。埃及的托勒密家族，托勒密一世、二世、三世、四世、五世……等等，大约有二三十个托勒密家族连在一起。大约一百年间，从公元前 300 年到公元前 200 年，托勒密家族一直很宽容，他们统治着以色列，实际上他们最大的成就是将希伯来语旧约圣经（希伯来语和阿拉姆语）翻译成希腊语，这就是所谓的七十士译本，即 LXX 。现在我们有了一本希腊语圣经，全世界都可以阅读，这都是托勒密家族宽容的结果。

 大约公元前 200 年，大约公元前 198 年，叙利亚人，基本上是叙利亚人南下占领了以色列，这就是《安条克显圣记》和《马加比一书》的发生时间。当时发生了巨大的文化战争，叙利亚人试图强迫犹太人遵守希腊文化。他们强迫犹太人吃猪肉、不进行割礼、焚烧经文并玷污圣殿。所以基本上是五个马加比男孩起义，与叙利亚人作战并净化了圣殿。最后，叙利亚人和以色列人达成了协议。叙利亚和以色列之间的紧张关系已经持续了数千年。

 然后发生的事情基本上是五个马加比之一的西蒙（犹大是战士，乔纳森是外交官）设立了大祭司职位，并建立了所谓的“哈斯蒙尼王朝”。哈斯蒙尼王朝传到约翰·胡尔卡努斯，法利赛人被引入，然后传到亚历山大·詹奈乌斯和莎乐美·亚历山大。
 哈斯蒙尼 人开始内斗，这时罗马介入了。罗马说，“我们要税收，你们不能打架”，于是罗马介入了。庞培进入至圣所，希律被推上王位，成为犹太人的国王，时间大约在公元前 37 年。希律与克利奥帕特拉和安东尼相处不融洽，尤其是克利奥帕特拉。希律最终杀死了他的妻子玛丽安，她是哈斯蒙尼人，是马加比家族的西蒙的后代。希律娶了内臣，但后来他杀了她，还有他自己的儿子。所以我们现在得到了新的东西。希律死于公元前 4 年左右，所以耶稣实际上出生于公元前 5 年左右。我们知道希律死了，我认为有月食或类似的东西可以准确地确定希律死的时间，这并不意味着公元前 0 年我们说过 AD/BC 系统是由一个人在公元 625 年左右设计的；当他计算出从公元 625 年到耶稣时代的时间时，他错过了基督诞生的大约四五年。在没有现代工具的情况下回溯了大约 600 年，这还不错。现在我们通过日食和其他事物知道希律王死于公元前 4 年或 5 年左右，而基督诞生的时间可能是公元前 5 年左右

**B. 四王时代 [5:12-7:22]**

 希律死后，就有了所谓的分封侯。这些分封侯接管了政权，他们出现在《新约》中。所以你可以看到，最上面的人是亚基老。亚基老分得了最大的一块蛋糕。他分得了犹大，犹大部落地区位于死海以西，耶路撒冷之下；他分得了以土买，即古老的以东地区，位于以色列南部，再往南，死海的东南侧，以东人曾经居住在那里。他还分得了撒马利亚。所以他不仅分得了犹大，还分得了犹大和撒马利亚；所以他分得了最大的一块蛋糕，如果你愿意的话，可以说是双份。在他生命的后期，大约公元 6 年，他被罗马人流放到高卢，所以亚基老很早就消失了。希律安提帕将成为耶稣和施洗约翰在加利利遇到的希律安提帕。希律安提帕将加利利和佩雷阿进一步向北推进。正是希律安提帕杀死了施洗约翰。施洗约翰说希律不应该娶他兄弟菲利普的妻子。希罗底的女儿在希律面前跳舞，他说：“我会给你我王国的一半或你想要的任何东西。”她说：“我要把施洗约翰的头放在托盘上。”施洗约翰被希律安提帕斩首，所以他是个相当坏的人。希律菲利普是另一个兄弟，他是希罗底的前夫，他是加利利海东边的戈兰高地。所以我们基本上得到了这三个人，他们称他们为四分领主，我一直搞不明白，四分领主——四分领主的意思是四个，怎么只有三个兄弟？看起来，或者有些人认为亚基老得到了双倍的份额，所以基本上有四个地区，亚基老得到了其中两个地区，犹大和撒马利亚。所以这就是大希律王之后，以色列被分成四个分封领主和不同的地区的方式，以色列就是这样划分的。

**C. 犹太传统—法利赛人[7:23-9:43]**

 **B. 犹太背景： 《塔古姆》 、《米德拉什》、《米什纳》、 《伪经》**

 **[短片：结合 C- H； 7:23-22:45]**

 从这里开始，我想做的是将对话从历史转移到更具社会学、社会、文化性质的事物上，特别是处理当时的犹太文学和犹太教派。现在你必须小心你怎么说“犹太教派”，但这是“教派”的拼写。我想看的第一个是法利赛人。法利赛人从何而来，那里发生了什么？让我们来看看法利赛人的历史。这些人大多是在约翰·赫卡努斯时代出现的，并且首次被人们认识，大约公元前 104 年至 110 年。所以大约公元前 110 年，你就有了法利赛人。请记住，法利赛人被约翰·赫卡努斯拒绝，他钉死了数百名法利赛人。所以法利赛人和撒都该人之间的紧张关系可以追溯到公元前 100 年

当时法利赛人大都认同口头传统。当你说“传统”这个词时，每个人都会想到《屋顶上的提琴手》，但实际上法利赛人非常认同传统，即流传下来的口头传统。当摩西登上西奈山时，他从上帝那里得到了律法，摩西写下了上帝写的摩西五经和十诫。但当摩西在山上时，他也从上帝那里得到了所有这些口头交流，基本上四十天四十夜，他听到了很多来自上帝的话。因此，据说已经流传下来的口头传统传给了法利赛人。他们接受了口头传统，这是他们宗教的重要组成部分。口头传统有两种类型。一种是说明性的，另一种是逻辑演绎性的。我想谈谈其中的一些，并谈谈这个时期以及实际上稍晚一些时期出现的文学的各个方面和类型；也就是这个时期的犹太文学。

**D. 犹太文学：米德拉什—哈拉卡和哈加达[9:43-11:28]**

 那么我想先从解经开始。我们将讨论阐释圣经的解经，然后讨论从圣经阐释中得出的逻辑推论、神学推论。第一个是《米德拉什》。《米德拉什》出现于公元 200 年左右，它是对圣经的阐释，换句话说，它几乎就像对圣经的评论，它阐释圣经；你得到一段圣经文本，然后在公元 200 年左右的《米德拉什》中对其进行阐释。《米德拉什》的阐释方式有两种；一种称为*halakhah* ， *halakhah*更具法律导向，因此更像律师会做的事情，比如文本是这样说的，这些是这句话的逻辑含义。你的驴掉进洞里了，你可以在安息日把它拉出来吗？这就是*halakhah* ，即法律部分。
 哈加达主要由故事组成。*哈加达*是拉比讲的故事，因此这些故事更具说教性，更具有故事形式，而*哈拉卡*则更像抄写员的合法性。细致的人会根据*哈拉卡行事*，而讲故事的拉比则是*哈加达。*因此，这两种类型的文学作品都可以在《米德拉什》中找到。

**塔古姆[11:28-13:25 ]**

 现在，继《米德拉什》之后，犹太人之间另一个密切文本工作被称为塔古姆。塔古姆实际上是希伯来语的阿拉姆语翻译。所以基本上你有希伯来语，大部分旧约是用希伯来语写的，但耶稣时代的犹太人说的是阿拉姆语。甚至耶稣也多次说阿拉姆语。“ Talitha 他会说“kum ”，以及其他说法，这表明耶稣和当时的人们都懂亚拉姆语。耶稣可能还懂希腊语，也可能懂希伯来语。他可能至少会说两种语言，可能是三种或四种语言。每当文化融合在一起时，人们就会同时学习多种语言。但耶稣的母语可能是亚拉姆语，他可能也非常了解希腊语，因为他来自加利利，外邦人的加利利。他们大多数人都说希腊语。所以基本上，希伯来旧约被翻译成亚拉姆语，因为亚拉姆语是人民的语言。他们在公元前 586 年与尼布甲尼撒、但以理、沙得拉、米煞、亚伯尼歌和以西结一起去巴比伦时学会了亚拉姆语。在巴比伦期间，他们学会了亚拉姆语。所以基本上圣经的文本被翻译成亚拉姆语。这些被称为塔古姆。我们有昂克洛斯的塔古姆和各种其他塔古姆。这些塔古姆可以理解为用亚拉姆语写的旧约。所以我们有米德拉什，它基本上是对圣经、法律方面、故事方面的评论，我们还有塔古姆。塔古姆是圣经的亚拉姆语翻译，类似于七十士译本，它是旧约的希腊语翻译。

**F. 米什那、托塞夫塔和塔木德 [13:26-16:11]**

 其他犹太传统中，有一个逻辑部分。逻辑部分侧重于一本厚厚的文献，名为《米什纳》。《米什纳》基本上是西奈的口头传统，流传下来，反映了公元 200 年左右或之前的信仰。因此，在圣殿倒塌之后，即公元 70 年，《米什纳》开始流行，我们听到了故事，拉比和《米什纳》之间的争论。

它代表了流传下来的口头传统。其中一些传说可能可以追溯到公元 70 年之前。很难知道耶稣的时代。因此，米什纳是耶稣时代或公元 70 年圣殿倒塌之后，直到公元 200 年左右被写下来的主要口头传统。

 《托塞夫塔》基本上是《密西拿》的后继者；《托塞夫塔》对《密西拿》进行了评论。因此，《密西拿》是公元 200 年的原始文献，其中描述了可能追溯到圣殿倒塌时期的传统，而《托塞夫塔》则对《密西拿》进行了评论。

 接下来是最重要的一本：塔木德。塔木德有两种：巴比伦塔木德来自公元 400 年左右，耶路撒冷塔木德来自公元 600 年左右。它们与新约研究不太相关，但如果你在研究犹太教，你应该了解塔木德。书架上的塔木德大约有这么大。里面的每一卷大约有几千页；它很庞大。塔木德主要是对米什纳的详细阐述；所以塔木德采用口头传统并对其进行了详细阐述。一本是在巴比伦完成的，一本是在耶路撒冷完成的，它位于这些地方并与之相关。它们都很庞大。巴比伦塔木德是公元 400 年，耶路撒冷塔木德是公元 600 年，它是对米什纳的详细阐述。因此，《米什纳》可能是最适合我们基督徒的，因为我们想了解公元一世纪的情况，了解圣殿倒塌后那里发生了什么，那时教会正在发展。这是一部文学作品，可以作为理解犹太教的背景。

**G. 伪经与正典 [ 16:11-18:28]**

 还有圣经以外的资料。我们在本课中讨论过其中一些圣经以外的资料。你们实际上必须阅读《马加比一书》。马加比家族大约生活在公元前 165 年，所以这实际上是在基督时代之前。你们有《西拉智慧书》，它让人们想起了《箴言书》。还有《所罗门智慧书》。犹太人不接受这些；犹太人虽然记录了这些书，也读过这些书，但他们不接受《伪经》是上帝的话语。实际上，我们从犹太人那里接受了旧约正典；犹太人不接受伪经，我们也不接受。所以，这基本上就是我们的旧约正典的来源，犹太人。他们基本上有律法、先知和圣作。律法就是摩西五经。先知书从约书亚记开始，经过撒母耳记和列王记，作为前先知书的一部分，而后先知书则是以赛亚书、耶利米书、以西结书和十二小先知书，它们合为一本书。圣书则是诗篇、箴言、传道书、约伯记，这些书。所以，你有律法书、先知书（前先知书、后先知书），然后是圣书。这是犹太教正典的三个部分。他们不接受次经。虽然次经讲述了他们的历史，但他们不接受它作为上帝的话语。它们是有趣的好书。实际上，在 16世纪的特伦托会议上，教会委员会首次批准了次经。在那之前，教会并没有批准次经。特伦托会议是第一次批准。因此，存在很大的争议。天主教徒接受《伪经》，而我们新教徒不接受它。《伪经》读起来很有趣，但并不被接受为上帝的话语。甚至《马加比一书》也说没有先知，没有先知就没有圣经。但犹太人大多给我们旧约正典，他们不接受《伪经》为正典。

**H.伪经：福音书……，使徒行传……，启示录……。[18:28-22:45]**

 现在有一些有趣的书。这些书被称为伪经。伪经非常迷人。它们分为三个不同的部分。首先是伪经，所以是“伪的”，“伪”的意思是假的。“伪经”的意思是“著作”。所以“伪经”是假的著作。没有人接受它们作为正典。早期教会时代有一些书在流传，我们把它们分为三类。有“…福音”。大约四五年前，在复活节的时候，他们向我们散布了《犹大福音》。就像我们在美国经常发生的文化战争一样，就在复活节前后，当我们庆祝基督复活的时候，他们会出版这本《犹大福音》，据说是挑战基督教的。我以为这会是一个巨大的挑战，但事实是，当我拿起这本书，只读了第一页左右，它显然是一份诺斯替教文献。诺斯替教派生活在公元 100 至 200 年的二世纪，与一世纪几乎没有什么关系。所以它显然是后来写成的；至少是在基督时代之后一百年，与当时几乎没有什么关系。但犹大福音是一本重要的福音书，彼得福音、多马福音、腓力福音也是如此，你可以看到他们是如何说这些“福音书……”然后他们提到了使徒的名字。所以你可以看到早期教会中这些神圣著作之间的联系。这些都是虚假的著作，他们试图通过附上使徒的名字来获得地位。所以你有多马福音，这是一本相当有趣的读物。您可以阅读耶稣十二岁时的故事，以及他与朋友一起做的事情，并将他们变成各种事物。这些可以在一些福音书中找到：彼得福音、托马斯福音、菲利普福音。
 另一类书是这些“启示录”。约翰启示录，也就是启示录，在我们的圣经里。但在那个时期，有启示录的书。启示录告诉你世界末日，世界爆炸后，一切将如何结束。甚至在我们的文化中，我们也有一部名为“现代启示录”的电影，讲述一颗小行星即将撞击世界并摧毁世界，描绘世界末日。启示录就是这种性质的；所以你有彼得启示录、保罗启示录和多马启示录。所以你有各种各样的启示录，所以约翰启示录不是唯一的。它是那个时期的一种文学体裁。约翰用那种文学体裁来表达启示录。但这里还有其他的，同样没有人接受这些是上帝的话语，但它们很有趣。我们有这些文件，实际上我的办公室里有两本书，每本大约一英寸半厚，里面有所有这些来自这个时期的新约文件，但不被认为是圣经的一部分。
 因此，我们有《犹大、多马福音》和《彼得、保罗和多马启示录》，然后还有《使徒行传》，在我们的例子中，在新约中，我们有《使徒行传》，即路加所写的《使徒行传》，讲述了早期教会和保罗的三次传教之旅，即被俘和前往罗马。这里有《彼得行传》、《安得烈行传》、《保罗行传》、《约翰行传》和《多马行传》。因此，看起来多马行传属于所有这些类型；但《多马行传》和《约翰行传》讲述了一些背景故事。这些书非常吸引人，我们拥有它们，它们已被翻译成英文。老实说，它们对新约研究没有太大帮助，它们只是让你了解当时的文化和当时正在讨论的思想类型。通常，这些书大部分是在基督时代之后，有些是在一两百年后。其中一些是相关的，而另一些则不那么相关。

**一、拉比的思想方式：马太福音 23:24-25 [22:45-28:06]**

 **C. 法利赛人和撒都该人**

 **[短片：结合IL；22:45-35:43]**

 以下是一些拉比思考问题的方式。在马太福音第 23 章第 25 和 26 节中，让我读给你们听；它说，“你们这假冒为善的文士和法利赛人有祸了！”（你们记得马太福音第 23 章是耶稣对法利赛人的严厉谴责）“你们这假冒为善的文士和法利赛人有祸了！因为你们洗净杯盘的外面，里面却盛满了勒索和放纵。先洗净杯盘的里面，好叫外面干净了。”所以你们就有了杯子里面和杯子外面之间的争论。耶稣说你们花了这么长时间清洗杯子外面，但里面却满是咖啡渣或什么的。里面有这么多不好的东西。耶稣说你们需要清洗杯子里面，杯子里面需要比外面更干净。这就是杯子内外之争。有趣的是，早期的一些拉比也在争论同一件事。沙迈认为，即使杯子内部不干净，外部也是干净的；杯子的外部可以被认为是干净的，所以你触摸杯子时不会玷污自己，因为杯子的外部是干净的。如果内部不干净，只要外部是干净的，那就没关系。这是沙迈的立场；沙迈是一位伟大的拉比。基本上，早期有四位伟大的拉比——一位是希勒尔，另一位是沙迈，还有加马列尔——有人记得加马列尔吗？保罗师从加马列尔。实际上，在《使徒行传》中，加马列尔几乎代表基督徒发言，说这可能是来自上帝的，我们需要查明这一点；然后是拉比阿基巴。因此，四位伟大的拉比，沙买、希勒尔、加马利尔和阿基巴。沙买说，如果杯子外面干净，那么外面很重要，里面就没那么重要了。另一方面，希勒尔持相反的观点，他说，不，杯子里面很重要；杯子里面才是最重要的，外面总是不干净的，杯子里面才是最重要的。所以，耶稣所说的杯子里面很重要，需要清洗，和希勒尔说的很相似。所以你明白了耶稣和希勒尔之间的联系，这两者之间的联系很有趣。

 让我把主祷文放在这里；主祷文中的许多内容和措辞，“我们在天上的父”之类的东西，很多这样的措辞都可以在拉比那里找到。

 直到马太福音 7 章 4 节，“你这伪君子！先去掉自己眼中的梁木，然后才能看得清楚，去掉你弟兄眼中的刺。”耶稣说，“当你自己眼中有梁木时，不要去掉弟兄眼中的刺。”拉比塔尔方说的这句话非常有趣，“我想知道这个时代是否有人知道如何接受责备，如果有人对他说，‘去掉你眼中的刺’，他会回答说，‘去掉你自己眼中的梁木。’”所以拉比塔尔方说了一些话，虽然与耶稣说的并不完全相同，但措辞却很有趣。眼中的刺和眼中的梁木之间的区别与耶稣所说的相对应。

 还有一件事，耶稣用比喻来教导。你会发现，在伪经或死海古卷中，比喻并不多见。但在拉比那里，比喻却很常见。在《米德拉什》中，你可以看到这些比喻；耶稣用比喻来教导，种子的比喻，有些落在路边，有些落在好土里，有些落在荆棘地里。还有种子和杂草的比喻，主人种下了好庄稼，有些敌人来了，种下了坏的庄稼，他说让它生长，直到收获。所以，你会看到耶稣和比喻；好撒玛利亚人的比喻，等等。拉比也用比喻来教导。基本上，我想说的是，耶稣是犹太人。他教导，事实上，当人们来到耶稣面前时，他们常常称他为“拉比”。耶稣是犹太人，他用寓言来教导，他使用当时犹太人的形象和措辞。所以耶稣是犹太人，我只是试图将这些与他使用寓言的一些文学作品和表达风格联系起来。

**J. 犹太教派别：法利赛人 [ 28:06-30:14]**

 现在继续将我们的犹太教派应用到新约中，法利赛人有保罗或扫罗。以色列的第一位国王是谁？——以色列的第一位国王是扫罗，猜猜扫罗王来自哪个部落？他也是便雅悯部落的人。所以，保罗的扫罗也是来自便雅悯部落，可能以扫罗王的名字命名。然后他有了新名字，保罗。保罗师从加马列尔；加马列尔当时是一位非常著名的犹太拉比。直到今天，犹太人还会知道加马列尔是谁，比如希勒尔、沙买、阿基巴和加马列尔。尼哥底母晚上来见耶稣，约翰福音第 3 章，他向耶稣讲话，耶稣教导他。尼哥底母也是法利赛人。保罗在腓立比书 3:6 中说他 [保罗] 是法利赛人中的法利赛人，所以保罗介绍了一些他在犹太教的背景，并说他在犹太教方面比所有人都优秀。显然，保罗非常专注。所以法利赛人，当你读到新约时，你应该知道这一点，“你们这假冒为善的文士、法利赛人有祸了！”每当你说某人是法利赛人时，这通常意味着某人对宗教的看法是墨守成规和目光短浅的。他们是法利赛人。当我们听到“法利赛人”这个词时，我们的头脑就错了。在那个时代，法利赛人是受人尊敬的。法利赛人当时被视为宗教领袖。所以你必须做出改变。法利赛人通常并不富有，他们通常是贫穷的旅行教师和传教士。

**K.撒都该人 [ 30:14-32:28]**

 相比之下，撒都该人不受尊重，而这些人却很富有。法利赛人与法利赛人形成了鲜明的对比，法利赛人虽然贫穷，但更虔诚，因此更受普通民众的尊重。普通民众尊重法利赛人，而撒都该人则很富有。我们只是想对比一下他们的观点和生活，我们之前谈到过这一点。法利赛人，当亚历山大和他的四位将军在马加比时代将希腊文化带入时，随着希腊文化的传入，法利赛人坚持他们的传统，而且坚持得更紧密；人们尊重他们，因为他们是彻头彻尾的犹太人，他们坚持自己的犹太身份。他们与希腊文化和那里的世俗主义分道扬镳。与此相反，撒都该人张开双臂欢迎希腊人。撒都该人被同化了。撒都该人更热衷于同化，而法利赛人则退缩了，并加倍坚持他们的传统。实际情况是，撒都该人基本上来自上层阶级，他们融入了希腊文化，因此在经济和商业上都崛起了。此外，撒都该人还夺取了大祭司的职位。所以当我们进入新约时，我们会看到大祭司该亚法；这个该亚法家伙将成为撒都该人，而犹太议会中的许多人将是撒都该人，他们是上层人士、精英、上流社会的人。然而，他们不受群众欢迎，因为他们拥有财富和权力，并且已经融入了希腊文化。许多仍然信教并尊重犹太教的下层人士并不欣赏撒都该人。

**L. 撒都该人的信仰：没有传统、没有复活、没有天使 [32:28- 35:43]**

 撒都该人不相信 三件事。第一件其实就是口头传统。撒都该人不接受口头传统。口头传统对法利赛人来说非常重要；而像《米什拿》这样的东西对法利赛人来说也非常重要。当然，《米什拿》要再过几百年才会写成。口传传统的观念是法利赛人神学的中心；而撒都该人拒绝口头传统。
 撒都该人也不相信肉体的复活。从某种意义上说，他们采用了更多的希腊思维方式。在希腊人的思想中，存在着更多的二元论，基本上，有精神和肉体，而在希腊文化中，肉体被贬低，精神被推崇。基本上，存在着肉体和精神之间的二元论。对于希腊人来说，精神受到赞扬，而肉体则被贬低或贬低。所以你不希望有复活的身体，因为身体是肉体的，所以身体是坏的。你希望它是精神的。有点像柏拉图和洞穴，如果你还记得的话，你知道这些普遍形式在哪里。所以撒都该人不相信复活。

 他们不相信天使的存在，不相信有灵体存在。他们也不相信有天使，所以没有复活或天使。讽刺的是，如果你和耶稣争论，在马太福音 22 章和 23 章中，撒都该人说没有复活，他们来找耶稣说，现在你该如何处理这个问题？问题是，一个女人有丈夫，她没有孩子，丈夫死了。那么，根据古代《路得记》和旧约法律文本中的其他地方的利未婚的规定，兄弟必须娶这个女人，所以兄弟娶了她，然后他也会死。他有另一个兄弟，最后所有七个兄弟都娶了这个女人，然后她也死了；“这样，当复活的时候，她是谁的妻子呢？”撒都该人向耶稣提出这个难题，基本上是想迫使他说“耶稣，没有复活；这证明复活是不可能的。”然后耶稣巧妙地（你可以看到这里的讽刺意味）回答撒都该人，“你不懂圣经，也不晓得神的大能。”耶稣说，“在复活的时候，他们会像天使一样。”现在你明白这里的讽刺意味了吗？撒都该人也不相信天使；然后耶稣反驳他们说，“在复活的时候，他们会像天使一样，既不结婚也不嫁娶。”所以当你去另一个世界时，没有婚姻。你会像天使一样。所以他用他们在一个方面的缺陷来反驳他们在另一个方面的缺陷，你可以看到这一点。所以他摆脱了撒都该人的问题。这就是撒都该人。记得当时与约翰·海卡努斯的大冲突，当时他将法利赛人钉在十字架上，两人之间有很大的紧张关系。

**M.艾赛尼 [ 35:43- 36:56]**

 **D. 艾赛尼派、狂热分子、撒玛利亚人**

 **[短视频：结合MP；35:43-46:51]**

 现在我们要简单看一下的下一个群体是艾赛尼派。艾赛尼派，或者，我刚刚去纽约参观了死海古卷的展览，他们称他们为 [ Yahad ]，即“一个人”、“群体”之类的东西，“社区”。社区是一种说法。艾赛尼派基本上是一个群体——法利赛人，当希腊人进来时，他们坚持他们的传统，撒都该人说，“我们将与你们希腊人同化”，艾赛尼派说，“法利赛人对他们来说甚至太“自由”了。”法利赛人接受哈斯蒙尼统治者担任大祭司，而艾赛尼社区说，“不，不，大祭司必须由撒督祭司管理，撒督祭司可以追溯到大卫时代。”因此，艾赛尼派社区基本上撤出了耶路撒冷，并表示耶路撒冷的整个礼拜仪式都是腐败的，无论是法利赛人还是撒都该人，我们都不能接受他们中的任何一个。他们离开耶路撒冷，来到沙漠中的死海，在那里建立了一个社区。那个地方叫做昆兰，DSS，即死海古卷就是在那里被发现的。

**N. 死海古卷 [ 36:56-39:41]**

 死海古卷是在 1948 年左右被发现的，当时一个贝都因男孩正在死海地区的山洞里玩耍；他往山洞里扔了一块石头，听到的是叮当声而不是砰的一声，他说，“里面有东西”，于是他走进去，拿出了后来被证实是死海古卷的东西。所以你在那里找到了洞穴，如果你见过死海古卷，他们会把它描述成 1Q、2Q、3Q、4Q；“4Q”的意思是“库姆兰的 4 号洞穴”——他们就是这样做的。他们会告诉你它在哪个洞穴里，6 号洞穴还是 11 号洞穴——也就是库姆兰，然后是哈巴谷书或诗篇或类似的东西。所以艾赛尼派制作了死海古卷。

 当时他们在那里所做的事情发生了转变。他们不想要哈斯蒙尼祭司，哈斯蒙尼祭司回到了马加比家族。他们不接受这一点，他们想要撒督祭司。因此，基本上这座圣殿的信仰发生了分裂，他们选择“妥拉”而不是“圣殿”。他们离开圣殿，去那里抄写经文；他们抄写妥拉。

 后来，这些经文被放进罐子里，再被放进洞穴，1948 年，一位贝都因男孩发现了死海古卷。它可能是 20 世纪最大的发现之一。它使我们对希伯来语的认识回溯了大约一千年前。我们对希伯来语的认识，我们最好的手稿大约是公元 800 到 1000 年，然后基本上通过死海古卷，我们回到了公元 100 年之前；几乎一千年的跨度。这表明手稿在那一千年里保存得多么好。他们是抄写员。一些人说艾赛尼派社区是修道院。他们在墓地进行了一些挖掘，墓地会告诉你谁真的住在那里。原来那里有一些女性，我不太了解细节，但对此有很大的争论。他们本应是修道士，但后来他们在坟墓中发现了这些女人，所以这些抄写员在死海古卷的下面一定发生了什么事情。我们感谢这些人。他们有很多洗礼和洗浴的地方，并且非常关心清洁。这就是艾赛尼派，他们非常严格，甚至拒绝法利赛人。我们非常感谢他们，因为他们保存了大量的圣经。

**O. 狂热分子 [39:41- 40:36]**

 现在，另一个群体是奋锐党。我们之前提到过，保罗可能被认为是奋锐党；正如戴夫·马修森博士所说，是一个有奋锐党倾向的法利赛人。奋锐党希望上帝的王国以政治军事的方式降临。因此，当罗马在耶稣时代进入并占据主导地位时，奋锐党想要推翻罗马政府。他们想把罗马赶出以色列，这样以色列就可以统治，王国就可以降临。他们希望通过军事和身体手段来实现这一点。所以这些人被称为奋锐党。从某种意义上说，他们就像 1世纪的恐怖组织，因为当你刺伤罗马人并杀死罗马人时，这是好事。他们倾向于暴力。所以，就奋锐党反对占据主导地位的罗马而言，这是一种政治和军事行为。

**P. 撒玛利亚人 [40:36-46:51]**

 撒玛利亚人是一个有趣的群体。撒玛利亚人从何而来？撒玛利亚人与新约有何关联？最著名的两个段落是大家都知道的，一个是好撒玛利亚人的寓言。一个人从耶路撒冷下来时被打了。一个利未人从另一边经过，另一个人也经过。最后，有一个好撒玛利亚人充满同情心，照顾了这个男人；好撒玛利亚人。这将是一场真正的冲突，因为犹太人讨厌撒玛利亚人，而撒玛利亚人讨厌犹太人。撒玛利亚人从何而来？首先，公元前 721 年或 2 年，亚述人入侵并击败了北部的撒玛利亚。所以基本上是在扫罗、大卫和所罗门统治下的北国，你记得在他们统治下，王国是统一的。所罗门之后，在他的偶像崇拜和他的妻子之后，王国分裂为南北，耶罗波安和罗波安； ' boam ' 兄弟和王国在大约公元前 931 年分裂。当时发生的事情是北国追逐金牛犊达几百年之久。北国从公元前 931 年一直存在到公元前 722 年，我猜那是几百年。亚述人在大约公元前 721 年入侵并占领了撒马利亚。他们带走了所有的知识分子和富人；所有有地位的人都被亚述人带走，只留下了所有的土地。北国被驱逐并散居到世界各地。顺便说一下，散居者是公元前 722 年后散居到世界各地的犹太人。从公元前 721 年到现在，犹太人仍然散居各地。尽管现在他们中的许多人已经返回以色列，但实际上，纽约市的犹太人比以色列国内的犹太人还多。因此，犹太人被残忍的亚述人驱散到世界各地，只留下穷人。亚述人把北方王国的所有上流人士都带走，还把其他地区的人带进来，让他们混杂在一起，与贫穷的犹太人通婚。因此，这些贫穷的犹太人不得不与外邦人通婚，因此撒玛利亚人因为这种通婚而被视为混血儿。亚述人带来了其他群体，这些外邦人群体与北方王国通婚。他们被认为是混血儿。撒玛利亚人在基利心山上建了一座圣殿；基利心山是约书亚时代以来祝福和诅咒的地方。示剑在山谷中，北部的以巴路山和南部的基利心山都是美丽的大山。撒玛利亚人在基利心山上建了一座圣殿，而犹太圣殿则在耶路撒冷。所以现在，撒玛利亚人在基利心山上的圣殿和锡安山上的耶路撒冷圣殿之间发生了冲突。宗教之间存在冲突，不仅是犹太民族的混血儿和纯种人之间，还有寺庙之间的冲突。公元前 110 年左右，约翰·海卡努斯 ( John Hyrcanus ) 用火烧毁了撒马利亚人的寺庙。因此，撒马利亚人的寺庙被犹太人烧毁了。因此，撒马利亚人对犹太人及其统治的到来和摧毁他们的寺庙感到非常不满。我去过基利心山；今天大约有 400 名撒马利亚人住在基利心山顶上。他们不接受整个旧约，他们只接受摩西五经。因此，顺便说一句，如果你在复活节前后去那里，那里现在是一个非常危险的地方，因为以色列正在发生的事情。撒马利亚人庆祝逾越节。他们实际上会宰杀羔羊，逾越节羔羊，你可以上去看看那个地方，我不知道，大概和这个房间一样大，他们有这些东西来铺开羔羊，他们割断羔羊的喉咙，取羔羊的血，举行逾越节仪式，就像出埃及记第 12 章中的逾越节仪式一样。所以撒玛利亚人至今还在这样做。问题是有 400 多个这样的人，他们不断通婚，通婚，通婚，当你通婚时会发生什么……还有你的表亲和你的二表亲。其中一些事情造成了很大的损失。当我们上去的时候，撒玛利亚人的大祭司出来迎接我们。大祭司穿着他所有的皇室长袍，带着他所有的尊严，后面跟着他的人民，他出来迎接我们，欢迎我们上基利心山。然后我们继续爬上圣殿的顶峰。我们上了圣殿。那里有一个平台，那里原先是圣殿，后来他们把我们从那里赶了出来。那里有一些从基利心山山顶俯瞰示剑和以巴路的美丽照片。直到今天，撒玛利亚人仍然在基利心山上；那里有将近 400 名撒玛利亚人。直到今天，撒玛利亚五经仍然非常有名。

 所以耶稣会讲好撒玛利亚人的比喻，耶稣也会在约翰福音第 4 章中与井边的撒玛利亚女人交谈。他会与井边的女人交谈，这个女人会回到示剑与她的人民撒玛利亚人交谈。所以耶稣穿过撒玛利亚并与他们交谈。但犹太人和撒玛利亚人之间会有这种紧张关系。犹太人认为撒玛利亚人是混血儿，非常卑鄙，是最低贱的人。撒玛利亚人对犹太人恨之入骨，因为犹太人统治了他们并摧毁了他们的圣殿。所以这是一个“两个圣殿的故事”。正如我们所说，约翰·海尔卡努斯在公元前 110 年左右摧毁了撒玛利亚圣殿

**问：流散者和犹太教堂 [ 46:51-48:57]**

 **E. 犹太会堂和议会**

 **【短视频：结合QT；46:51-59:33】**

 我以前用过一个词，叫做“流散”。流散是指犹太人分散到世界各地，直到今天他们仍然分散。但这种流散，这种犹太人的分散，导致了一些对新约研究非常重要的事情。在早期犹太教和耶稣时代，有圣殿，一切基本上都围绕着圣殿。有大祭司、祭司和文士，圣殿是焦点。但在公元 70 年之后，罗马人彻底摧毁了圣殿，把它彻底拆毁。它被拆得一塌糊涂；圣殿在公元 70 年被彻底摧毁。然后发生了流散，犹太人分散到世界各地，自公元前 721 年以来，亚述人将他们驱散，然后巴比伦人又入侵，带走了但以理、沙得拉、米煞、亚伯尼歌、以西结和其他人。犹太人建造了这些犹太教堂。在犹太人分散的犹太会堂里，如果有十个男性，他们就可以建立这些会堂。会堂结构一直延续到今天，在波士顿的北岸。到处都有犹太会堂。因此，犹太人的流散就是犹太人的分散。现在会发生什么，为什么这对新约很重要？保罗会从一个犹太会堂到另一个犹太会堂。当保罗来到一个新城市时，他首先要去的地方就是犹太会堂。保罗会进入犹太会堂，在会堂里讲道，许多人会接受福音。第二天他会回来。他们会邀请他回来。他会再次讲道，当他再次讲道时，反对的声音越来越多，最后——这只是刻板印象——然后他第三次来，当他第三次来的时候，犹太人会抓住他，他们基本上会把他拖出来，用石头砸他，或者殴打他。于是他们把他赶出了犹太教堂，保罗也被赶了出去。这种情况屡见不鲜，尤其是在第一次传教之旅中，我们将在使徒行传中看到这一点。

**R. 犹太教的制度：公会 [ 48:57 - 53:09 ]**

 现在我想再次转换话题，不再讨论各种犹太教派，法利赛人、撒都该人、艾赛尼派、奋锐党和流散派（流散派实际上不是一个教派，只是犹太人的散居）；我现在想谈谈犹太教的制度，并简单介绍一下其中的一些。这些制度出现在《新约》中，它们将发挥一定的作用，耶稣也会涉及这些制度。

 我想谈的第一个机构是犹太公会。犹太公会是犹太人的司法机构。由大祭司掌管。耶稣时代的大祭司该亚法将要定耶稣的罪。犹太公会由大祭司掌管，因此撒都该人主宰了犹太公会。撒都该人是富有的人，他们积极融入希腊文化。他们和文士一起掌管犹太公会。文士并不是一直在抄写圣经。他们是法律人士。如果你对法律有疑问，可以去找文士。他们是技术人员，也许更好的说法是分析家。他们了解法律，所以当你遇到问题时，你可以去找文士，文士会告诉你文本的技术细节。长老是老年人。他们会把长老和大祭司放在一起。大祭司、文士和长老组成了犹太公会。这是一个司法机构。你还记得摩西负责司法系统的所有工作吗？这在《民数记》第 11 章中记载，摩西向上帝寻求帮助，于是上帝将摩西的灵移开，放在了 70 人身上。这 70 人随后在以色列进行审判，他们审理案件，做出司法裁决，如果他们对此有任何疑问，摩西会接手案件，但那 70 人会帮助他。因此，犹太公会就是建立在这种模式之上的。公元 70 年后，犹太公会解散了；公元 70 年后，犹太公会解散了，正如我们所说，它主要由撒都该人管理。

那么，公会能做什么呢？在罗马统治下，公会有一定的权力。他们有逮捕和审判的权力。他们可以逮捕某人，也可以审判某人，这赋予了他们权力。他们没有死刑的权力。换句话说，公会虽然可以逮捕和审判人，但他们不能在未经罗马许可的情况下处死任何人。这成为一个问题，因为在基督时代，公会审判他。耶稣来到该亚法和公会面前，他们想做什么呢，“你们听到了他亵渎的话，他应该死”，所以他们都喊着，“把他钉在十字架上，把他钉在十字架上！”但是公会不能钉死他，他们不能杀死他，除非他们得到罗马的批准，这就是为什么他们把他带到了本丢彼拉多那里。本丢彼拉多进来是因为公会不能执行死刑；他们必须得到罗马的许可。于是他们把耶稣带到彼拉多面前，彼拉多采访了耶稣，彼拉多的妻子说：“小心这个人，我梦见了他。”然后彼拉多洗手。彼拉多还安排了巴拉巴的事情，你还记得吗？当时正值宴会，所以他试图释放其中一名囚犯，彼拉多说：“你们想让我们释放巴拉巴还是耶稣，你们想要哪一个？”因为他知道他们反对耶稣是出于怨恨。人们大喊：“我们要释放巴拉巴”，然后耶稣就走开去被钉十字架。彼拉多洗手。这就是犹太公会，他们扮演着一种司法机构的角色，如果你愿意的话，可以说是最高法院。

**S. 犹太教的机构：犹太教堂 [53:09-55:33]**

 我们已经讨论过犹太会堂及其背景。很大程度上，犹太会堂是无法进入圣殿的产物。犹太人分散在世界各地，无论他们在哪个城市，只要有十名成年男性，他们基本上就会组成一个犹太会堂。所以古代世界各地甚至现在都有犹太会堂。基本上，你必须有十个户主。犹太会堂有四种功能。

 犹太会堂的首要功能是学校，不是就重要性而言的首要功能，而是犹太会堂确实发挥了学校的作用。犹太人走到哪里，哪里就重视教育。犹太人教他们的人民读书，因为他们希望他们读圣经，而圣经是他们视为上帝的话语。因此，学校非常重要，犹太人一直都是受教育程度很高的一群人。这种教育来自犹太会堂，而犹太会堂遍布各地。

 崇拜，犹太教堂是礼拜场所。人们会来犹太教堂敬拜上帝。从某种意义上说，这也是一种犹太式的司法系统，在政府的许可下，根据当地不同规则，在犹太社区内做出较小的决定。这在很大程度上是一种犹太式的司法系统。

 然后是社会方面：在某种意义上，你需要一座教堂或一座犹太教堂来举行婚礼和葬礼。在婚礼和葬礼的过程中，你是否能看到很多关于一种文化的东西？一对夫妇结婚时，会出现很多文化仪式。我想你会记得《屋顶上的提琴手》和那里的婚礼。然后再次埋葬人们，他们必须以一种与犹太教在散居犹太人中的文化一致的方式被埋葬。所以这是犹太教堂的四个功能。保罗在他的第一次、第二次和第三次传教旅行中，会不断地进入这些犹太教堂。在哥林多，甚至一位犹太教堂的领袖也会成为基督徒。所以犹太教堂在基督教的传播中发挥了非常重要的作用。基督教最初被认为是犹太教的一部分。这就是犹太教堂。

**T. 在会堂里敬拜 [55:33-59:33]**

 现在，我想简单介绍一下敬拜仪式，以便将其与我们现代的教堂仪式进行对比。基本上，犹太人的敬拜仪式，即犹太教堂的仪式，首先他们会说“示玛”。“示玛”是申命记 6:4，其后是：“以色列啊，你要听！耶和华是我们的神，耶和华是独一的。”这是最著名的经文之一，我发誓每个犹太人都知道这节经文。这是犹太教的约翰福音 3:16。“示玛”的意思是“听”或“倾听”。 “以色列啊，你要听！耶和华是我们的神，耶和华是独一的。”这是对一神论的肯定；犹太人将分散在一个充满多神论的罗马帝国中。他们说只有一位神，耶和华是他的名字。“你要尽心、尽性、尽意爱主你的神。”
 因此，首先要诵读 Shema，然后是祷告，然后是圣经。当你参加教堂礼拜时，什么是最重要的，教堂礼拜的重点在哪里？教堂礼拜的重点通常是讲道，讲道会持续 20-30 分钟或更长时间。在犹太人圈子里，讲道只是次要部分，主要重点是阅读圣经。因此，他们会阅读大量且冗长的圣经，在普珥节上会阅读整本《以斯帖记》。因此，他们会阅读大量圣经并通读《摩西五经》，因此人们一生中会反复阅读《摩西五经》。因此，阅读圣经是犹太教堂礼拜中非常重要的一部分。然后，他们会进行简短的布道。最后，他们会接受祭司的祝福。你知道，“愿耶和华赐福给你，保护你，愿耶和华使他的脸光照你，赐恩给你，赐你平安”，诸如此类，《民数记》6:24 及后面的经文，是祭司的祝福。因此，拉比会祝福。

 这是一座犹太教堂，顺便说一句，你可以去北岸的犹太教堂，你会看到圣经的重要性。我们去过那里，威尔逊博士带着戈登学院的学生去那里。我记得有一次我们去了，去犹太教堂的学生参加了整个仪式。我不知道那是不是成人礼。你们知道成人礼和成人礼吗？好吧，成人礼，当一个孩子大约 12 岁，他们想欢迎一个年轻男孩或女孩加入成人社区时，他们会做所谓的成人礼（“bar” 表示“儿子”，“bat” 表示“女儿”），他们基本上会欢迎他们加入成人社区。我们在犹太教堂/教堂做礼拜，做完礼拜后。威尔逊博士允许学生向拉比提问，所以拉比下来了，学生们问问题，不停地问他问题。然后学生们离开，去吃饭。学生们，你们知道这是怎么回事；非戈登学院的食物，你就去吃吧。所以我和威尔逊博士呆在一起，这真的很有趣，当拉比下来时，拉比开始问威尔逊博士关于塔木德的问题。这真的很有趣，因为学生们都问了拉比问题，然后拉比下来问威尔逊博士，“你对塔木德有什么看法？”威尔逊博士离开了，他们进行了这样的对话，拉比问威尔逊博士他的想法。威尔逊博士是戈登学院的优秀人才之一，他对犹太教非常了解。实际上，犹太人自己认为他是*mishpahah* ，意思是“家人”。我从没听说过其他基督徒被认为是*mishpahah* ，威尔逊博士也是如此。甚至在波士顿北岸也有犹太教堂。

**该时期的美国犹太作家：约瑟夫斯和斐洛 [59:33-62:01]**

 **F. 约瑟夫斯、斐洛、教会与以色列**

 **[短视频：结合华盛顿大学； 59:33-64:52结束]**

 我们 已经讨论了公会和犹太教堂。这两个机构，一个是法庭，一个在某些方面像教堂。现在就犹太人的背景来说，有几个名字：约瑟夫斯。约瑟夫斯生活在公元 37 年左右，直到公元 100 年左右。所以约瑟夫斯生活在保罗进行传教之旅的时候，那时福音书正在撰写，然后约翰在公元 95-97 年左右撰写了《启示录》。约翰和约瑟夫斯大约在公元 100 年左右同时去世。约瑟夫斯是一位犹太历史学家。他和罗马人一起写作。这其中有一些妥协，但约瑟夫斯是一位犹太历史学家，他使用的是希腊史学方法，但他写的是那个时期的历史。所以阅读约瑟夫斯的故事非常有趣，约瑟夫斯是那个时期的犹太历史学家，当时福音书正在撰写，保罗书信正在撰写，基督教刚刚开始传播。作家约瑟夫斯是个非常有名的人。他写了《犹太古史》之类的书。
 另一个例子是斐洛。斐洛生活在公元前 20 年至公元 50 年之间，所以耶稣诞生时斐洛大概只有 15-16 岁。他实际上还活着（显然耶稣英年早逝，大概 30 岁出头）。斐洛在耶稣死后还能再活 20 年；他将经历使徒行传，并继续经历使徒保罗的第一次传教之旅，直到公元 50 年。他是亚历山大犹太人。作为亚历山大犹太人，他会非常融入希腊文化吗？他会非常融入希腊文化和希腊思维方式。但他将生活在耶稣生活的那个时代。这个名叫斐洛的人，对希腊哲学以及希腊哲学与犹太教的混合很感兴趣，所以斐洛将成为一名作家。斐洛和约瑟夫是公元一世纪两位主要的犹太作家。稍微了解一下这些人以及他们是谁是件好事。他们写了很多文学作品。

**五、基督教脱离犹太教[62:01-63:31]**

 后来，基督教脱离了犹太教，因为最初基督教被认为是犹太教的一个教派，有法利赛人、撒都该人和拿撒勒人。这些人是基督徒。他们实际上是犹太教的一部分，在罗马帝国中，他们处于犹太教的保护伞之下。最终，基督教将脱离犹太教的保护伞，而当他们这样做时，基督徒与罗马帝国的麻烦就更大了。后来的犹太教将七十士译本和七十士译本视为第二个金牛犊，主要是因为基督徒开始使用七十士译本，因为基督徒开始用它来证明弥赛亚就是耶稣。然后犹太人说，“呃，我们不要七十士译本”，所以它基本上是希腊文化的产物，基督徒接管了七十士译本，所以犹太人基本上在那个时候拒绝了七十士译本。当今世界上一些最伟大的七十士译本学者都是犹太人，伊曼纽尔·托夫和其他一些人。但后来发生了转变。早期七十士译本不仅对传播福音大有裨益，而且对犹太人也有很大的帮助。在基督徒改编了七十士译本后，人们的思想发生了转变，不再使用七十士译本，犹太人也因为基督徒对它的所作所为而鄙视它。

**W. 结论 [63:31-64:52]**

 好的，我们关于文学、教派、犹太教和犹太文化的各种背景的讨论到此结束，新约将处在这样的背景下。接下来我想讨论一下圣经作为上帝的话语，现在我先休息一下，我们将讨论一下灵感的产生过程、正典化的过程、书籍是如何被接受的以及这些书籍是如何传播的。它们是如何被复制、复制、再复制的，并谈谈翻译以及新约是如何从希腊文翻译成英文的。接下来我想讨论一下灵感、正典化，然后是抄写员的传播和复制，直到翻译和我们的现代翻译。接下来我想讨论一下这些。谢谢您的关注。

 由 Ashley Holm 转录
 Jen Straka 编辑
 粗略编辑：Ted Hildebrandt