**Доктор Роберт А. Петерсон, Спасение, Сессия 22,
Спасение и теологические темы, Спасение и**

**Царство Божие**

© 2024 Роберт Петерсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт Петерсон в своем учении о спасении. Это сессия 22, Спасение и теологические темы. Спасение и Царство Божье.

Мы продолжаем наши лекции о спасении, беря библейские теологические темы и проводя их через доктрины, которые мы изучали индивидуально заранее. Спасение и Царство Божье. Царство Божье — это великая и ключевая библейская тема, которая связывает Заветы.

Эквадорский евангельский миссиолог Рене Падилла суммирует основные аспекты Царства. Я цитирую его книгу «Миссия между временами, эссе о Царстве Божьем», Eerdmans, 1985, страницы 189 и 90. Цитируя Падиллу, Царство Божье — это динамическая сила Бога, которая становится видимой через конкретные знаки, указывающие на Иисуса как на Мессию.

Это новая реальность, которая вошла в течение истории и влияет на человеческую жизнь не только морально и духовно, но и физически и психологически, материально и социально. В предвкушении эсхатологического завершения в конце времен она была инициирована в личности и деле Христа. Завершение Божьего замысла все еще лежит в будущем, но предвкушение эсхатона уже возможно.

Новый Завет представляет Церковь как сообщество Царства, в котором Иисус признан Господом Вселенной, и через которое, в предвкушении конца, Царство конкретно проявляется в истории. Интересно, что краткое изложение Падиллой Царства как библейской темы, среди прочего, подчеркивает уже-и-еще-не-измерение Царства. Мы рассмотрим десять спасительных тем в отношении Царства.

Прежде всего, избрание. Хотя часто это упускается из виду, Писание связывает избрание и Царство. Иаков осуждает грех лицеприятия, потому что его читатели благоволили к богатым и пренебрегали бедными.

Иакова 2:5 Послушайте, братья мои возлюбленные, не бедных ли мира сего избрал Бог быть богатыми верою и наследниками Царствия, которое Он обещал любящим Его? Иакова 2:5 Вопреки действиям читателей Иакова, Бог благоволил к бедным, включив их в число избранных для спасения. Иаков хочет, чтобы его читатели признали, что их проявление лицеприятия греховно. Стих 4: И он хочет, чтобы они покаялись.

Он играет словами, уча, что Божье избрание делает бедных, цитата, богатыми верой и наследниками. Что унаследуют те, кого избрал Бог, включая бедных? Бог сделал бедных богатыми верой и наследниками Царства, которое Бог обещал тем, кто любит его, говорит Иаков. Иисус ставит Царство или правление Бога в центр своего послания.

Му раскрывает послание Иакова. Дуг Му, Послание Иакова, стр. 106. Авторы Нового Завета следовали примеру Иисуса, часто используя язык наследования Царства, чтобы описать это окончательное установление царственной власти Бога в жизни его народа.

1 Коринфянам 6:9, 10, 15:10, Галатам 5:21, Ефесянам 5:5. Христиане, как бы бедны они ни были в материальном отношении, обладают духовным богатством в настоящем и ожидают больших благословений в будущем. Именно с этой духовной точки зрения, а не с материальной, христиане должны судить других. Дуг Му.

Петр также связывает избрание и Царство. Перечислив богоугодные качества, которые должны характеризовать жизнь верующих и делать их полезными и плодотворными для Бога, Петр наставляет своих читателей, цитируя: Итак, братия, старайтесь делать ваше звание в избрании твердым; ибо, так поступая, никогда не преткнетесь. 2 Петра 1:10.

Следование христианским добродетелям поможет читателям подтвердить для себя тот факт, что Бог избрал их для спасения и привел их к этому спасению через Евангелие. Петр излагает цель такого образа жизни, цитата Ибо так откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа. 2 Петра 1:10 и 11.

Апостол хочет, чтобы его читатели искали Господа всем сердцем. Если они это сделают, их жизнь покажет это. Они будут иметь большую уверенность, и Бог с радостью примет их в свое вечное царство.

Единение со Христом. Павел связывает единение со Христом и Царство Божье в Послании к Колоссянам. Поделившись содержанием своих молитв за христиан в Колоссах, он заявляет: Отец, цитирую, спас нас от царства тьмы и перенес нас в Царство Сына, которого он любит.

В Нем мы имеем искупление, прощение грехов. Колоссянам 1:13 и 14. Наш милостивый Отец даровал нам переход сфер.

Из царства тьмы он привел нас в царство своего возлюбленного Сына. Теперь мы граждане вечного царства Божьего, и нас ждут еще большие радости. Вот этот парадокс «уже нет-еще».

Бог соединил нас со своим Сыном в искуплении, избавлении от рабства сатаны и себя. Это влечет за собой прощение Богом всех наших грехов. Ф. Ф. Брюс передает мысль Павла, цитата: Те, кто был введен в это новое царство, немедленно наслаждаются главными преимуществами, завоеванными для них его правителем.

В нем они получают свое искупление с прощением грехов. В нем, потому что только как те, кто разделяют воскресшую жизнь Христа, они сделали эффективным в себе то, что он сделал для них. Закрыть цитату, FF Bruce. *Послания к Колоссянам, Филимону и Ефесянам.* Новый международный комментарий к Новому Завету, страницы 52 и 53. Возрождение.

Иисус, Павел и Иоанн связывают воедино новую жизнь возрождения и Царство Божье. Иисус удивил Никодима, когда в ответ на его комментарий о знамениях Иисуса Иисус сказал: Истинно говорю тебе, если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия, Иоанна 3:3. Иисус учит, что независимо от того, какие полномочия или образ жизни приносят с собой евреи, им нужна радикальная трансформация Бога, предсказанная Ветхим Заветом, чтобы увидеть или войти в Царство Божье. Сравните Иезекииля 36:25 и 26.

Всем нам нужно новое рождение, которое приходит свыше, от самого Бога, чтобы войти в спасительное царство Божье. Павел также связывает возрождение и Царство Божье. Откровенно рассмотрев катастрофические результаты, которые последовали бы, если бы Христос не воскрес из мертвых, Павел утверждает, цитата: Но как есть, Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших, 1 Коринфянам 15.20. Когда Павел называет Иисуса первенцем , он имеет в виду, что воскресение Иисуса станет причиной воскрешения его народа к жизни.

Затем он сопоставляет два атома, 1 Коринфянам 15:20-24. Ибо как смерть через человека, так через человека и воскресение мертвых. Ибо как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут, но каждый в своем порядке. Христос первенец , потом, в пришествие Его, те, которые Христовы.

Затем наступает конец, когда он передает царство Богу Отцу, когда он упраздняет всякое начальство и всякую власть и силу, 1 Коринфянам 15:20-24. Первородный грех Адама принес человечеству физическую и духовную смерть. Христос, смерть и воскресение, подчеркнутые здесь, приносит вечную жизнь своему народу. Эта вечная жизнь означает возрождение сейчас и воскресение к жизни в грядущем веке.

Уже, еще нет. Христос умирает и восстает в служении царству, которое будет полностью явлено только тогда, когда он завершит свою роль посредника, передав все своему Отцу. Когда Иоанн размышляет о новом Иерусалиме, он также сочетает образы царства Божьего и новой жизни.

Откровение 22:1-3 И показал он мне реку воды жизни, светлую, как кристалл, текущую от престола Бога и Агнца, среди главной улицы города. По обе стороны реки — дерево жизни, двенадцать раз приносящее плоды, дающее на каждый месяц плод свой. Листья дерева — для благословения народов, и проклятия уже не будет.

Престол Бога и Агнца будет в городе, и слуги Его будут поклоняться Ему. Откровение 22:1-3 В видении Иоанн видит престолы Бога и Агнца по обоим концам прохода. Он также видит картины вечной жизни.

Река воды жизни, текущая от престолов Отца и Сына, и дерево жизни. Ясно, что Иоанн изображает последнее измерение Божьего правления, делая акцент на престолах Бога и Агнца. Иоанн объединяет это с вечной жизнью, как показывает Бил.

Грегори Бил, Книга Откровения, страница 1113 Живые воды, исходящие от Бога и Агнца, представляют вечную жизнь, потому что присутствие Бога дает жизнь всем тем, кто способен войти в близкое общение с ним. Так 22:17, пишет Бил. Кроме того, Царство Божье способствует вечной жизни и изгоняет проклятие, снова как отмечает Бил.

Не будет никакой формы проклятия в Новом Иерусалиме, потому что Божье совершенное, правящее присутствие наполнит город. Престол Бога и Агнца будет в нем. Это было со страницы 1113 комментария Биля.

Предыдущая цитата была со страницы 1107. Призвание Иисуса, Павла и Петра — это призыв к Царствию Божьему. Он не использует слово призыв, но Царь Иисус предсказывает свое будущее, призывая народ Божий получить свое наследие в последнем Царстве Божьем.

Тогда скажет царь тем, кто по правую руку от него: придите, благословенные отца моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира, Матфея 25:34. Это подразумевает вечную жизнь, в отличие от вечного наказания, которое получат неспасенные, стих 46. Павел хочет, чтобы фессалоникийские христиане жили для Бога сейчас, в свете его будущего, призывая их к окончательному проявлению Божьего Царства и славы.

1 Фессалоникийцам 2:11 и 12. Как вы знаете, каждого из вас, как отец своих детей, мы убеждали, утешали и умоляли поступать достойно Бога, призвавшего вас в Свое Царство и славу. 1 Фессалоникийцам 2:11 и 12.

Петр призывает своих читателей укреплять уверенность в спасении, стремясь к христианским добродетелям, которые он только что перечислил. Цитата: Итак, братья, старайтесь и дальше подтверждать свое звание в избрании. Так поступая, никогда не преткнетесь.

Ибо так вам откроется свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа. (2 Петра 1:10 и 11). Жизнь для Бога всем сердцем на опыте подтверждает тот факт, что Бог привел нас к вере во Христа и призвал нас.

Это, в свою очередь, как мы узнаем, что Отец избрал нас, ибо Он привлекает нас к вере в Своего Сына. Он привлекает нас к вере в Своего Сына, тех, кого дал Ему Отец, Иоанна 6, 37-40. Результатом Божьего избрания и призвания нас, и нашей последующей жизни для Него, является Его щедрое приветствие в вечном Царстве Христа.

Обращение. Как мы показали, обращение состоит из покаяния, отвращения от греха и веры и обращения ко Христу, предлагаемого в Евангелии. Новый Завет показывает оба аспекта обращения, происходящие в контексте проповеди Царства Божьего.

Иоанн Креститель и Иисус связывали свои призывы к покаянию с наступлением царства в служении Иисуса. Матфея 3:1-2. В те дни пришел Иоанн Креститель и проповедовал в пустыне Иудейской и говорил: покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное.

Матфея 3:1-2. И Матфея 4:17. С тех пор Иисус начал проповедовать: покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное.

Матфея 4:17. Иисус Христос — великий царственный Сын Давида. 2 Царств 7:12-16.

И мессианский царь, предсказанный Исайей. Исайя 9:6 и 7. Иоанн Креститель указал на Иисуса как на того, кто придет после него и установит царство в его новозаветном выражении. Иисус, как и Иоанн, проповедовал покаяние.

Но в отличие от Иоанна, сам Иисус принес царство в своем учении, исцелении, экзорцизме и других чудесах. В то же время Иисус предсказал большее явление царства в Пятидесятницу, когда Иисус изольет Духа на церковь. Когда он это сделал, когда Иисус это сделал, Петр проповедует мощное послание покаяния.

И многие были обращены. Иисус также предсказал, что величайшее пришествие царства будет сопровождать его второе пришествие. Когда Павел был заключен в тюрьму в Риме, он также присоединился к посланию обращения и царства Божьего.

Лука описывает это, цитата, в Деяниях 28:23 и 24. Многие приходили к Павлу в его гостинцу. От рассвета до заката он толковал и свидетельствовал о Царствии Божьем.

Он пытался убедить их в Иисусе и из закона, и из пророков. Некоторые были убеждены тем, что он говорил, но другие не верили. Деяния 28:23 и 24.

Лука подчеркивал веру как ответ на проповедь Павлом Евангелия во время заключения. Оправдание. Павел объединяет царство и оправдание, когда он говорит о двух Адамах в Римлянам 5. Хотя Римлянам 5:12–21 является классическим текстом о первородном грехе, в его контексте он даже больше фокусируется на искуплении Христа как на основании свободного оправдания для каждого верующего.

Язык Царства пронизывает весь отрывок. Павел говорит о царствовании смерти. Римлянам 5:14 и 17.

И царство греха, стих 21. Этот язык служит контрастным фоном для главного послания апостола о том, что верующие царствовали в жизни. Римлянам 5:17.

И благодати, царствующей в праведности, стих 12. Язык царства Павла, в свою очередь, подготавливает почву для его противопоставления одного преступления Адама, принесшего осуждение, и одного праведного деяния Христа, принесшего оправдание, ведущее к жизни, стих 18. Павел сопоставляет изначальное непослушание Адама, которое сделало людей грешниками, с послушанием Христа, которое сделает Его народ праведным.

Так, в знаменитом тексте Павла о двух Адамах он рассматривает оправдание в контексте Царства Божьего. Усыновление. Тема Царства Божьего настолько пронизывает Священное Писание, что пересекается с большинством картин спасения, включая усыновление.

Мы наблюдаем это в учении Царя Иисуса, когда он говорит о своем возвращении во славе, цитата, чтобы сесть на свой славный престол и отделить овец от козлов, Матфея 25:31. Он будет вечно благословлять свой народ, когда он примет его. Придите, вы благословлены моим отцом.

Наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира, Матфея 25:34. Слова Иисуса «наследуйте Царство» привлекают наше внимание, потому что они смешивают две метафоры, как мы уже говорили ранее, одну семейную и одну царскую.

У царя Иисуса есть царство. И здесь он призывает своих в полное откровение этого царства. Когда он это делает, он говорит им войти в свое наследие, которое является привилегией сыновей и дочерей Бога, которые усыновили их в свою семью.

В последней книге Священного Писания Иоанн представляет новое небо и новую землю. В этом контексте он слышит, цитирую, громкий голос от престола Божьего, возвещающий его утешительное присутствие с его народом, Откровение 21:3. Цитата, затем сидящий на престоле сказал: се, творю все новое и возвещает, что уже совершилось, стихи 5 и 6. Затем Бог обещает, цитирую, жаждущему дам даром от источника воды жизни. Побеждающий наследует все это.

И буду ему Богом , и он будет Мне сыном, стихи 6 и 7. Здесь, как царь, возвещающий конец, Бог говорит как отец, который признает своих приемных детей и обещает им богатое наследие в своем царстве. Бог, царь, который правит своим народом, также является Богом, отцом, который любит тех, кого он милостиво принял в свою семью. На всю вечность он будет их царем и их отцом, и они будут его подданными и его любимыми детьми.

Освящение оба завета координируют Царство Божье и освящение. В видении Даниил видит Бога, цитата, Ветхого днями, сидящего на своем грозном престоле на небесах с мириадами ангелов в качестве слуг и судящего и уничтожающего земные царства, которые противостояли ему, Даниил 7:9-12. Послание Даниила ясно, цитата, Всевышний - правящий царь на небе и на земле.

Это слова Джойс Болдуин в ее комментарии к книге Даниила в серии комментариев к Ветхому Завету Тиндейла, страница 139. Затем Даниил видит, цитирую, некоего сына человеческого, грядущего с облаками небесными, который приближается к Ветхому днями и получает всеобщее и вечное царство, в котором все люди будут служить ему, Даниил 7:13 и 14. Вместе с его царством, с этим языком царства, ибо Ветхий днями и Сын Человеческий являются ссылками на народ Божий.

Шесть раз они названы святыми или праведниками, Даниил 7, стихи 18, 21, 22, и два раза 25 и 27. Всевышний восторжествует над всеми земными царствами, избавит своих святых, и они будут царствовать с Ним вечно, стихи 15-27. После того, как Иисус рассказал притчу о плевелах на поле, его ученики попросили его объяснить ее им, Матфея 13:36.

Он определил сеятеля доброго семени как сына человеческого, поля как мир, доброе семя как детей Царства Божьего, сорняки как детей дьявола, а врага, посеявшего их, как дьявола, стихи 37-39. Затем Иисус применил образ сорняков, собираемых и сжигаемых, к судьбе потерянных. Сын человеческий пошлет своих ангелов, и они соберут из его царства всех, кто вызывает грех и виновных в беззаконии.

Они бросят их в пылающую печь, где будет плач и скрежет зубов, стихи 41-42. Совсем иная судьба будет у спасенных, цитата, тогда праведники воссияют, как солнце в царстве отца своего, Матфея 13:43. Иисус, ссылаясь на Даниила 12:3 в Септуагинте, не учит теологии заслуг, что праведники заслуживают благосклонность Бога, скорее, праведники - это благочестивые, спасенные даром по Его благодати, хотя об этом здесь не говорится.

Иисус противопоставляет их виновным в беззаконии, стих 41. Карсон помогает нам, цитата, эти праведники, когда-то светила мира, теперь излучают совершенство и испытывают блаженство в осуществлении своих надежд, близкая цитата, Карсон Мэтью в комментарии к Библии «Expositors», страница 327. Прожив святую жизнь по благодати Божьей, они будут отражать славу Божью в Царстве своего Отца, стих 43.

Павел также связывает Царство Божие и освящение. Христиане в Риме решительно расходятся во мнениях относительно чистой и нечистой пищи и соблюдения святых дней. Он призывает как сильных, так и слабых верующих, то есть верующих язычников и иудеев соответственно, содействовать единству между собой.

Они не должны судить друг друга, но должны быть осторожны, чтобы не побудить друг друга ко греху, Римлянам 14:13. Они не должны преувеличивать значение второстепенных вопросов, потому что, цитата, Царствие Божие не еда и питие, но праведность, мир и радость во Святом Духе, стих 17. Хотя он часто говорит о судебной праведности в Послании к Римлянам, контекст указывает, что здесь он говорит о моральной праведности верующих.

Святость. Павел учит, что самое важное в Царстве Божьем — это не наши взгляды на спорные вопросы, а святость, единство и радость, которые вселяет Дух. Сохранение.

Иисус учит своих учеников, что они не должны следовать нравам царей язычников, которые господствовали над своими подданными. Вместо этого, те, кто в царстве Иисуса, должны следовать примеру самого Иисуса, который сказал, Лука 22:27, Я посреди вас, как служащий, Лука 22:27. Иисус обещает им благословения своего будущего царства.

Я даю вам Царство, как и Отец Мой даровал Мне, да ядите и пиете за трапезою Моею в Царстве Моем, и сядете на престолах судить двенадцать колен Израилевых. Луки 22, стихи 29 и 30. Далее следует обещание Иисуса молиться за Петра, чтобы его вера не ослабела окончательно от нападения сатаны, стихи 31 и 32.

Петр отрекается от всякого, кто мог бы сделать это, стих 33. Затем Иисус предсказывает, что Петр отречется от него трижды в стихе 34. В контексте, касающемся будущего Царства Божьего, Иисус предсказывает, что Петр будет стойким в своей вере, цитирую, даже после ужасных колебаний.

Почему он преуспел? Не из-за величия своей преданности Христу. Он выстоял, потому что его Господь сохранил его, помолившись за него. Я снова цитирую себя.

Наше надежное спасение, сохранение и отступничество, стр. 30. Милостиво, прославленный Христос, в своей роли небесного царя, делает то же самое сегодня для своего борющегося народа. Павел также учит о сохранении Богом своих святых в контексте царства.

Подтвердив божественность Христа и его царствование над всяким начальством и властью, Колоссянам 2:10 , Павел рассказывает, как Бог возродил и простил всех, кто верит в Иисуса, стих 13. Следующие слова Павла описывают сохранение Богом своего народа на кресте Христа. Цитата: он стер свидетельство о долге с его обязательствами, которые были против нас и противостояли нам, и убрал его, пригвоздив его к кресту.

Он разоружил начальства и власти и опозорил их публично. Он восторжествовал над ними в себе, Колоссянам 2, стихи 14 и 15. В своем искуплении Христос заплатил долг греха, который мы не могли заплатить, и он заплатил его полностью.

На этом основании Бог, цитирую, простил нам все наши грехи, стих 13. Слова апостолов в стихе 15 образуют включение со словами в стихе 10. Христос, победоносный царь, победил злые духовные силы.

Верующие будут стойкими до конца и будут спасены, потому что Бог хранит их. И одним из важных оснований сохранения является спасительное дело Царя Иисуса, как мы видели, когда говорили о сохранении. Другой, извините, приближающийся к смерти, Павел лично свидетельствует о том, что Бог хранит его спасенным для входа, цитата, в его небесное царство, 2 Тимофею 4.18. В заключительных личных замечаниях, во втором письме к Тимофею, апостол просит его прийти и послужить ему.

Тон Павла смешанный, он говорит о друзьях и врагах. Он сообщает, что в начале судебного разбирательства он был один. Однако уверенность Павла в этой жизни и в будущей не в человеческой поддержке, а в Господней.

Бог укрепил его, дав ему возможность проповедовать Евангелие. Прежде чем воздать Богу хвалу, он заканчивает на триумфальной ноте, цитата: Господь избавит меня от всякого злого дела и введет меня в Свое Небесное Царство. Ему слава во веки веков. Аминь. 2 Тимофею 4:18.

Ярбро подчеркивает, что Бог хранит своего апостола. Цитата: Павел ожидает скорой смерти. Даже в смерти верующий не отделен от Христа. Римлянам 8:37-35. Приведет меня в безопасности относится к искупительной работе Христа, которая обеспечивает прибытие верующего в Его Небесное Царство.

Это на небесах. Письма Ярбро к Тимофею и Титу. Комментарий к Новому Завету от Pillar, страницы 455–456.

Вечная жизнь и прославление. Писание координирует темы вечной жизни и славы с Царством Божьим. Мы видим это в Евангелиях, по крайней мере один раз у Павла и в Откровении.

Как мы заметили, Иисус, говоря царским языком, обещал вечные благословения тем, чья преданность ему подразумевает жертвенность. Матфея 19, стихи 28 и 29. Истинно говорю вам: при обновлении всего, когда сядет Сын Человеческий на престоле славы Своей, сядете и вы, последовавшие за Мною, на двенадцати престолах судить двенадцать колен Израилевых.

И всякий, кто оставит домы, или братьев, или сестер, или отца, или мать, или детей, или земли ради имени Моего, получит во сто крат и наследует жизнь вечную. Матфея 19:28 и 29. Кроме того, возвращающийся Царь Иисус, разделив верующих и неверующих, обещает первых.

Приидите, благословенные Отца Моего, наследуйте Царство, уготованное вам от создания мира. Матфея 25:34. В конце той же беседы Иисус обещает им вечную жизнь.

Матфея 25:46. Павел призывает фессалоникийцев стремиться к освящению, напоминая им, что Бог призвал их, цитирую, в Свое Царство и славу. 1 Фессалоникийцам 2:12.

Хотя Павел не говорит о Царстве Божьем так часто, как Иисус, здесь он объединил Царство с любимой темой, славой, в трех словах. Откровение также объединяет царский язык с картинами окончательного спасения. Иисус обещал каждому победителю в церкви Лаодикии, цитата, побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцом Моим на престоле Его.

Откровение 3:21. Таким образом, Иисус обещает доступ к последней части Царства Божьего тем, кто победит оппозицию мира. Позже Иоанн говорит о тех, кто очистился искуплением Иисуса.

Откровение 7:16 и 17. Они пребывают перед престолом Божиим и служат Ему день и ночь в храме Его. Сидящий на престоле укроет их.

Они не будут больше алкать, не будут больше жаждать, не будет больше палить их солнце и никакой зной.

Ибо Агнец, Который среди престола, будет пасти их. Он будет водить их к источникам вод жизни, и отрет Бог всякую слезу с очей их. Откровение 7:16 и 17.

Мне нравится эта смешанная метафора. Агнец будет их пасти. Агнец, конечно, любимое обозначение Христа в апокалипсисе.

Таким образом, Иоанн сочетает язык царства с образами окончательного избавления Богом своего народа, включая их доступ к источникам вод жизни. Кроме того, Откровение уместно связывает окончательное правление Бога с поклонением Его народа. Откровение 11:15 по 18.

Царство мира соделалось царством Господа нашего и Христа Его, и будет царствовать во веки веков. И 24 старца, сидевшие перед Богом на престолах своих, пали ниц и поклонились Богу, говоря: благодарим Тебя, Господи Боже Вседержитель, Который еси и грядешь, что Ты приял силу Твою великую и начал царствовать. Народы рассвирепели, но пришел гнев Твой.

Пришло время судить мертвых и дать награду рабам Твоим, пророкам, святым и боящимся имени Твоего, великим и малым. Откровение 11:15-18. В нашей следующей лекции мы рассмотрим тему завета, библейско-богословскую тему завета, а также увидим, как она пересекается со многими из этих доктрин спасения, которые мы изучали на протяжении этих лекций.

Это доктор Роберт Петерсон в своем учении о спасении. Это сессия 22, Спасение и теологические темы. Спасение и Царство Божье.