**罗伯特·彼得森博士，《救恩》，第 2 节，**

**救恩的应用和与基督的联合**

© 2024 Robert Peterson 和 Ted Hildebrandt

这是罗伯特·彼得森博士关于救恩的讲课。这是第二节，救恩的应用和与基督的联合。

我们继续讲解救恩，介绍救恩的应用，我们认为大多数教义都适用于这个领域，我们希望将救恩的应用放在救恩的更广阔的全景中。

在“救赎”标签下，我们有“拣选”（不属于“救赎的应用”）和“荣耀”（也不属于“应用”），所以让我来做一个全景图，并说明这些教义是如何契合的。救赎全景图涉及上帝在创世之前对救赎的计划。这涉及到诸如“拣选”和“预定”之类的主题，当我们谈论救赎教义及其拯救方面时，我认为它们是圣经中的同义词，尽管预定可以被视为上帝命定一切发生之事的更大范畴，而不仅仅是救赎。

所以无论如何，上帝在创造之前就计划了救赎，这就是选举。上帝实现了救赎，他在创造和选举之前就计划了救赎。他在公元一世纪通过基督实现了救赎，他的化身、无罪的生活、死亡和复活，尤其是他的升天、倾泻圣灵、为教会祈祷，甚至他的第二次降临也是他救赎工作的最终结果，如果你愿意的话。

上帝在创世之前就计划了救赎，并在公元一世纪通过基督实现了救赎。当圣灵将我们与基督联合时，祂在时间和空间中实施救赎。这就是救赎的应用，我们将要学习的大部分教义都与救赎的应用有关。

这些包括与基督联合、呼召（这只是一个概述）、重生、皈依、称义、收养、圣化和坚忍。上帝不仅计划了救赎，实现了救赎，并通过圣灵将其应用于他子民的生活，而且他还将在末日完成它。因此，救赎是计划好的、完成的、应用的和完成的。

我们将要讨论的荣耀和永生的主题完全属于救赎的圆满。因此，再一次，我们将根据救赎的广阔全景来研究救赎的教义。我们将把选举视为属于上帝的救赎计划。

我们不会讨论救赎的应用，这与基督的为人和工作有关。我已经为 biblicalelearning.org 做了一系列关于这些主题的讲座，所以我们不会讨论救赎的成就。我们主要讨论救赎的应用、与基督的联合、呼召、再生、皈依、称义、收养、圣化和坚忍。

最后，我们还将讨论一个与救赎的圆满结束有关的话题，即荣耀。如果这些事情不全都属于救赎的应用，为什么还要把它们放在一起呢？因为它们都与救赎有关。在开始与基督联合之前，还有几个介绍性问题。

第一，我至少应该介绍一下神学方法论。有不同的方法。例如，有哲学神学。

我的理解，当然，我们所做的一切的目的是实用神学、布道、传教、咨询等等。但这是大多数福音派基督徒的标准神学方法。我们从解经开始。

我们从圣经开始，仔细研究旧约和新约中的圣经教义。我们转向圣经神学，它建立在释经学的基础上，研究圣经的故事，即创造、堕落、救赎和圆满的救赎模式。我们在第一堂课中用四重网格和故事情节来介绍救赎。

释经学滋养了圣经神学，正如你最严厉的老板所定义的那样，圣经神学是上帝特殊启示的进步，是其在圣经历史特征中不断展开的历史。神学还有另一种历史意义。从圣经中的圣经神学的角度来看，它是历史的。

从圣经之外的历史神学的角度来看，它也是历史的。历史神学是教会试图通过历史来理解圣经。所以我们有教父时期，有特土良和爱任纽等教父的作品，尤其是奥利金。

尤其是奥古斯丁，他被认为是教父时期的顶峰。如果要追溯年代，公元 400 年是合适的。当时他事业兴盛，著作颇丰。

例如，中世纪时期有圣安瑟伦，他为我们留下了一部关于基督事迹的伟大著作。 《科尔达乌斯人》，讲述了上帝为何成为人。最著名的中世纪神学家是圣托马斯·阿奎那。

公元 1200 年左右对他来说是个不错的时间。教父神学、中世纪神学、宗教改革神学。路德于 1517 年将这一论题钉在教堂门上，为我们提供了一点支撑。

加尔文的年代是 1509 年至 1564 年。他们和乌尔里希·茨温格利一起是权威的改革者。宗教改革是对圣经在释经、神学、布道、崇拜等各方面进行的一次伟大复兴。

宗教改革是基督教神学史上的一个重要时期。宗教改革后时期对路德宗和改革宗教义都很重要。路德宗和改革宗神学分别从路德和加尔文发展而来。

启蒙运动之后，我们进入现代时期，人类理性得到提升。启蒙运动有好的一面，也有坏的一面。人类理性凌驾于圣经之上，这不是好事。

并一直延续到现代时期和我们自己的后现代时期。值得注意的是，尽管圣经神学建立在释经学的基础上，但历史神学并非直接建立在两者之上。相反，如果要图解这一点，释经学为圣经神学提供养分，并最终走向系统神学。

但历史神学经常被画成图，以一定的角度呈现。它不是直线。它是以一定的角度呈现的。

在理解圣经的教义时，需要考虑到这一点。我们不能忽视时代和先人的智慧。例如，我们不会凭空发明三位一体的教义，就像上帝在创世之初所做的那样。

但是我们当然依赖特土良和奥古斯丁等人的见解、他们的阐述和基督教会的伟大会议。如果不了解不同的观点，我们怎么能理解主的晚餐呢？例如罗马天主教、路德宗、改革宗和纪念派。如果没有这些信息作为我们思考的一部分，我们就无法正确理解它。

但所有这些都是通往系统神学的途径，系统神学是人类试图理解圣经教义的一种尝试。对旧约和新约圣经的解释和仔细处理是圣经神学的基础，它关注的是圣经自身故事的展开。历史神学不在圣经之内，而是在圣经之外，因为历代以来，男男女女都在努力理解圣经的教义，有时好，有时坏。

所有这些都需要考虑，甚至更多，因为真正的系统神学涉及许多学科。我坦白地说，严格地说，我更像是一个释经神学家，而不是一个系统神学家。我的意思是，我是系统神学家，但系统学家必须考虑到各种领域的大量人类知识才能做好这项工作。

但无论如何，最终目标是系统化上帝在他的圣言中给出的教导，因为它是由基督教教义的历史所揭示的，还有更多。关于我们将要研究的特定教义，我需要提到历史神学。我们不会为每一项教义探索历史神学，而且我们没有时间。

坦率地说，我们将要研究的三个教义比其他教义更为重要，那就是选举论。我们必须了解不同的观点，可以追溯到奥古斯丁和伯拉纠，一直到路德和伊拉斯谟之间的辩论，例如加尔文和他的对手，以及 17 世纪早期荷兰的著名战役，阿米纽斯主义和加尔文主义由此脱颖而出，各自提出了五点。忽视所有这些就是不理解圣经的教义以及善良的人对圣经的理解。

我们想这样做。除其他事项外，必须研究正当理由的教义。当然，在圣经中，我们确实相信唯独圣经；我们所有人都使用不同的来源来表达我们的信仰。

如果你不这么认为，那你就太天真了。我们都受到传统的影响，出于我们自己的原因，我们在研究神学甚至经验时肯定会用到我们的头脑，不管我们是否意识到这一点。但唯独圣经，或者说唯独圣经，并不意味着我们只用圣经来构建神学。

这意味着圣经在构建神学方面是至高无上的，我们的目标是刻意而持续地将经文置于我们的理性、传统和经验之上。为了辩护，我们必须考虑罗马天主教和宗教改革关于辩护的教义。它们非常不同。

同样，圣化也需要一些较近的历史神学，因此我们希望从这些角度探索对基督教生活的特定理解。路德宗、卫斯理宗、凯斯维克宗、五旬节宗和改革宗。它们都很重要。

它们都包含真理的某些方面。它们都同意最重要的事情，但它们是不同的，我们需要努力公平地解决这些差异，以尽可能地理解圣经的教义。与基督联合。

实际上，我们的讲座是从与基督联合开始的。所有这些都是介绍性的，在我看来，再次运用我的人类理性，这是必要的。与基督联合。

在进入系统神学和系统神学范畴——与基督联合之前，我将用简短的圣经摘要来介绍这些教义。圣经摘要。

与基督联合可以追溯到旧约中的代表概念。所有人类都由亚当代表，然后以色列由亚伯拉罕、摩西和大卫代表。我们可以称他们为圣约中保。

人子和主的仆人在旧约中指的是以色列，但即使在旧约中，也有迹象表明有个人是人子和主的仆人。新约澄清了耶稣是亚伯拉罕的真正儿子，是更伟大的摩西，是应许给以色列的弥赛亚，是新的也是最后的大卫。他也是人子和主的仆人。

那些渴望成为以色列人的人必须与耶稣基督联合，因为他是真正的葡萄树，在他里面的人是枝子。与基督联合的概念也体现在保罗的基督神学中。我们将看到，在基督里，我们得到一切救赎的祝福。

救赎是属于我们的，因为我们在基督里，不再在亚当里。这就是我们简短的、太简短的圣经总结——与基督联合，系统表述，概述。

我们想定义与基督的联合。我们想表明我们对联合的需要。我们想谈论三位一体和与基督的联合。

一个引人入胜的话题。对与基督联合的描述。它是明确的、个人的、持久的。

耶稣的故事和与基督的结合。因着上帝的恩典，通过信仰，我们参与了耶稣的故事。这太不可思议了。

然后是救赎的各个方面。我们要研究的救赎的另一个方面是与基督的联合。因为联合是其他方面所涵盖的范畴。

这是一个更大的圆圈，称义、圣洁、收养等等都是其中的小圆圈，是更大集合的子集。这些是我们的头脑，是我们与基督联合的范畴。与基督联合的定义。

与基督联合是圣灵的工作，将人与耶稣及其所有救赎利益联系起来。正如加尔文在《基督教研究所》第三卷第一部分中所说，只要我们与基督分离，他为我们所做的一切都不会对我们有益。只有当我们被接枝到他身上时，用圣经的话来说，他才成为我们的，他为我们完成的一切都成为我们的。

以弗所书 1 章说，一切福气都是我们与基督联合而得。天上一切属灵的福气都是我们与基督联合而得。在救恩全景的映照下，我们才能更好地感知和理解联合。

上帝计划救赎，因为他在创造之前就选择了救赎之人。上帝之子实现了救赎，因为他通过自己的死亡和复活救赎了上帝的子民。上帝圣灵实施了圣父计划并由圣子完成的救赎。

救恩应用最全面的范畴是与基督联合。其实，我们可以简单地说救恩的应用就是与基督联合。顺便说一句，我的总结太简单了，因为上帝是一位上帝，三位一体在他之外的所有工作都是不可分割的。

三位一体中一位的工作就是整个三位一体的工作。我们这样说并不混淆位格。我们不会把圣灵或圣父钉在十字架上。

但是圣经本身表明，上帝在基督里使世界与自己和好，哥林多后书 5 章 19 或 20 节左右。希伯来书，我总是忘记这节经文。希伯来书告诉我们，上帝通过永恒的精神将自己献给了上帝。

应该是希伯来书 9:14。我本来想告诉你错误的经文。我很高兴我查了一下。换句话说，天父确实计划了救赎，但最好说三位一体计划了救赎，尤其是天父。

的确，圣子完成了救赎，但更确切地说，三位一体完成了救赎，尤其是圣子。正如我们将看到的，三位一体实施了救赎，尽管那里的主要工作者是上帝，圣灵。顺便说一句，为了完成，三位一体将完成救赎。

我们需要与基督联合。我发现，从神学角度来看，救赎应用的每一个方面都可以被理解为问题的解决方法、疾病的良药和需求的满足。正如我们已经暗示的那样，我们需要与基督联合，但实际上我们需要与基督分离。

在神拯救我们之前，用保罗的话来说，我们与基督是分离的。以弗所书 2:12。在世上没有指望，没有神，ESV。我们需要与基督联合，但与基督分离。

就像这样。我们在这里，基督在这里。在他里面有罪的赦免、永生和救赎的一切祝福。

我们在这里与他分离。因此，这种语言使用空间或位置语言来表示缺乏关系。上帝仁慈地派他的儿子来作为调解人。

因为圣灵使我们在基督耶稣里与基督联合，我们这些外邦人，从前远离他，如今却因着基督的血，得以亲近他。以弗所书 2:13。2:12，我们与他隔绝。2:13，我们已经亲近他了。

结果，我们信徒，被同一个灵所感动，得以进到父面前，我们不再是外人和陌生人，而是与圣徒同国，是神家里的人了。以弗所书 2:18 和 19。我并不是要忽略犹太信徒。

这是一个非常光荣的地位。我们是嫁接到以色列葡萄树上的野橄榄枝。感谢主赐予我们犹太信徒，感谢上帝在世界各地亲爱的犹太人生活中所做的工作。

我们需要与基督联合，这就意味着我们要与基督、三位一体分离，并与基督联合。与基督联合意味着我们与三位一体联合。上帝是独一的。

我们区分人。我们不会混淆他们，但我们绝不会将他们分开。与基督联合意味着重新联合，而不是重新联合，而是与三位一体联合。

要理解这个伟大的真理，我们必须总结三位一体的教义，而我的笔记没有做到这一点。上帝只有一个，他以三个位格永恒存在。

神并不多，只有一个。他以三位一体永远存在。

哦，新约比旧约更清楚地揭示了这一点。事实上，这是圣经故事的展开。这是恩典的教义，告诉我们上帝一直以来的行事方式。

因为在道成肉身中，我们知道神格中有两位，两位位格。而在五旬节，我们得知，事实上，神格中一直有三个位格。只有一位神，申命记 6:4。耶和华，我们的神以色列，他是独一的主。

前书 2:5。只有一位神，在神与人之间只有一位中保，就是降世为人的耶稣基督。新约从未违背旧约关于神统一性的教义。然而，由于道成肉身、五旬节、反思这些教义、反思这些事件的使徒书信，我们得知这位神永远以三种模式、三种存在方式、三位一体的形式存在，即圣父、圣子和圣灵。

因此，即使与世界上其他的一神教相比，我想到的是犹太教和伊斯兰教；与他们对上帝的看法不同，基督教的上帝永远不会孤独。在约翰福音 17 章 26 节中，耶稣说，父啊，你爱我，也许早在 1724 年，在创世以先。永恒地，神格的三个位格之间存在着交流，一个上帝。

这里充满友谊。这里团结一致。这里互相关爱、互相分享。

因此，上帝并非出于需要而创造，而是出于他自己的仁慈、恩典和善良。上帝只有一个，他以三位一体的形式永远存在：圣父、圣子和圣灵。既然上帝只有一个，我们永远不会将三位一体分开，但我们会区分三位一体。

父不是子。父不是灵。子不是父。

圣子不是圣灵。我不会再这么说了，但你明白我的意思。我们不会混淆人。

只有圣子道成肉身。哦，圣灵使童贞女怀孕，但圣灵没有道成肉身，圣父也没有。只有圣子道成肉身，为我们而活，爱我们，为我们而死，并作为我们复活的初熟果子复活。

一位永恒、无限、有位格的神，永远以圣父、圣子、圣灵三位一体的形式存在。我们永远不会将他们分开。我们确实会区分他们，但不会混淆他们。

需要说明的另一点是三位一体相互栖居。这让我们对与基督联合的理解达到了这一点，因为三位一体的相互栖居有助于我们理解与基督联合。旧约和新约都提到一神论。

三位一体是不可分割的，因为上帝是唯一的。我们区分他们，但又不混淆他们。因此，在马太福音 3:16 和 17 中，只有圣子受洗。

只有圣父在天上说话。这是我心爱的儿子。只有圣灵以神显的形式、以可见的、感性的、属于感官的形式降临。

感官，这就是我想要的词。感官这个词不太合适，因为它有不好的含义。无论如何，从感官的角度来看，圣灵被视为一只鸽子。

三个位格是不同的。因为神是一，所以神格的三个位格是彼此内住的。否则，就是三个神了。

神学家们称此为，我会告诉你，我现在退休了，我会透露行会的秘密之一。我们喜欢这些大话，因为它们让我们有事可做。因为那时你需要我们。

退休后，我不再需要工作了。实际上，我每周写作五天，但这没问题。有这样的工作真是一种幸福。

但我现在不是在课堂上正式授课。Perichoresis 是神格的三位一体的相互居住，在希腊语中称为circumcession ，源于拉丁语，并称为 co-inherence。神学家称圣父、圣子和圣灵彼此之间的相互居住为 perichoresis、 circumcession和 co-inherence。

有一些表示周围的介词，例如 perimeter、 circum ，例如circum 、 circum 、circumference，还有一些表示存在、在周围的词。这很糟糕。你无法根据词根确定这些词，但它或许可以帮助你记住 perichoresis、 circumcession或 co-inherence。

约翰福音最清楚地阐述了这一点。父住在子里面，约翰福音 14:10。腓力，你不明白吗？我在父里面，父在我里面。地上的儿子这样说。

父在子里面，约翰福音 17:23。子在父里面，约翰福音 14:20。父与子又彼此相在，约翰福音 17:21 和 23。这不是一门关于三位一体的课程，所以我不能详细讲解所有这些事情，但约翰福音 17:20。我不但为这些事求，约翰福音 17:20，也为那些因他们的话信我的人求，使他们都合而为一。

耶稣为信徒和未来信徒的合一祈祷，正如你父在我里面，我在你里面。然后耶稣说了令人震惊的话，愿他们也能在我们里面。什么？这是一个令人震惊的声明。

凭借上帝的恩典，这么说不太好。凭借上帝的本性，三位一体的位格彼此相依。凭借上帝伟大的恩典，三位一体不仅居住在我们心中，而且具有一种生物性的、有限的、衍生的、有限的意义。

我们居住在神性中。如果圣经本身没有这样说过，没有人会编造这些东西。天哪！只有在教授神学时，我才会在极端情况下惊呼。

圣灵将我们与圣父、圣子和圣灵结合在一起。由于圣灵将我们与三位一体结合在一起，上帝就住在我们里面。事实上，我是否不好意思告诉你？不，因为我们总是在不断学习。

但在教授神学多年之后 一年多前，我不知道，30 年过去了，在写一本关于与基督联合的书时，我开始明白一直以来都是正确的，即圣灵的内住，三位一体的内住，是谈论与基督联合的一种方式。就是这样！主与我们同在，在我们里面意味着我们与基督联合。我再说一遍。

内住是与基督的现在和持续的结合。上帝不会让我们孤单。他让我们与他的儿子联合，而这其中的一部分就是内住于我们。

上帝住在我们里面。保罗习惯性地说圣灵住在我们里面。不过，我不会读那些地方，也许读八、九遍。

圣子六次住在我们里面。罗马书 8:10、哥林多后书 13:5、加拉太书 2:20、以弗所书 3:17、歌罗西书 1:27、歌罗西书 3:11。再说一次。保罗教导说，圣子六次住在信徒里面。

罗马书 8:10，哥林多后书 13:5，加拉太书 2:20，以弗所书 3:17，歌罗西书 1:27 和 3:11。并且两次提到父神住在我们里面。哥林多后书 6:16，以弗所书 2:22，哥林多后书 6:16，以弗所书 2:22。这意味着父神、子神和圣灵住在信徒里面。我应该澄清一下。

我所说的一切都是真的，因为这是圣经的教义，但我们要区分上帝的普遍存在或无所不在和他的特殊存在。天哪。也许我们需要区分他最特殊的存在。无论如何，天父无处不在，他也存在于信徒之中，但他最特殊的存在是在天堂，上帝居住的地方。

圣子的存在，是因为他在道成肉身之外继续无处不在。那是另一个话题。他在肉身中无处不在。

圣灵在神的右手边，以祂独特的存在而存在，但祂也住在我们里面。圣灵无处不在，但祂以祂独特的存在而存在于信徒里面。因此，可以说圣灵是神特别赋予其居住的位格。

耶稣应许求父差遣圣灵永远与信徒同在。约翰福音 14.16。耶稣在约翰福音 14 章 17 节中教导门徒有关圣灵的事。引用：你们确实认识他，因为他常与你们同在，并且要在你们里面。

耶稣说，正如我们刚才看到的，父与子都在信徒里面，将与他们同在。约翰福音 14:23。此外，耶稣鼓励门徒，告诉他们，当圣灵降临时，他们就会知道我在父里面，你们在我里面，我也在你们里面。约翰福音 14:20。我以为约翰福音很容易理解。

嗯，既是又不是。一位德国神学家曾说过，德国新约学者约翰福音是一条河，小孩可以涉水，大象可以游泳。这是真的。

还有什么比这更好的经文可以给寻求者呢？因为孩子们可以涉足约翰福音，救赎的信息在一章又一章中，耶稣直接对我说话。阿门。同样，在同一本福音书中也有一些大象水，我们现在正被这些水弄得有点湿透。

耶稣和信徒彼此相依。约翰福音 6.56.15.4 和 5。在他著名的祭司祷告中，耶稣祈祷未来的信徒能与父和子同在，正如父和子彼此相依一样。我们已经读过。

17:20-21。虽然鲜为人知，但保罗教导信徒在父与子里面。帖撒罗尼迦人则在父神和主耶稣基督里面。帖撒罗尼迦前书 1:1-2 和帖撒罗尼迦后书 1:1。这样的教导令人震撼。

我们如何理解三位一体与我们三位一体彼此相依的方式相似？首先，我们必须区分造物主上帝和他的受造物。上帝居住在我们心中并不意味着我们成为神。我们不是小神祇。

上帝永远是我们的救主，我们永远是他救赎的受造物。第二，圣父、圣子、圣灵永远彼此居住，他们居住于我们之中始于我们皈依之时。第三，三位一体的相互居住属于他们的神性。

这是他们作为上帝的本性。但上帝住在我们里面，是靠着恩典，通过对主耶稣基督的信仰。这是与基督联合的描述。

它是决定性的。它定义了我们是谁。它是个人的还是亲密的，它是永恒的。

与基督联合是决定性的。联合定义了我们作为上帝子民的存在。彼得描绘了上帝使用信徒作为活石，通过基督这块活石为上帝建造圣殿。

彼得前书 2:4 和 5。在描绘了与基督联合的这幅美丽图画之后，彼得补充说，你们从前算不得子民，但如今是神的子民。你们从前未曾蒙怜悯，但如今蒙了怜悯。第 10 节，与基督联合，定义了我们。

我们是上帝的子民，通过与上帝儿子的结合，我们尝到了上帝的怜悯。我们像哥林多人一样，在基督耶稣里领受了上帝的恩典。哥林多前书 1:4。没错。

挣扎、混乱的哥林多教会，至少是大多数人，都得救了，信了基督耶稣。哦，保罗在第 5 章中承认了所谓的兄弟，他与继母同住，就像一个与妻子同住的男人。保罗真的疯了。

他说，异教徒不会这样做。哦，他太生气了。但是这些挣扎、笨手笨脚、困惑的人，拥有精神上的天赋，却滥用其中的大部分，在非信徒面前互相告状，误解了死者的复活，因此，推断耶稣的复活。

他们在基督耶稣里。感谢上帝，因为这也给了我们希望，因为我们有时也像他们一样。与基督的联合，就描述而言，是决定性的。

这是个人的。基督爱我们，却不顾及我们之外。因此，卫斯理区分了基督里的上帝和我们。

耶稣死在十字架上。我们没有死在十字架上。他死了，这样我们就不必遭受上帝的愤怒。

那是在我们之外的。那是客观事件和事实。卫斯理将我们之外的神与我们内在的神（圣灵与基督联合）区分开来。

这是个很好的区分。这也是客观真理，因为上帝在他的圣言中将它赐给了我们，尽管我们试图主观地理解它。但它是主观的，因为它是个人的。

基督在我们之外爱我们。当我们无法自救时，他为我们而死。然而，与基督联合，上帝在我们里面工作。

与基督联合让我们近距离、切身地感受到神的恩典。为此，保罗用婚姻关系的亲密画面来描绘与基督联合。哦，他用了不同的画面来描绘与基督联合。

基督的身体是圣灵的殿堂，他用婚姻和婚姻之外的性结合来描绘。性交的亲密关系。你知道吗，他告诉哥林多人，他们不仅还在去有偶像的寺庙，而且有些人还经常去妓女那里。

你们不知道你们的身体是基督身体的一部分吗？哥林多前书 6、15 及以下。那么，我应该把基督身体的一部分变成妓女的一部分吗？绝对不行！这是翻译。这是我的惊呼。

我坚信绝对不会。但愿永远不会。打消这个念头。

绝对不是。也许可以粗略地解释一下，天哪。不是真的，但你明白我的意思。

你们岂不知与娼妇联合的，便是与娼妇成为一体吗？与主联合的，便是与主成为一灵。正如戈登·费在他的保罗著作中所教导我们的，在保罗的书信中，不加区分的kurios （主） ，指神，总是主耶稣。与主耶稣联合的，就是与主成为一灵。

哥林多前书 6:15 至 17。保罗不仅使用人类关系中最亲密的婚姻，还使用人类关系中最亲密的方面——性交，来描绘与基督的结合。这是明确的。

这是非常私人的事情。上帝爱我们。我们是他的。

他是我们的。保罗将婚姻关系中丈夫和妻子身体的结合比作婚姻关系。我不会编造这样的东西。

这是我们与基督之间的精神结合。我们与基督的结合确实是个人的。我们仍在描述与基督的结合。

它定义了我们。它代表了我们。无论我们其他方面如何，我们都是基督里的人。

这是一种个人的、亲密的结合。这不是一种持久的结合。而是永久的。

上帝不会将那些他已与基督联合的人与基督分开。上帝的恩典是无比巨大的。与基督的联合不是暂时的，而是永久的。

保罗写道，你们既听见真理的道，就是那叫你们得救的福音，信了他，就受了所应许的圣灵为印记。以弗所书 1 章 13 节。这段经文表明三位一体在印记信徒方面发挥着积极作用。

神圣的被动语态是，你被封印了。主动语态是，上帝封印了你。神圣的被动语态是，你被封印了，表明天父上帝是主动封印上帝子民的封印者。

上帝的印记不是圣父，也不是圣子，而是旧约先知所承诺的圣灵。

印记发生在他身上。也就是说，在与基督联合的背景下。正如下一节经文所暗示的，这个印记的主要含义是救赎的永恒性。

你们既听见真理、真理的道、就是那叫你们得救的福音，又信了主，就受了所应许的圣灵为印记。圣灵是我们得基业的首付，直等到地被赎，使他的荣耀得着称赞。保罗后来在以弗所书中使用印记强调了这一点。

以弗所书 4，30。不要让上帝的圣灵担忧。你已被他封印，等待救赎之日。

以弗所书 4，30。父用圣灵的印记来印证信徒与基督的联合，这是神学上最重要的意义。我再说一遍。

主要的神学信息是父用圣灵的印记来印记信徒与基督的联合的意义。父用圣灵的印记来印记我们的联合。因此，这一切的主要意义是上帝保护他的圣徒。

你已经受了祂的印记，等待救赎之日。等待救赎之日。我们与基督的结合是如此永久，甚至死亡也无法打破这种结合。

正如约翰所揭示的，上帝赞美那些与基督联合而死的人。启示录 14:13。从今以后，在主里死去的人都是有福的。

启示录 14:13。总之，在我们结束本讲座之前，在我们结束本讲座时，总之，与基督的联合是确定的。它定义了我们是谁。

上帝赐福的子民永远与圣子相连，获得救赎。与基督的结合是个人的。我们在精神上与我们的新郎基督结婚，并深爱他，因为他首先爱我们。

与基督的联合是持久的。我们与上帝的儿子、我们的救主相连，圣灵的印记牢不可破。赞美主。

这是罗伯特·彼得森博士关于救赎的教学。这是第二节，救赎的应用和与基督的结合。