**Доктор Джон Освальт, Царство, занятие 14, часть 1
1 Царств 17–18, часть 1. Знакомство с Илией**

© 2024 Джон Освальт и Тед Хильдебрандт

Добро пожаловать на продолжающееся занятие по изучению Книг Царей.

Начнем с молитвы.

Небесный Отец, мы приходим к Тебе с радостью, зная, что Ты держишь все в Своих руках, зная, когда мы смотрим на сцены политического конфликта и напряжения, что Ты все контролируешь.

Спасибо. Мы молимся, Отец, чтобы Ты совершал Свою работу в наших сердцах, пока мы изучаем эту часть Твоей книги. Мы молимся, чтобы вы возобновили наше доверие к вам.

Мы молимся, чтобы вы возобновили наше доверие к вашему народу. Мы молимся, чтобы вы возобновили нашу уверенность в своем контроле над миром вокруг нас. Спасибо.

Откройте наши сердца тому, что Ваш Святой Дух хотел бы сказать каждому из нас посредством этого изучения, и мы будем вам благодарны. Во имя Твое, Аминь.

Мы подошли ко второму подразделению разделения, которое я назвал Разделенным Царством.

Разделенное Царство простирается от Книги 1, главы 12 до Книги 2, главы 17. Это основное разделение в двух книгах. Этот подраздел является самым крупным из всех частей книги.

Извините, я бы сказал, самый крупный подраздел любой части книги. Соломон в 40 лет получил 11 глав. Эти главы охватывают около 80 лет: Книга 1, главы с 17 по 2, глава 13 и 19 глав, посвященных примерно 80 годам.

Обратите внимание, что 55 лет между смертью Соломона и пришествием Илии составляют всего пять глав. Что делает эти главы или это содержание достойными такого подробного рассмотрения? Речь идет о конфликте между Яхве и Ваалом. Во многом это центральный конфликт всей книги.

Потому что, если бы Северное царство отказалось от Яхве и сделало Ваала своим Богом, Иуда, несомненно, рано или поздно последовал бы за ним. И в результате у нас сегодня не было бы Библии. А если бы мы это сделали, все было бы совсем, совсем по-другому.

Итак, этот конфликт между Ваалом и Яхве абсолютно необходим. Это центральная часть всего материала обеих книг. Главы со 117 по 213, очевидно, охватывают два служения: Илию и Елисея.

Но по сути это единое министерство. Битва с Ваалом по-настоящему выиграна только в заключительной части служения Елисея. И мы увидим, просматривая книги, как эти два понятия сочетаются.

Это две совершенно разные личности, в некотором смысле почти полярные противоположности. Но с другой стороны, это единое министерство. Здесь преследуется единая цель, единая миссия.

А что насчет этого Бога, Ваала? Ваал, ВААЛ, или в еврейском произношении Ваал — Бог атмосферы. Он Бог шторма. Он Бог дождя.

Он также является Богом плодородия и растительности, поэтому он жизненно важен в сознании хананея. В Вавилоне и Египте были большие реки, которые можно было использовать для орошения. Так что было не так уж важно, шел дождь или нет.

Но в Ханаане нет большой реки. Иордан, с нашей точки зрения, — это скорее ручей, чем река. И она находилась в Рифт-Валли, поэтому не было никакой возможности доставить эту воду на какой-либо значительный участок земли.

Это означало, что хананеи, а затем и израильтяне полностью зависели от штормов, пришедших со Средиземного моря. Если эти бури не придут в назначенное время осенью и снова весной, если они не придут, люди умрут. Итак, нам нужен Бог, которым мы можем манипулировать, которого мы можем заставить делать то, что мы хотим.

Яхве, с другой стороны, неуправляем. На него нельзя применить магию. Он не часть этого мира.

Он не этот космос, и вы не можете заставить его делать то, что вы хотите, с помощью магического ритуала. Все, что ты можешь сделать, это довериться ему. О, Боже мой.

А затем сдаться ему. О боже мой. Нет, нет, нет, нет, нет, нет, нет.

Я бы предпочел иметь Бога, который является частью этого мира, которым я могу манипулировать, которого я могу заставить благословить меня. Обратите внимание, как часто наше поклонение Яхве является языческим. Мы думаем, что можем делать то, что заставит его дать нам то, что мы хотим.

Не правда. И это суть этой битвы. Бог, которым, как вы думаете, вы можете управлять, чтобы обеспечить свои нужды, и Бог, которого вы не можете контролировать, и вы должны доверять Ему и подчиняться Ему, чтобы удовлетворить свои потребности.

Итак, Ваал, как вы видите на экране, — это Бог дождя. Вы можете видеть, что камень покрыт осадками. А в руке он держит дерево.

Но если вы посмотрите на нижнюю часть этого, вы увидите, что здесь есть смысл. Это молния. А в другой руке он держит булаву.

Бам, гром. Это Бог бури. Так что не случайно то, как развивается этот инцидент.

Мы видим, как Илия знакомится в 17-й главе. И с самого начала мы замечаем тему, которая должна возникнуть. Илия говорит: Ахав, дождя не будет, пока я не скажу.

Сейчас, конечно, Илия ни на минуту не верит, что у него есть сила послать дождь. Его слово, слово Илии, будет таким же, как слово Яхве. И когда мы просматриваем этот раздел, главу 17, стихи с 1 по 24, обратите внимание, сколько раз говорит Бог или когда упоминается слово Господне.

Во втором стихе слово Господне было к Илии. В стихе 5 он сделал то, что сказал ему Господь. Стих 8: слово Господне было к нему.

Опять же, в стихе 14 именно это говорит Господь, Бог Израиля. Опять же, в стихе 16, в соответствии со словом Господа, сказанным Илией. И, наконец, в стихе 24: теперь я знаю, что ты человек Божий и что слово Господне из твоих уст — истина.

Здесь подчеркивается, что Яхве — это Бог, который говорит. Баал не может говорить. Ах да, у его образа есть рот, но из него не исходит ни звука.

У Яхве нет уст, но он может говорить. В Библии идея заключается в том, что Бог может раскрыть себя через таинственную среду языка. И поэтому Илия говорит: когда я буду говорить, это будет голос Божий.

Потому что Бог говорит через меня. Мы с вами можем услышать его голос. Мы с вами можем руководствоваться им и направляться им.

Возможно, не так драматично, как Илия и Елисей, но, тем не менее, мы можем знать Его, знать Его как живого, говорящего Бога, который направляет наши пути и направляет их с удивлением. В этой 17-й главе мы видим три чудесных события. Прежде всего его отправляют к ручью Хорафу.

Ручей находится на другом берегу реки Иордан, где-то в этой местности. Это также родной район Елисея. Он из Галаада, который находится здесь, в этой области.

И вот, Бог посылает его и говорит, что вороны принесут ему пищу, и он сможет напиться из ручья. Тогда у нас есть чудо масла, которое не прекращается, цветок, который не прекращается. И в-третьих, мы видим чудо возвращения к жизни сына вдовы.

Итак, что здесь происходит? Многие ученые просто говорят обо всем этом разделе как о легендах о пророках, и причина, по которой у нас есть все эти чудеса, заключается в том, что это легендарно, а люди любят рассказывать удивительные истории, когда они сочиняют легенды. Я думаю, что это совсем не так. Фактически, в повествовании об Илии и Елисее больше чудес, чем во всей остальной книге Царств, вместе взятой.

В каком-то смысле это есть и в остальной части Второзакония, от Иисуса Навина до Царств. Что происходит? То же самое происходит и в историях об Иисусе. Еще раз обратите внимание: когда вы имеете дело с апостолами, они явно обладали способностью творить чудеса.

Нам говорят, что ученики обладали способностью изгонять бесов. Но, по большому счету, если пройти мимо Евангелий, чудес не так уж и много. Вы не рассматриваете Павла в первую очередь как чудотворца.

Вы видите в нем проповедника и учителя. Что происходит? Это моменты, моменты кризиса, моменты, когда все зависит от того, что происходит здесь, в служении Иисуса, в служении Илии и Елисея. Еще одним периодом многих чудес был Исход.

Мне очень нравится то, что где-то говорит К.С. Льюис. Он говорит, что чудеса — это искры, которые взлетают, когда сталь откровения ударяется о вращающееся колесо времени. Разве это не хорошо? Да, Бог особенно раскрывается в эти кризисные часы.

Он раскрывает себя в Египте. Он раскрывает себя сейчас в конфликте с Ваалом. И он раскрывает себя в Иисусе решающим и окончательным образом.

Итак, эти чудеса – не просто легендарные творения людей. По сути, они являются выражением того, что произошло. Теперь мы замечаем в чудесах некую прогрессию.

Мы начинаем с еды и воды в несколько естественном смысле. Ладно, вороны его приносят, но вороны могут его найти и принести. Так да, и вода в ручье.

Но затем вода иссякает, и Бог велит Илии сделать что-то удивительное. Он велит ему идти оттуда туда, где он находится в Галааде.

Он велит ему пройти через всю землю до территории финикийцев до селения Сарепта. Вы видите это там? Примерно на полпути между Тиром и Сидоном, большое расстояние, почти сто миль через, если хотите, вражескую страну до деревни, которая на самом деле не является частью Израиля. Это большой шаг веры, чтобы отправиться в страну, которая не является вашей родиной, пойти в место, где он, по-видимому, никогда раньше не был, встретиться с кем-то, кого он никогда раньше не встречал, и пойти к вдове.

Вдова во многих отношениях является самым бедным человеком в стране. У нее нет мужа, который мог бы обеспечить ее или позаботиться о ней. Во многих отношениях это безумие.

И я думаю, что все из нас, кто следовал воле Господа, переживали подобные вещи. Боже, это не имеет никакого смысла. Но вот оно.

Все начинается еще с Авраама. Для нас искренне доверять Богу означает снова и снова отказываться от любой способности позаботиться о себе. Это пугает.

Но я могу продолжать и болтать о том, как я доверяю Богу, хотя на самом деле я доверяю своей способности позаботиться о себе и обеспечить свои нужды. Когда Бог призывает нас отправиться в путь, мы узнаем, действительно ли мы Ему доверяем. И вот, он приходит к вдове, которая, когда он просит у нее глоток воды, очень любезно, великодушно идет за ней.

И он говорит: Да , кстати, принеси мне немного еды. И она говорит: «Мистер, у меня осталась последняя капля масла и последние кусочки муки». Я собираю дрова, чтобы развести костер, чтобы приготовить их вместе, отдать мне и моему сыну, и мы съедим их и умрем.

И он говорит: « Не бойся». Иди домой и делай, как сказал . Но сначала, сначала сделай для меня небольшую буханку хлеба из того, что у тебя есть, и принеси мне.

Отдайте верх и посмотрите, что останется. По нашему с Карен опыту, это принцип десятины. Джон Уэсли очень хорошо говорит, что правило 10% — это Ветхий Завет.

Все ваши деньги — Божьи. Вопрос только в том, сколько из них вы собираетесь потратить на себя? Десятина в размере 10% — хорошее начало. Но вот в чем проблема.

Если вы подождете до конца месяца, чтобы принести свое приношение Богу, вам нечего будет дать. Оно исчезнет. Отдайте свое приношение Богу сверху.

И вы будете удивлены, насколько далеко уйдут ваши деньги до конца месяца. Я не могу этого объяснить, но это принцип. Это не то, на что можно делать ставку.

Хорошо, Боже, я дам Тебе это подношение, и ты будешь производить лучше. Это путь катастрофы. Богом невозможно манипулировать.

Бога нельзя шантажировать. Но Илия говорит: отдай мне то, что у тебя есть, а потом посмотри, что осталось. И о чудо поставки.

Масло, которое не остановило цветок, который не ушёл. А потом происходит третье чудо: жизнь и смерть. Вы понимаете, что я говорю о прогрессе? Я думаю, что Бог во многих отношениях демонстрирует свою силу Илии так же, как и кому-либо еще.

Элайджа, у меня есть власть над воронами. Элайджа, у меня есть власть над основными жизненными благами. Элайджа, у меня есть власть над самой жизнью и смертью.

И вот маленький мальчик умирает. А мать говорит, ты пришел сюда, ты пришел обличить меня в моих грехах и убил из-за этого моего сына. Это, конечно, то, как действует дьявол.

Когда случается трагедия, мы говорим: «О, каким-то образом я это заслужил». Каким-то образом это стало причиной того, что я стал причиной этого из-за своего греха. Именно в этом утешители пытались уличить Иова.

Ох, жизнь гораздо сложнее. Но это ее естественная реакция. И Илия говорит: Господи Боже, неужели Ты навлек трагедию даже на эту вдову, у которой я живу? Вера в Бога не означает, что у нас нет вопросов.

Вера в Бога не означает, что у нас не бывает моментов отчаяния и неуверенности. Но посмотрите, что делает Илия. Он трижды простерся над мальчиком и воззвал к Господу: Яхве, Боже мой, пусть жизнь этого мальчика вернется к нему.

И он это сделал. Это Бог, обладающий всей силой. Это Бог, который способен коснуться каждой части жизни и освободить нас в ней и через нее.

Теперь еще кое-что, прежде чем мы закончим этот раздел: обратите внимание, как зовут Илию. Его не называют пророком. Но его называют человеком Божьим.

Интересно, что именно так его описывает женщина. В стихе 18 она говорит Илии: что ты имеешь против меня, человека Божия? И потом, в самом конце, она говорит: я знаю, что ты человек Божий. Обратите внимание, что слово Господне из ваших уст — истина.

Да, да. Вот почему я называю эту главу «Знакомство с Илией».

Оно говорит нам, кто этот человек. Он человек Божий. И я хочу сказать вам, что это лежит в основе пророка. Пророк – это профессия.

Пророк – это роль. Человек Божий – это характер, природа, существо. Мы с вами, возможно, не пророки и не пророчицы, но мы можем быть мужчинами и женщинами Божьими.

Это важнее, чем быть пророком. Он человек Божий. На протяжении всего этого раздела Илия и Елисей будут называться в первую очередь людьми Божьими.

Выполняют ли они роль пророка, говорящего слово Божие народам? О, да. Но глубже, чем это, их характер, кто они, кем они являются по отношению к Богу. Это проблема, которая стоит перед нами.

Итак, глава 17 знакомит с Илией.