**존 오스왈트 박사, 킹스, 세션 25, 2부**

**열왕기하 15-16장 2부**

© 2024 존 오스왈트와 테드 힐데브란트

이제 요담과 그의 동시대 사람들을 살펴보겠습니다. 32절부터 38절을 보세요. 그것이 요담 이야기입니다. 다시 한번, 34절은 우리에게 무엇을 말합니까? 그는 옳은 일을 했지만 어떤 기준에 따라 행했습니까? 그의 아버지.

이제 우리는 세 번째 줄에 있습니다. 우리에게는 아마샤와 웃시야가 있는데 그들은 자기의 말대로 옳은 일을 했습니다. 웃시야의 말에 따르면 이제 요담은 옳은 일을 했습니다.

그것은 매우 위험한 진행이다. 몇 년 전 이곳에서 이야기를 하다가 책장을 만들었습니다. 나는 첫 번째 선반을 매우 신중하게 측정했습니다.

그게 맞았 어. 그래서 다음 것을 측정하는 데 사용하고 두 번째를 사용하여 세 번째를 측정했습니다. 그리고 세 번째는 네 번째를 측정합니다.

선반 6개를 다 만들었을 때 여섯 번째 선반은 첫 번째 선반보다 1/4인치 더 짧았습니다. 톱 절단을 허용하는 것을 잊어버렸습니다. 선반으로 선반을 측정하지 말았어야 했어요.

잣대로 측정했어야 했는데. 이것이 바로 우리가 여기서 보는 것입니다. 좋은 사람, 좋은 사람이라고 생각하는데 누구의 기준으로? 그러므로 나는 여러분에게 말합니다. 오스왈트로 자신을 평가하지 마십시오.

목사님을 기준으로 자신을 평가하지 마십시오. 할머니로 자신을 측정하지 마십시오. 예수님으로 자신을 측정하십시오.

그것은 틀림없는 금 본위제입니다. 그리고 그것이 전화입니다. 이제 우리는 요담이 행한 한 가지 일을 듣게 됩니다.

35절 끝부분입니다. 그는 여호와의 성전 윗문을 건축했습니다. 흠.

좋아요. 20년 정도의 통치 기간을 생각하면 좀 흥미롭습니다. 그리고 그것이 당신이 언급한 한 가지입니다.

흠. 우리는 그것에 대해 다시 돌아올 것입니다. 그런데 37절에서 말씀하고 있습니다.

그 때에 여호와께서 비로소 아람 왕과 르말랴의 아들 베가를 보내 유다를 치게 하셨느니라 이제 여기서 무슨 일이 일어나고 있는지입니다. 여기 아시리아 압력 건물이 있습니다.

건물. 그리고 이 사람들, 베가는 이제 북방 온 세방의 왕이 되었습니다. 그리고 그의 친구인 시리아 왕 이성.

어디 보자. 당신은 지도를 보고 있습니다. 시리아가 여기 있어요.

이스라엘이 여기 있어요. 그들은 우리가 연합을 가져야 한다고 말합니다. 우리가 심각한 힘에 맞설 수 있는 유일한 방법은 약 150년 전에 일어났던 것처럼 우리 모두가 함께 뭉치는 것입니다.

만약 우리가 이 일을 약 100년 전에 했다면, 만약 우리가 이 일을 한다면 아마도 우리는 할 수 있을 것이고 어쩌면 우리는 그를 막을 수 있을 것입니다. 요담은 그의 아들 아하스와 함께 왕위에 올랐습니다. 아하스는 확실히 아시리아의 지지자였습니다.

아니, 내 생각엔 우리가 그렇게 하고 싶지 않을 것 같아. 그래서 페카와 이성은 '그래, 그렇게 할 거야'라고 말합니다. 그리고 우리는 그곳으로 내려갈 것이고, 여러분을 왕좌에서 끌어내릴 것입니다.

우리는 우리 자신의 사람을 왕좌에 앉힐 것입니다. 그리고 그들은 다시 와서 전투에 대한 이야기를 기록합니다. 이제 제 질문은 요담이 좋은 사람이라면 그것만으로도 충분하다는 것입니다.

그는 여호와 보시기에 옳은 일을 행했습니다. 그는 좋은 사람이에요. 하나님은 왜 이런 일이 일어나도록 허락하시는가? 하나님께서는 왜 선한 사람들에게 나쁜 일이 일어나도록 허락하시는가? 사실 그것은 선교사들이 주장한 가장 큰 주장 중 하나입니다.

현대 무신론자들은 '당신은 좋은 신을 갖고 있다'고 말합니다. 그렇다면 왜 선한 사람에게 나쁜 일이 일어나는 걸까요? 당신은 어떻게 대답합니까? 뭐라고요? 좋아요. 불완전한 순종은 불순종입니다.

괜찮은. 무엇? 비는 정의로운 자와 불의한 자에게 내린다. 네, 아주 아주 중요한 포인트입니다.

문제는 때때로 하나님이 개입하신다는 것입니다. 이것이 세상이다. 이것이 자연의 세계인데, 그가 늘 개입하는 것은 아니다.

어쩌면 그가 보통 개입하지 않는다고 말할 수도 있습니다. 무슨 일이죠? 따라서 하나의 대답은 불완전한 순종입니다. 또 뭐야? 그것은 사람을 강화시킵니다.

그렇다, 하나님은 우리를 시험하신다. 하나님은 우리를 시험하시는 것이 아니라 우리를 시험하십니다. 괜찮은.

또 뭐야? 당신이 그것을 요구하지 않기 때문에 당신은 그것을 가지고 있지 않습니다. 알았어, 알았어. 주님께로 향하지 않고 구원을 위해 그분을 의지하지 않았습니다.

괜찮은. 보안이 어디에 있는지 보여줍니다. 예, 그렇습니다.

왜 이런 일이 나에게 일어나는지 이해할 수 없지만 그 가운데 계시는 주님을 신뢰합니다. 예, 예, 예. 만약 하나님이 항상 선한 사람을 위해 개입하셨다면, 무슨 일이 있어도 내가 하나님께 순종하기로 선택할 것인지에 대한 모든 문제는 무효화됩니다.

아, 그래, 좋은 거래니까 그 사람 말을 따르겠다. 이것은 어려운 질문입니다. 그리고 마지막으로 우리는 욥의 대답을 받아들여야 합니다.

나는 하나님이 하시는 일을 설명할 수 없습니다. 왜 그가 어떤 경우에는 개입하고 다른 경우에는 개입하지 않는지 설명할 수 없습니다. 왜 그가 어떤 경우에는 낫고 다른 경우에는 낫지 않는지 설명할 수 없습니다.

하지만 나는 어쨌든 그를 믿을 것입니다. 왜냐하면 그것이 장기적으로 볼 때 최선의 선택이기 때문입니다. 그리고 그것은 종종 욥을 신정론이라고 부르는데, 이는 하나님을 정당화하지만 실제로는 그를 정당화하지 않습니다. 그것은 단순히 우리를 그 장소로 데려다 주고 나는 그 그림을 좋아합니다.

하나님은 기본적으로 욥아, 네가 세상을 경영하고 싶느냐고 말씀하십니다. 당신은 나보다 일을 더 잘할 수 있을 것 같나요? 그리고 세계의 크리스토퍼 도킨스는 그렇다고 말합니다. 그러나 나의 대답은, 그리고 당신의 대답이 아니길 바랍니다. 주님, 당신은 세상을 운영하실 수 있습니다. 그리고 나는 당신이 선한 신이고 당신이 선한 구원의 목적을 위해 그것을 운영하고 있다는 것을 믿을 수 있는 충분한 증거를 여기에 가지고 있습니다.

그리고 나는 당신을 믿을 것입니다. 이것을 떠나기 전에 우리는 북왕국의 불안정함으로부터 어떤 교훈을 배워야 할까요? 이 모든 세월 동안, 웃시야와 요담의 시대 동안, 북부 지역은 극심한 불안정을 겪었습니다. 우리는 그로부터 무엇을 배워야 합니까? 우리는 세상의 왕이나 대통령이나 세상의 안전에 우리의 안전을 두지 않는 것이 가장 좋습니다.

예, 예, 예. 다른 건 없나요? 예, 그렇습니다. 만일 여러분이 북왕국의 경우처럼 그 우상들을 없애는 것처럼 하나님과 끝까지 함께 가지 않는다면 여러분의 마음은 분열되어 작동하지 않을 것입니다.

전적으로. 다시 말하지만, 제 예에서는 한 발은 보트에, 다른 한 발은 부두에 올려놓으면 물에 젖게 되어 두 발이 부두에 있거나 두 발이 보트에 있어야 합니다.

그렇습니다. 우리는 하나님을 부분적으로 예배하고, 기뻐할 때, 섬길 때 손가락을 꼬며 하나님을 예배하는 왕국을 보고 있습니다. 결과적으로 당신은 인류에 의존하고 있는 것이고, 인류에 의존한다면 모래에 의존하는 것입니다. 그리고 그것이 바로 우리가 여기서 일어나는 일을 보는 것입니다.

그리고 그것은 100년 후 유다에서 비극적으로 일어나는 일을 우리가 보게 될 것입니다.