**John Oswalt 博士，国王学院，第 10 场，**

**列王纪上 11**

© 2024 约翰·奥斯瓦尔特和特德·希尔德布兰特

我们正在看第 11 章，正如你所听到的，这是所罗门的最后一篇墓志铭。上周结束时，我们看了申命记 17:15-19，这是主在申命记中给出的关于如何对待国王的指导。这里提到了三件事。

1. 不要为自己多加马匹，也不要为了多加马匹而使人民返回埃及，因为主曾说过，你们不可再回到那条路上。 2. 不要为自己多加妻妾，恐怕他的心偏邪。 3. 不要为自己多加金银。

在第 10 章第 26 节中，所罗门积累了大量战车和马匹。他拥有 1,400 辆战车和 12,000 匹马，这些战车和马匹都存放在战车城和耶路撒冷。国王在耶路撒冷的银子多如石头，香柏木多如山麓的桑树。

所罗门的马匹是从埃及和西西里进口的。皇家商人以当时的价格从西西里购买。他们从埃及进口的战车价值 600 谢克尔银子，一匹马价值 150 谢克尔银子。

他们还把这些财物卖给赫人和亚兰人的所有国王。然而，所罗门王除了法老的女儿之外，还爱了许多外邦女子，摩押人、亚扪人、以东人、西顿人和赫人。她们都是耶和华曾告诉以色列人的国家的女子，你们不可与她们通婚，因为她们必定会使你们的心转向她们的神。

尽管如此，所罗门仍然深爱着她们。他有 700 名皇室出身的妻子和 300 名妾，而这些妻子却使他误入歧途。那么到底出了什么问题呢？请看申命记这部分的最后一段。

他登了国位，就要将祭司利未人所认可的这律法书抄录在书上，存在自己那里，要平生诵读，好学习敬畏耶和华他的神，谨守遵行这律法书上的一切言语和这些律例。你认为发生了什么？他没有这样做。我想我们可以在列王记中看到这一点。

我们会发现大多数国王都没有这样做。对你我来说，非常简单的真理就是我们必须信奉圣经。正如我们所见，我们必须不断地用圣经激励和训练我们的良知。

在我看来，所罗门显然根本不知道这一点。我无法想象，如果他知道这一点，他至少不会稍微谨慎一点。但很明显，他根本没有谨慎一点。

无论发生什么，他都会去做。上周我们再次谈到财富，以及就圣经而言，财富可以是一种祝福还是一种诅咒。我认为，很明显，在所罗门的例子中，财富已经成为一种诅咒。

因此，第 2 节提醒我们，禁止娶这些外国妻子。你一定不能和她们通婚。但你还记得第 3 章发生的事情吗？你可能想回过头来看。

在最开始，在两章关于所罗门王国建立之后，在那句关于寻求智慧的可爱陈述的开头，在那之前，第一节，所罗门与法老结盟，来到埃及，娶了法老的女儿。他把她带到大卫城，直到他建好宫殿和主的圣殿。你认为为什么这本书的编辑、作者或编纂者在第 11 章提到了禁令，却没有在第 3 章提到它？为什么不在那里强调它，显然这种做法是从那里开始的？在他统治的一开始，他娶了一个外国女人，违反了上帝的律法。

为什么编辑要等到现在才提醒我们，而不是在第 3 章告诉我们？那时一切都很顺利。一切都很顺利！好吗？是吗？那么，第 3 节说他那时爱主。他爱主。

然后？好吧？然后他以为他已经停下来了。是吗？是吗？这已经是板上钉钉的事了。是吗？但为什么作者不提醒我们这不是正确的做法？现在你说，那么，奥斯瓦尔德，上帝有没有把答案告诉你？没有。

但同样，这是圣经学习的一部分，是观察和询问。我认为，从头到尾，编辑都希望我们自己去发现。他希望我们说，等一下，等等。

在所有这些所罗门的光辉事迹中，我认为他想让我们说，但最后，当他讲到第 11 章时，如果我们没听懂，他现在想强调这一点。但我认为这与士师记非常相似。作者希望我们参与其中。

他想让我们思考。现在，等一下，等一下。所以，这很容易，我想我可以这样说，多年来，我只是浏览第 3 章第 1 节，然后看到关于他寻求智慧的精彩段落，并没有看到一开始就种下了邪恶的种子。

正如我在讨论第 3 章时所说的那样，我的意思是，这真是一笔好买卖，真是一笔好买卖。埃及法老？现在埃及陷入了困境。他们不再是建造金字塔时的样子了。

但无论如何，那是一个伟大的国家。强大的国家，富裕的国家。哇，他想和我结盟吗？他会把他的一个女儿送给我吗？哦，这笔交易真划算。

魔鬼就是这样行事的。这样的交易。这样的交易。

因此，我们在第八章之后看到了邪恶种子的开花结果。现在，几百年过去了，在流放和回归之后，以斯拉和尼希米都惊恐地发现，回归一百年后，以色列人，包括祭司和领袖，都在与外国妇女通婚。以斯拉和尼希米都惊呆了。

他们还要求人们抛弃非犹太人的妻子和孩子。这经常被攻击为宗教偏执的典型例子。他们如此不仁慈，竟然要拆散这些婚姻。

好吧，我想让我们思考一下。禁止与非信徒通婚又如何呢？这是宗教偏执吗？还是不是？你怎么看？嗯，从某种意义上说，这是他们的本性；他们寻求民族的生存，而这必须建立在对上帝的服从之上。是的。

所以，他们在寻找，他们没有偏执，他们是为了上帝设立并向他们启示的国家而积极主动。他们是为了上帝设立并向他们启示的国家而积极主动。是的。

嫁给非信徒有什么问题？大卫？嗯，有一点是，由于这些非信徒的信仰体系和世界观完全不同，所以他们要抚养孩子。除非孩子要继承父亲的职业，否则他们不会和父亲坐在一起。他们会和母亲在一起。

所有这些孩子都会成为小异教徒，这就是故事的结局。另一件事是，即使那个人可以坐在那里，你也可以忍受滴水很长时间，直到它突破。

是的。与非信徒通婚至少会加剧紧张局势。你相信这个，我相信那个。

我想去教堂，你不想。我不想去你的教堂；你可以去我的教堂。紧张。

最糟糕的情况是悲剧。你与那些鄙视你所崇拜的上帝的人成为一体——与那些鄙视你所崇拜的上帝的人成为一体。

是的，是的。有趣的是，保罗将其描述为不平等的轭——就像一匹马和一头牛在一起。

但这行不通。这行不通。所以，从一开始，上帝就说，你们必须成为一体，成为一体意味着成为一个心思。

如果你们夫妻双方都三心二意，那么你们夫妻双方个人也可能会三心二意。所以，他说，我现在没有像以前那样有很多机会与青少年交谈，但我总是强调这一点。不要和非信徒约会。

因为很容易爱上你以为只是一次简单的约会，现在，规则也有例外。我知道有些人，一个信主的女孩赢得了一个不信主的丈夫，但我知道更多的是，两人都渐渐疏远了。

也许她仍然去教堂，但她的信仰已经减弱和枯竭，她的孩子也经常成为不信教者。大卫特别提到了这一点，即男性不应该娶不信教的女性。今天，除非你的母亲是犹太人，否则你不能成为以色列公民。

如果你的母亲是犹太人，他们会想，是的，还有希望。但如果只有你父亲，那就算了吧。你没有机会。

所以，就是这样。强调保持信仰的统一，以维护信仰。特别是，正如马库斯提到的，在以斯拉和尼希米时代，当信仰如此脆弱时，就把外国神的女儿带入主的圣所，这是玛拉基所说的。

他说，我们彼此之间有约定，而你们却把外国神的女儿带进圣殿，违背了约定。他们并没有把她带进圣殿。我认为这是毫无疑问的。

那么，他谈论的是什么圣所？身体的圣所。你们把异教引入了上帝的圣所。所以，这不是宗教偏执的问题。

这是忍耐和信仰保存的问题。所以，再说一次，当我们有机会与孙辈和其他人一起努力时，不要和非信徒约会。现在，孩子们无法理解感情是多么棘手。

但我们都知道。好的，第 4 节描述了所罗门的心；回到第 11 章，现在可以肯定的是，所罗门的心被描述为不再完整。在你的那张纸上，我给了你一些希伯来语单词的其他翻译。

钦定本是完美的，ESV 是完全真实的，ASV 是完全忠诚的，IB 是完全忠诚的，LT 是完全忠实的。他们都在努力理解这个完整、本身就完整的概念。那么，这是什么意思呢？当我们说某人的心完全属于上帝时，我们在说什么？这在今天的生活中是什么样子的？生活的方方面面都在上帝的掌控之下……生活的方方面面都在上帝的要求之下，是的，或者上帝的命令之下，是的。

还有什么？你完全脱离了这个世界。好吧，我想就这一点向你提出建议。我怎样才能完全脱离这个世界？不让世界上的任何东西定义你是谁。

好的，我想我需要你为我定义这个世界。现有的系统不是上帝的。好的，好的。

黑暗……他们怎么称呼它？黑暗王国，还是这个世界的王国？好的，好的。希腊语中是stoikia ，意思是……所以，你说的不是住在修道院里？不。好的，好的，好的。

那么，态度和心态。我们来谈谈这个。世俗体系的态度是什么？权力赋予你意义。

好的。其他人可以自由发表意见。政治正确。

政治正确，好吧。好吧。还有什么？满足你自己吧。

好吧。无论如何，让自己满意。还有什么？遵循当下流行的期望。

拥有物质就是一切。除了拥有更多物质，活着还有什么意义呢？这就是一切。没错。

东西就是一切。一切都是主观的。东西是我们衡量一切事物的安全标准。

我对此有一个很好的评论。这是第六个。在主日学校，我打开电脑，在密码中输入一个错误的字母，它就会打开。

我说，不，这些计算机总是要求你做对。班上的一个同学说，没有绝对的事情。是的，有绝对的事情。

问问电脑吧。好吧，好吧。我想说，有各种各样的乐趣。

不仅一切都是主观的，而且都是相对的。是的。好吧，所以我们要定义一颗完整的心脏看起来不是什么样子。

它与这个世俗体系脱节。让我们再回到积极的一面。拥有一颗完全属于上帝的心意味着什么？大卫？我不会把这个问题搞清楚的。

这不是开始的方式。但是，是的，因为有一句话，它的意思就是这样，我一直在思考这个问题：爱具有排他性承诺的力量。换句话说，一旦你拥有了它，它就如此完整，如此充实，以至于没有空间让任何其他东西进入。

是的，是的。新感情的驱散力量。这是三个世纪前英国清教徒牧师托马斯·坎贝尔说的话。

它只是清空了其他一切。它吞噬一切，因此影响了我们生活中的其他一切。所以，对他的这种承诺排除了所有其他可能出现的东西。

这张照片拍得太棒了。如何把玻璃杯里的空气排出来？好吧，你得把杯子倒过来摇晃。祝你好运。

不，你要用水填满它。那么，我该如何把邪恶的欲望从我的生活里驱除出去呢？我让基督填满我的生活，没有空间了。这就是我们要说的。

在我们的生活中，没有什么能与他相提并论。世间万物在他的荣耀和恩典的照耀下变得异常黯淡。众所周知，这需要不断的滋养。

再次强调，遵守圣经的教导很重要。每天祈祷。培养这种承诺，但更重要的是，时刻臣服于他。

因此，随着所罗门年事渐高，他的妻子们让他的心转向了其他神灵。现在，古人又给这些不同的力量贴上面孔，称它们为神灵。但为了好玩，我们把面孔从它们身上拿了下来。

但阿佛洛狄忒、伊什塔尔，无论古人给她起什么名字，她仍然是快乐女神。数百万美国人在她的祭坛前跪拜。她也是财富之神。

安慰之神。所罗门的末日就在这里。我想，我们很早就在第二节课中看到，历代志上中的大卫祈祷所罗门的心对主完全。

所罗门在他的祷告中，这是第 8 章，圣殿的奉献仪式。所罗门祈祷人们的心会完全归向主。因此，这里的审判更加可怕。我们每一个传教士都冒着在会众中呼吁我们自己原谅的事情的危险。

这正是所罗门所经历的。一点一点地，一点一点地。当黛利拉越来越接近参孙力量的秘密时，所罗门也越来越接近了。

一寸一寸，一寸一寸。慢慢靠近我们。我们也一样。这不仅仅是他的心不再全心全意地向主祈祷。

他崇拜西顿人的女神亚斯他录和亚扪人可憎的神摩洛。所以，所罗门行了耶和华眼中看为恶的事。他没有完全跟随耶和华。

那里说他没有完全跟随主。希伯来语很有趣。它说他没有完全跟随主。

他没有全心全意地信奉上帝。他的注意力四处游荡。这里，那里，其他地方。

再说一遍，这是我们今晚的赞美诗。上帝啊，上帝啊，请赐予我们内心警惕、敬畏上帝的原则。对罪孽有敏感度，但又不惧怕罪孽。

帮助我，让我摆脱骄傲或错误欲望。扑灭那团火。这就是这一章或这些诗句一遍又一遍地告诉我的。

你会追随它。耶和华对所罗门发怒，因为他的心背离了耶和华，以色列的神，他曾两次向他显现。那两次是什么呢？我们刚才谈到了第一次。

在基遍，当他祈求智慧时。意义在于，我们不知道所罗门到底看到了什么，但动词出现了。第二次是什么？赦免？在第 9 章。很好，我终于不必再醉驾了。

好的。是的，圣殿奉献之后，主向他显现。现在，你认为为什么这里要强调这一点？主，以色列的上帝，曾两次向他显现。

你认为为什么会这样说？好的。主并没有向很多人显现。是的。

是的。这不仅仅是利未人对他的教导。而是他经历了两次非凡的经历，感受到上帝的存在和真实。

然而。这再次告诉我，除非你真的留心，否则没有任何经历可以保证你不会跌倒。你认为这也许也表明了我们为什么真的需要彼此吗？绝对是的。

绝对是。我最喜欢的经文之一是《玛拉基书》第三章，那里有愤世嫉俗者的陈述：上帝显然爱骗子，因为他们富有，生活舒适。那么我们一直为上帝哀悼有什么意义呢？下一节经文是，那些敬畏耶和华的人彼此交谈，上帝听到了，并把他们的名字写在纪念册上。

我喜欢这个。我在这里说，天哪，我只是，我不明白。我不明白世界上有什么邪恶。

我不明白为什么坏人会致富，而好人却受苦。伙计，我只是好奇，我需要你走到我身边，用你的手臂搂住我的肩膀，说，约翰，我相信。这是上帝在我生命中所做的伟大的事情，约翰，我知道他也在你的生命中做了一些好事。

我们一起继续吧？上帝说，加百列，加百列，快把他们的名字写下来。是的。是的，完全正确。

完全正确。我们需要彼此。我们需要言语。

我们需要祷告。我们需要基督徒的团契来鼓励我们前行。是的，是的。

那么，在这两次显现中，上帝做了什么呢？我们上周再次谈到了这一点。第一次显现往往更为积极。第二次显现则不那么积极。

但在这两件事中，上帝做了什么？他挑战所罗门要正直行事，遵循他的道路。他挑战所罗门要正直行事，遵循他的道路。每件事中都包含着一个警告。

祝福。第一个句子中，上帝说：“我对你很满意。你没有要求财富。”

你不是在祈求战胜敌人的力量，而是在祈求智慧。我会为你做到这一点，并让其他人受益。

在第二句话中，他说，“我将赐福于这所房子。我将使这里成为我名下的地方。除非，除非你们转离。”

如果你和你的人民转身离开，我就会拒绝这所房子，并把它变成垃圾场。这地方本身没有什么神圣之处。唯一的神圣之处就是我。

如果我在这里，这里就是一个神圣的地方。但是如果我离开，就忘了它吧。再次，我看着那些已经变成古董店的教堂，我的心沉了下去。

但我想起，如果没有上帝，它就只是一座建筑。它只是一座建筑。

所以，所罗门已经受到警告。他本人也受到了警告。然而，他却拒绝了。

现在我们得知，耶和华将为大卫家族留下一个支派。他说，我要把王国从你们手中夺走。看在大卫的份上，我不会这样对待你们。

我会对你的儿子这么做。但我要把王国从你手中夺走。不过我会给大卫留下一个部落。

也为着我所拣选的耶路撒冷。这是第 13 节。那么，上帝为什么要这样做呢？上帝为什么要为大卫留下一个支派呢？好吧，尽管大卫犯了那么多罪，但圣经确实说他是一个合上帝心意的人。

好吧，好吧。在这一点上，据说他是一个合神心意的人。尽管发生了拔示巴和乌利亚那件可怕的事情，但他的生活方式是，我想要上帝，我想要上帝的道路，我想要上帝的意志。

这就是他的生活模式。当你把大卫和所罗门作对比时，我觉得很有趣。在所罗门的生活中，你会看到他缓慢地走向最终的叛教。

大卫身上发生了一件孤立而可怕的事情。但这件事是他既定生活模式的一个例外。所以，是的，上帝在某种意义上说，我想让大卫的记忆永存。

在整个《列王纪》中，列王都将根据他们是否遵循大卫的行事方式而受到审判。这一点会一次又一次地出现，我们会看到这一点。所以，是的，这是其中之一。只是作为一种奖励，一种记忆。

还有什么？大卫？是的，上帝许诺了。好吧，上帝许诺大卫一个永恒的王国。是的，所以，对大卫来说，这是一份奖赏。

二，信守诺言。第三个原因是什么？这是化身存在或经历的见证。好的，我喜欢这个。

这听起来有点像布道。见证人生经历。说得更直白些。

事实上，在人类的生存状态中，存在着一个位置。存在着一段记忆。好吧，一段记忆，一个位置，一个立场。

他提到了大卫和耶路撒冷。是的，是的。我认为另一个太明显了。

上帝最终为什么选择大卫？这很难回答。耶稣！耶稣！弥赛亚将通过大卫降临。所以，我们必须为大卫保留一个部落。

我们必须保留一个界限，一个可以保留信仰直到弥赛亚来临的状态。我请你们看看诗篇第 2 篇。这是一幅多声部的精彩画面。我们从诗篇作者开始，他引用了各国的声音。

为什么列国会因为人民徒劳的阴谋而愤怒？世上的君王们一齐起来，臣宰们一齐商议，要抵挡耶和华和他所膏立的人，说：“我们要打碎他们的炸弹，除去他们的荆棘。”那么，上帝会如何反应呢？哦，天哪，哦，我的天哪。列国都在反抗。

我该怎么办？坐在天堂的人笑了。主嘲笑他们。就像坐在高脚椅上的两岁小孩一样。

滚开！爸爸笑道。然后他会在愤怒中对他们说话，在暴怒中吓唬他们，说，至于我，我已经在锡安我的圣山上立了我的君王。这事已经定了。

所以，我们从诗篇作者的讲话和引用国家的话开始。然后我们来到上帝的讲话。现在我们来到弥赛亚。

我要宣告这旨意。耶和华对我说：“你是我的儿子。今日我生了你。”

你向我祈求，我必使列国成为你的产业，使地极成为你的产业。你必用铁杖打碎他们，将他们打碎，如同打碎陶器。是的，所有国家都将归大卫的儿子和上帝的儿子所有。

然后我们回到诗篇作者的话题。现在，君王啊，你们要谨慎。世上的统治者啊，你们要谨慎。

当存畏惧侍奉耶和华，又当存战兢而快乐。这难道不是一句很棒的台词吗？当存战兢而快乐。哇，他是神。

这不是很棒吗？是的，是的，他是上帝。而且很棒。亲吻儿子，否则他生气，你就会在路上灭亡。

因为他的怒火很快就会燃起。凡投靠他的人都是有福的。我要为大卫保留一个支派，作为奖励、纪念、信守他的诺言，作为上帝在时间和空间中与人类个体合作的标志，作为弥赛亚到来的基础。

我没有把它写在纸上，但我还想让我们看看另一个参考资料。这是诗篇第 89 篇的开头四节。我将歌颂坚定不移的爱。

Hesed。只要有人在我的班上，就会学到“hesed”这个词。上帝坚定不移的爱。

如果有人告诉你旧约中的上帝是愤怒之神，请告诉他们有关“hesed”的事情。这个词在旧约中出现了 250 次。坚定不移的爱、慈爱、永恒的爱、恩典、怜悯，都包含在这个词中。

我要永远歌颂主的坚定之爱。我要用我的嘴宣扬你的忠诚。希伯来语是emunah ，意思是真理。

我认为我们常常把忠诚和真理分开。而《旧约》不允许我们这样做。我们在这里谈论真理，是一些客观的观念。

嗯，没错。确实如此。但这一切的基础是我们的上帝信守诺言。

我要歌颂你的仁慈，我要向万代歌颂你的仁爱。因为我说过，坚定的爱将永远建立。在天堂，你将建立你的忠诚。

你想知道《旧约》中的上帝是谁吗？他是坚定不移的爱和启示性的真理。这就是他。你说过，我与我所拣选的人立下了契约。

我向我的仆人大卫起誓，我要永远坚立你的后裔，世世代代建立你的宝座。所以，是的，是的，在一代之内，十个支派就被连根拔起。

但有一节留给大卫。上帝会惩罚罪恶，但罪恶不会妨碍他最终的救赎目的。好吧，我们花了这么长时间才读完 13 节经文。

现在，我们需要完成本章的剩余部分。但我认为这并不太难，因为本章的剩余部分往往是叙述性的。我们在这里提出了两个对手。

这是第 14 至 25 节。两个对手。我觉得很有趣，一个来自以东，位于南部，最南端。

那是哈达德。另一个是里森，他在叙利亚，叙利亚位于北部。因此，我们可以感觉到，即使在和平时期，该国北部和南部也存在敌人。

虫子就在那里。除非靠精神上的忠诚驱赶它们，否则它们就在那儿等着。吃豆人。

你们中的一些人年纪大了，应该知道吃豆人。所以，他们就在这里。现在，我提出的问题是，这非常有趣，在第 14 节中，上帝兴起一个对手来对抗所罗门，即以东人哈达，然后又在第 23 节中，上帝兴起另一个对手来对抗所罗门，即以利亚达的儿子雷森。

但随后，在这两种情况下，故事都讲述了这些人如何因为大卫的所作所为而逃走。在以东，他们试图杀死每一个以东男子。哈达德是一个男孩，他和几位以东领袖一起逃到了以东。

理性告诉我们，当大卫摧毁琐巴军队时，理性聚集了一队人马，并成为他们的领袖。所以，从某种意义上说，这些不良情绪、这种叛逆情绪可能源于大卫的过度行为。那么，是大卫造成的吗？还是上帝激起了他们？我认为答案是肯定的。

我觉得这和约瑟很相似。圣经告诉我们，约瑟被派往埃及是因为上帝知道饥荒即将来临，他希望有人在埃及能拯救这个家庭。哦，所以上帝让那些兄弟嫉妒。

不是吗？不是吗？我认为，当我们审视生活时，我们看到的是上帝创造力的绝妙例证。他可以利用一切来实现他的善意。即使是我们邪恶的选择。

这并不意味着他让我们做出邪恶的选择。如果我们没有做出邪恶的选择，他就会找到另一种方式来实现他的美好目的。但他是如此强大和富有创造力，以至于他甚至可以利用我们做错的事情来实现他的美好目的。

同样，我今天在旧约神学课上也讨论过这个问题。我不知道我是否成功，但最终是上帝成就了这一切。没有一件事不是通过上帝之手发生的。

我以前说过，几乎在每个问题上，都有一条很微妙的界线。道路的中间像剃刀的刀刃一样宽，两边都有很深的沟壑。一方面，你有神圣的主权。

他是君王。世界上发生的一切事都是按照他的意愿发生的。另一方面，也有自由意志。

我们必须做出真正的选择。而这些真正的选择会产生后果。那么，到底是哪一种后果呢？上帝统治着世界并在万事万物中实现他的旨意吗？是的。

我们人类有自由和责任吗？是的。奥斯瓦尔德，你如何将它们结合起来？我不知道。只能说，我们不敢在试图教授自由意志的现实时抹杀主权。

我们不敢为了维护神的主权而抹杀人类的自由和责任。这是否符合罗马书中的经文？那里说，上帝使万物共同实现祂的目的？对那些按照祂的目的被召唤的人而言。是的。

上帝在万事万物中发挥作用。是的。是的。

在我漫长而浪费的一生中，我看到一些人发生了令人着迷的转变，他们相信五点微积分。没有任何事情发生，不是由上帝决定的。因此，自由意志确实是一种幻觉。

我看到他们完全转变了，说，是的，有自由意志，所以上帝不知道未来。他们从一个沟渠直接跳入另一个沟渠。但不知何故，在我们狭隘的思想中，我们必须将它们团结在一起。

我的做法和说法是，没有一件事不是出自上帝的手。这意味着他可能允许了这件事，但他并没有造成这件事。既然他允许了这件事，那么他就有恩典赐予我，让我承受一切。

对我来说这是个好消息。如果事情就这样发生了，那我就只能靠自己了。但如果是上帝允许的，那我就不必靠自己了。

所以，我认为这段经文证实了这一点。是的，大卫很可能在战斗中表现过度。如果是这样，而且他是这些叛乱的直接原因，那么上帝正在通过他来实现他的更大目标。

好的，接下来我们来谈谈耶罗波安。多么迷人的人啊。正如我在背景中提到的，我们看到了他。

他是北方两个支派的强制劳工的监督员。约瑟家是北方最大的两个支派，即以法莲支派和玛拿西支派。

最有影响力、最有权势的人。你可能会认为，以这样的身份，他会被人憎恨。但显然他不是。

当他逃往埃及时，那些部落的人一直与他保持联系。当情况开始恶化时，他们又把他叫回来。真有趣。

但他就是那个人。先知向他走来。做先知很难。

上帝对他说，好吧，阿希雅，我要你去买一套新西装。去市中心的霍华德米勒买一套你能找到的最好的西装。哦，太好了。

现在出去见见耶罗波安。在他出城的路上抓住他。好的。

然后现在告诉他，耶罗波安，把这套价值 500 美元的西装撕成 12 块。上帝！上帝！拿 10 块耶罗波安。拿 10 块。

这 12 个支派是犹大支派，利未支派在领土等问题上不占优势。犹大支派是唯一一个拥有领土的支派。其他 10 个支派也拥有领土。

然后 Levi 就分散到他们中间了。所以，是的。是的。

答案是肯定的。请记住，本杰明的读数相对较小。这里或多或少是以法莲，那里是玛拿西，然后玛拿西也过河到了这里，以法莲一直走到河边。

本杰明是这里的一条地带。丹本应在那里，但他们永远无法占领它。最终向北走或形成一条轨迹。

所以，本杰明在这里，耶路撒冷实际上位于本杰明的领土内。所以一开始，本杰明是以色列的一部分，是北方部落的一部分，但很快，犹大人就将他们的领土扩展到那里，占领了本杰明的大部分地区。但一开始只是犹大，但最终变成了犹大和本杰明的大部分地区。

很好。所以耶罗波安被赋予了全权委托。他说，先知说，对上帝来说，这是第 38 节，结局是，我将与你同在，我将为你建立一个像我为大卫建立的王朝一样持久的王朝，并将以色列赐给你。

我的土地。一个持久的王朝。大卫王朝持续了 350 年。

耶罗波安本可以拥有同样的东西。看起来就是这样。但是他说有一些要求。

要求，如果你看第 38 节；如果你看第 33 节，它们在所罗门那里被准确地以负面的方式重复。第一，如果你按照我的命令去做，所罗门就离弃我了。这个词和离婚时用的词是一样的。

他抛弃了我，然后俯伏在地。我再次确信我已经谈论过这个，但当在现代仪式中乐队领队说“现在请站起来并摆出敬拜的姿势”时，我总是会笑。

记下来。每次你读到旧约中的敬拜，都是俯卧的。你想摆出敬拜的姿势吗？各位，脸朝下。

不过，当你趴在地上时，唱歌有点困难。他抛弃了我，向亚斯他录、米勒公和基抹俯首称臣。

遵从我的命令行事。我们以前谈过这个，只要我还在，我们就会继续谈论它。与上帝同在的生活就是一场行走。我说过，罪恶一寸一寸地增长。虔诚一步步增长。

与他同行，越来越紧地握住他的手，更加适应每一次加速或减速。遵从我的命令行事。

他没有遵从命令。做我眼中正确的事情。我喜欢这个表达。

我知道我为什么喜欢希伯来语。因为它非常具体。你可以说做我认为正确的事情。

在我眼中，让我们做正确的事。在我眼中，做正确的事。

他没有做我眼中看为正的事。遵守我的法令和诫命。他没有遵守。

我对那里措辞的差异很感兴趣。服从和遵守。事实上，它们是同义词。

但顺服意味着关注、守护和看管。所以，我想知道上帝想要什么，并且要非常小心地去做。守护。

保持。因为他想要的是好的。所以，上帝对耶罗波安说，如果你做所罗门没有做的事，如果你做我命令的事，如果你像大卫一样服从我的命令，完整的句子就是：如果你做我眼中正确的事，如果你遵守我的法令和命令，你将永远拥有这个王国！哇！那么，所罗门是如何回应的？就像扫罗对大卫一样。

所罗门听到了这句话。你的继任者已被任命。杀了他！杀了他！于是，就像大卫一样，耶罗波安逃走了。

但正如我在背景中提到的，当大卫逃跑时，他只是越过犹大边境逃往非利士。他与家乡的犹大人保持着非常密切的联系。当耶罗波安逃跑时，他去了埃及，而他们不应该再回去那里。

我很好奇在那片遥远的异教土地上度过的岁月是否对他产生了影响，并导致他后来做出了错误的选择。我不知道。我只是觉得这很有趣。

那么，这对我们意味着什么？信任并服从！信任并服从！爱我！爱我！爱他！爱上帝！守护你的灵魂！帮助我。第一种方法是感到骄傲或错误的欲望。抓住我意志的游移，扑灭引火的火焰。好的开端不会得到任何奖励。

奖杯是在比赛结束时颁发的。靠着上帝的恩典，让我们每个人都能圆满结束比赛。让我们每个人都下定决心了解他的命令并遵行。

带着喜悦去做这些事。再说一次，敌人对我们做了这么多。有这个邪恶的上帝要求你不快乐。

不，他不是。上帝说过，这就是你被赋予的生活方式。两边都是沼泽。

你不会想去那里的。和我一起走。握住我的手。

我会保护你远离沼泽。看着我的眼睛，做我认为正确的事情。遵守我的法令和诫命。

阿门。感谢天父为我们描绘了这幅艰难的画面。我们为以色列本可以被用来影响世界而感到悲痛。

但所罗门被欺骗了。被他自己的欲望欺骗了。被他的智慧欺骗了。被他惊人的财富欺骗了。

主啊，帮助我们吧。我们受到的诱惑远不及他。但这仍然非常真实。请看顾我们，保佑我们。帮助我们把我们的手握在你的手中，直到路的尽头。保佑我们，奉你的名，我们祈祷。阿门。