**Д-р Кеннет Мэтьюз, Бытие, сессия 14,
Содом и Гоморра, Бытие 18-19**

© 2024 Кеннет Мэтьюз и Тед Хильдебрандт

Это доктор Кеннет Мэтьюз и его учение о книге Бытия. Это сеанс 14, Содом и Гоморра, Бытие 18-19.

Урок 14 особенно касается Содома и Гоморры, и я думаю, что есть три момента, на которых мы сосредоточимся, чтобы извлечь из него уроки.

Первое — это близкие отношения, развивающиеся между Богом и Авраамом, более близкие отношения, более глубокие отношения. Второе, что, я думаю, мы узнаем из этого, это то, что Авраам будет продолжать указывать на свою роль ходатайства, ходатайства за других, и что он будет проявлять свою заботу и интерес к другим. Это напомнит нам об обещании в главе 12, стихе 3, где говорится об Аврааме как о носителе благословения для всех народов и о том, что он играет очень важную роль ходатая.

Третье, о чем мы хотим поговорить сегодня, — это Божья справедливость и милосердие. Прежде чем говорить о Содоме и Гоморре, мы начнем с 18-й главы, стихи с 1 по 15, где говорится о гостеприимстве, которое Авраам оказывает трем посетителям. В древности гостеприимство ценилось очень высоко.

То есть прием и прием путников путников, и очень ожидалось, что, когда путники придут к вам на пути, вы окажете им помощь. Учитывая, что у вас, конечно, не было той гостиничной системы, которая есть у путешественников сегодня. Теперь, когда мы переходим к трем посетителям, это очень важно для толкователей, как в древние времена, так и в ранней церкви, в борьбе с личностью трех посетителей.

А в самом отрывке используются различные термины, чтобы объяснить личности трех посетителей. Прежде всего, обратите внимание, что они идентифицированы как мужчины, и вы увидите это во втором стихе. Во втором стихе Авраам поднял глаза и увидел трех мужчин, стоящих рядом. А потом, например, в 16 стихе, когда мужчины встали, чтобы уйти.

Итак, люди являются показателем проявления Господа, а также ангелов, сопровождающих Его. Один из троих идентифицируется как Господь. Например, в стихе 10 говорится: « Обратите внимание , что Господь написан маленькими буквами», что означает, что еврейское слово здесь является заветным личным именем Бога, Яхве.

Тогда Господь сказал. И затем снова, стих 13, обратите внимание: Тогда Господь сказал. Более того, в 14 из этих трёх мы найдём, что один из говорящих идентифицируется как Яхве.

А затем, когда мы заглянем дальше в главу 18, мы обнаружим, что ангелы существуют. Ну, в частности, примером является глава 19, стих 1, где говорится, что два ангела вечером прибыли в Содом. Итак, Господь остается с Авраамом, и у них происходит обсуждение, начиная со стиха 16 и до конца главы 18.

Двое из трех мужчин на самом деле являются ангелами, которые отправляются в Содом и Гоморру с целью спасти Лота. Итак, когда дело доходит до этих трёх фигур, Авраам очень приветствует их. Если вы обратите внимание, во втором стихе 18-й главы сказано: «И это акт приветствия и смирения со стороны Авраама».

В описании здесь хвалится Авраам, потому что говорится, что он поспешил и приветствовал их. Затем он описывает то, что следует в стихе 3. В стихе 6 говорится: «Итак, такого рода описание, снова в 7, дает людям воду, а также обеспечивает им утешение и еду для них. И все это важно, потому что мы увидим контраст с Лотом.

Потому что обратите внимание в 19 стихе 1: «Два ангела прибыли в Содом вечером, а Лот сидел у ворот города». Увидев их, он встал им навстречу и поклонился лицом до земли. Что ж, мы не хотим чрезмерно интерпретировать этот отрывок, но я думаю, что в общем содержании повествования Бытия был такой контраст между Авраамом и Лотом.

И я думаю, что у нас вполне может быть еще один. Что в то время как Лот проявляет гостеприимство к двум ангелам, И, конечно, он не понимает, что они сразу являются двумя ангелами. Нам важно признать, что Авраам был человеком великой праведности и доброты.

А когда речь идет о Лоте, к сожалению, говорится, что он сидит у ворот города. Где в воротах, там будут все виды общественной деятельности, особенно коммерческая деятельность в воротах, а также судебная. Итак, из 19-й главы у вас сложилось впечатление, что Лот к этому моменту стал настолько неотъемлемой частью города Содома, что его можно найти у ворот города.

Тогда как Авраам живет за пределами города Хеврона. Теперь, когда дело доходит до этих посетителей, иногда это может сбивать с толку. В каком смысле это были люди? В каком смысле они показали себя мужчинами? Но на самом деле это Господь и два сопровождающих его ангела.

Это проявление, видимость того, что мы имеем с Господом как человек. Не воплощение. Он не принял природу человечества, какую мы видим у нашего Господа Иисуса Христа.

Итак, повсюду в Священных Писаниях мы будем иметь проявления присутствия Бога как человека. Когда дело доходит до столь важного взаимодействия между Господом и Авраамом, первый диалог касается Сарры. И смех Сарры в стихах 12 и 13.

Потом Господь сказал, что у нее будет сын. Это в 10 стихе. Итак, Сарра, 12 стих, рассмеялась про себя.

В стихе 11 она говорит, что уже прошла возраст деторождения. Вероятно, это намек на то, что у нее наступила менопауза. Стих 12.

Итак, Сара посмеялась про себя, думая. После того, как я устал и мой хозяин постарел, что ж, теперь я имею это удовольствие. Другими словами, это не могло быть худшим моментом, по ее мнению.

Для нее действительно физически невозможно иметь ребенка. Разница в том, как сказано в стихе 14: «Есть ли что-нибудь трудное для Господа?» Дело в том, что этот риторический вопрос говорит: « Нет , для Господа нет ничего слишком трудного». А Сарра и Авраам зависят и действительно всегда зависели от Господа в своем потомстве и процветании.

Итак, именно Господь сделает эту невозможность возможной. Я думаю, что это напоминание тем, кто читает христианство, О том, что мы находим в Луки 1, стих 37, где мы читаем, что опять-таки для Бога нет ничего невозможного, Когда дело касается Девы Марии. И все же она зачнет Иисуса силой Святого Духа.

Помня об этом, вы вспомните 17-ю главу, когда Авраам узнает, что у него будет сын, который родится от его собственного тела и от тела его жены. Он тоже смеялся из-за своего возраста. И вот в стихах 17 и 18 главы 17 он засмеялся.

Я думаю, что то, что здесь имеется в виду, тот факт, что они оба засмеялись, дает нам ощущение, что Авраам и Сарра являются соучастниками. Чувство сопричастности с ее стороны, что вера требуется и в этом случае. Итак, обещано, что через год Сара родит.

Такого рода конкретика не была дана в предыдущих главах, касающихся обещанного сына. Но вот оно, через год. Сарра боялась, стих 15.

Итак, она засмеялась и сказала: «Я не смеялась». И вот, конечно, возник вопрос: я думаю, что вы смеялись. Она говорит: о нет, я не смеялась.

Интересно, не правда ли, что Господь знает, что она это сделала, хотя в стихе 12 сказано, что Сарра посмеялась про себя. Она смеялась про себя. Но Господь чувствовал ее мысли, ее отношение.

И он ее поправляет: да, ты посмеялась. Поэтому я думаю, что из этого инцидента мы хотим увидеть божественное присутствие в их доме, в обстановке такого образа жизни, в шатре и в отношениях Авраама и Сарры, когда он дает воду, а она дает воду. еду, и вместе они обеспечивают из хлеба и стада эту еду, которую они имеют в совместной собственности, и оба должны ходить в вере, чтобы получить обетования, которые собирается осуществить Бог. Итак, это предполагает, не так ли, еще один шаг вперед к более близким отношениям между Авраамом, его семьей и семьей Господа Бога.

Это важно для нас, потому что именно так мы понимаем завет. Эти отношения стали возможными благодаря Богу, поскольку именно Он инициировал отношения завета, а также сохраняет и поддерживает эти отношения. Теперь мы подходим ко второй половине главы 18, стихам с 16 по 33.

Здесь вопрос в Божьей справедливости и милосердии. Итак, в стихе 16 говорится: «Когда люди встали, чтобы уйти, они посмотрели вниз на Содом, и Авраам шел вместе с ними, чтобы увидеть их на пути». Теперь нам нужно рассказать о том, что мы узнали о Содоме и Гоморре, городах равнины.

Это главы 13 и 14. Помните, что в главе 13 Лот выбрал самую процветающую и красивую землю, которая будет служить его стадам и его сельскохозяйственным предприятиям. Бог благословил Авраама видением того, как об Аврааме будут заботиться.

В контексте 13-й главы автор говорит нам, что Содом и Гоморра были нечестивыми городами. А затем, в главе 14, нам рассказывается о том, как конфедерация восточных народов сражалась с конфедерацией западных народов и что на западе царь Содома, где жил Авраам, был побежден, и все богатство и также семьи были взяты в заложники. Авраам сформировал свою собственную конфедерацию, и он и его люди помчались на север, чтобы догнать их. Они доставили Лота и его семью, а также большую часть захваченного богатства.

И затем, по возвращении, он встретил двух царей: царя Иерусалима Салима, называемого Мелхиседеком, и царя Содома. И если вспомнить все это и то, что действительно происходит в главе 19 в постоянных ссылках на Содом и Гоморру в пророках, а также в Евангелиях, Содом и Гоморра стали лозунгом нечестия, фактически синонимом гнусного жестокого обращения с невинными. и все виды моральных недостатков и коррупции. Где мы находим Содом и Гоморру, а также другие города равнины, мы не знаем.

Однако ученые в большинстве своем понимают, что Содом и Гоморра и города равнины находятся на южном конце, под водами Мертвого моря. И, возможно, когда-нибудь у нас появится технология, которая действительно подтвердит, что это так. Но это должно быть нашим рабочим пониманием того, где можно найти Содом и Гоморру.

Теперь, когда дело доходит до диалога между Господом и Авраамом, мы хотим признать, как я уже неоднократно говорил, что Авраам находится в школе ученичества. Во время этих путешествий и встреч с Богом, а также в различных обстоятельствах, с которыми он сталкивается, он учится тому, что он учится доверять Господу все больше и больше. И хотя у него все еще случаются неудачи, по большей части мы видим, что его уверенность в Господе растет.

Итак, что мы находим здесь очень важным, так это то, как Господь принимает Авраама в свою уверенность, что он является доверенным лицом и что есть урок, который нужно усвоить. Это не только показывает эти более близкие отношения, но и узнали о характере Бога, когда дело касается справедливости и милосердия. Итак, давайте вместе посмотрим на стих 17. Затем Господь сказал: видите, Господь собирается сообщить, открыть Свой план Аврааму.

Это само по себе показывает особые отношения, когда Он рассказывает Аврааму о том, что должно произойти. И тогда, в стихе 18, Авраам непременно станет великим и могущественным народом, и все народы на земле будут благословлены через него. Итак, мы обнаруживаем, что то, что Господь собирается открыть, связано с заветом, заключенным Богом, впервые найденным в главе 12, и что эти божественные обетования, которые Бог инициировал и собирается осуществить, являются основой для этого раскрытия Божий план.

Второй элемент основы находится в 19, ибо я выбрал его. Итак, любящее избрание Авраама и его потомков таково, что он собирается учить Авраама, а Авраам, в свою очередь, предполагается, будет учить народ своих потомков. Итак, продолжаем читать. Я избрал его, чтобы он направлял своих детей в своем доме после себя, чтобы они держались пути Господня.

Я думаю, что это выражение пути Господа очень важно. Это широко, но суть в том, что путь Господа связан с тем, как Бог осуществляет свое суверенное правление в жизни обещанного им народа и народов, а также с важностью характера Господа. Итак, один из способов объяснения характера Господа – это то, что правильно и справедливо.

Итак, как же они хранят путь Господень? Что ж, им нужно научиться пути Господню, а затем соблюдать его, делая то, что правильно и справедливо, поступая и воплощая в жизнь характер Господа, чтобы, читая 19, чтобы Господь совершил для Авраам, что он обещал ему. Поэтому нам важно помнить об этой особой связи, которая имеет место между Господом и тем, что Он собирается объяснить Аврааму. Итак, поразительно то, что в другом месте Библии нам сказано, что между ними существует связь.

В Исаии 41, стих 8, Исаия говорит, что Авраам, или через Исайю, что Авраам — друг Бога. Дружбу необходимо иметь в виду как близкие, доверительные отношения. В Исходе 33, стих 11 говорится, что именно Моисей говорил с Господом, как человек говорит со своим другом.

И затем вы помните, в главе 15 Евангелия от Иоанна, стих 15, Иисус еще больше сближает своих учеников в их отношениях как доверенных лиц, когда он начинает объяснять им, что должно произойти, его арест, его смерть, но глядя за пределы этого на жизнь его воскресения. А также, что они сами, поскольку он называет их друзьями Господа, их миссия – провозгласить, что Царство Божие доступно через воскресшего Господа Иисуса. Итак, Иоанна 15, 15.

Теперь, когда мы подходим к торгу между Авраамом и Господом, который находится в стихах 20-33, мы получаем откровение о том, что произойдет в стихе 20. И протест против Содома и Гоморры настолько велик, и их грех настолько тяжело, что я упаду. Это напоминает мне Вавилонскую башню, вы помните, что Бог спустился посмотреть, что задумали вавилоняне.

Итак, говорит он, я спущусь и посмотрю, так ли плохо то, что они сделали, как дошедший до меня протест. Если нет, я буду знать. Итак, когда дело касается соседнего города Хеврона, то вам следует спуститься вниз и топографически спуститься вниз к южной части того, что сегодня является Мертвым морем.

В стихе 22 люди повернули и пошли в сторону Содома, но Авраам остался стоять перед Господом. Итак, люди, которые на самом деле являются ангелами, являются представителями Господа, учитывая, что Господь сказал, что я сойду, но Он посылает двух ангелов. В каком смысле Он сходит? Что ж, тогда можно видеть, что ангелы находятся в согласии, и это можно перевести как посланники, что ангелы находятся в согласии со знанием и статусом Господа, либо как посланники, либо здесь действует что-то большее? Множественность наводит на размышления и несколько умозрительна, но стоит упомянуть, что, возможно, из этого можно извлечь то, что Бог в соответствии с тем, что мы нашли в главе 1 Книги Бытия, а также в главе 3 и главе 11, в этих трех случаях, когда упоминается множественность Бога, где у вас есть местоимения во множественном числе, что, хотя есть один Бог, внутри этого единства есть множественность.

Итак, имея это в виду, я думаю, здесь есть полезная идея о том, что Господь не действует капризно или несправедливо, а, скорее, то, что Он делает, - это исследует. Он исследует. Он хочет знать, какова природа этого протеста и какова его серьезность.

Итак, Авраам приводит здесь ряд просьб, спрашивая Господа в его расследовании, правильно ли сохранять города, потому что они праведны, и мы можем понимать это слово «праведный» как «невинный»; в городах Содома и Гоморры есть невинные люди. Итак, в стихе 23 Авраам подошел к нему и сказал: Ты погубишь невинного, праведного вместе с нечестивцами? Это, конечно, не будет воспринято как справедливое со стороны Бога. Теперь, я думаю, что мы имеем здесь последовательное постепенное перемещение от 50 человек до последних пронумерованных 5 человек.

Итак, в стихе 32 я нашел 10 человек, а не 5, 10 человек. Так последовательно затем требуется все меньше и меньше, чтобы Бог пощадил города. Теперь, о чем думает Авраам, у него на уме два варианта.

То есть либо города будут полностью разрушены, и невинные будут поглощены нечестивыми, либо города не будут разрушены из-за невинных, которые там живут. На самом деле он не видит третьего варианта, но именно это и произойдет, потому что некоторые члены семьи Лота будут пощажены. Итак, есть третий вариант: пощадить невиновного Лота, но вынести приговор нечестивцам.

Итак, единственный способ узнать о том, что должен делать Бог и что я хотел бы подчеркнуть, — это продолжать говорить с Богом. Это так важно, когда мы приносим свои вопросы и сомнения. Продолжайте говорить с Богом.

Он назван судьей всей земли. Итак, как Судья всей земли, роль Бога, творящего милость и справедливость, является прерогативой Господа. И Авраам научится принимать то, что Бог может видеть за пределами очевидного.

Эти два варианта показывают нашу ограниченность, конечность Авраама. Но Бог на самом деле не объясняет ничего, кроме следующего описания. Но иначе мы бы не знали, что существует третий вариант всего, что повлияло на решение, принятое Господом.

Единственный ответ для Авраама – это просто знать Господа и Его характер. И, следовательно, поэтому он может поставить вопрос о Господе: истребишь ли Ты праведного с нечестивым? Это напоминание о том, что мы видим у Иова. Бог так и не объяснил Иову причину его страданий.

Он просто раскрыл себя, и однажды Иов увидел и лучше понял, что Бог является не только судьей всей земли с точки зрения физического мира и тем, как Он поддерживает физический мир, но также и тем, кто поддерживает моральное равновесие, моральный мир. Итак, это выражение «судья всей земли», встречающееся в стихе 19, или, вернее, 25, далеко от вас, не поступит ли судья всей земли правильно ? И, конечно же, он делает и будет. Теперь, в случае с Господом и Авраамом, они оба проявляют сострадание и милосердие.

И это то, что происходит с Авраамом. Я признаю, что он, конечно, был заинтересован в своем племяннике Лоте и, несомненно, думал о своем племяннике. Но что мы можем сказать, так это то, что Авраам — человек сострадания к Лоту, даже несмотря на то, что он мог рассердиться на Лота и вполне мог сказать Лоту: видите, я вам говорил, что-то вроде ответа.

Но он сострадает Лоту, его семье и всем невиновным. Итак, когда мы переходим к следующей главе, в главе 19, у нас действительно есть рассказ об ангелах, спасающих Лота в стихах 1-29. К сожалению, после разрушения Содома и Гоморры, в конце главы 19, есть инцидент, касающийся Лота и его кровосмесительных отношений с двумя его дочерьми.

Итак, есть снова; мы хотим иметь в виду контрасты между Лотом и Авраамом и не более того, как сказано в главе 18, вначале, именно в зной, среди дня, к Аврааму пришли трое посетителей. В то время как в главе 19 говорится, что два ангела прибыли в Содом вечером. Итак, существует контраст между днем и ночью, между бегством и сидением, между пребыванием Авраама за пределами Хеврона, но тем, что Лот так тесно интегрирован и поглощен жизнью Содома.

Итак, ответ Лота еще раз показывает нам важность гостеприимства, которое должно обеспечивать защиту, и поэтому мы имеем следующее: то, что в нашем уме, безусловно, является крайним, и, без сомнения, было крайним и в уме Лота и в этом. культуре, и это принесение в жертву дочерей Лота, когда мужчины Содома приходили в дом и настаивали на знакомстве с мужчинами, ангелами, которые, конечно, проявляют себя как мужчины, для сексуальных целей. В стихе 5 говорится, что жители города окружили его дом. Они звали Лота: где люди, пришедшие к тебе сегодня вечером? Выведите их к нам, чтобы мы могли их узнать, или NIV правильно это понимает, чтобы мы могли заняться с ними сексом.

Слово «нет» является метафорой сексуальных отношений, и лучшим примером этого является Бытие 4, стих 1, где говорится, что Адам знал свою жену Еву, и она забеременела Каином. Итак, что здесь имеется в виду, я думаю, мы должны понимать, что эти мужчины города хотят вступать в сексуальные отношения с мужчинами, какими они их понимали, посещая Лота, и из-за большой ценности и репутации хозяина. Лот решил отдать своих дочерей-девственниц этим мужчинам, чтобы они имели сексуальные отношения, которых они хотели. И это напоминает то, что происходит в книге Судей 19.

В книге Судей 19 мы имеем аналогичный случай, и там также слово «нет» явно относится к сексуальным отношениям. Итак, я думаю, в этом рассказе есть ирония: именно Лот верит, что он избавляет ангелов от этого насилия, хотя на самом деле ангелы спасут Лота от катастрофы, которая должна случиться с ним. города. Первоначально дело было в том, что мужчины пытались выломать дверь и увести посетителей для сексуальных удовольствий.

Но ангелы вмешиваются и бьют людей, которые были у дверей дома, как сказано в стихе 11, молодых и старых, ослепленных, так что они не могли найти дверь. Теперь, поскольку в его дом входили зятья, а затем две его дочери, а также его жена, ангелы милостиво решают обеспечить им защиту и бежать, а зятья, как мы можем предположить, были членами ханаанского населения; возможно, они были членами города Содома. Нам сказали, что они отвергли эту идею и подумали, что он шутит.

Они не воспринимали его всерьез. А потом мы обнаружим, что жена Лота сама борется за отъезд из Содома, всего того, что она знала и что там было привлекательного. Итак, ангелы в стихе 15 говорят: поспеши, возьми свою жену и двух своих дочерей, которые здесь, иначе ты будешь сметен, когда город будет наказан.

И нам говорят, что когда он колебался, Лот настолько увлекся Содомом, что колебался. Его беспокоило, правдивы ли эти люди. И люди схватили его руку, такой необычайный акт милосердия со стороны ангелов, в руках его жены и двух его дочерей, и благополучно вывели их из города.

Ибо Господь был милостив к ним. Итак, мы имеем наставление ангелов: не оглядывайтесь назад и не останавливайтесь нигде на равнине. Бегите в горы, иначе вас сметет.

И я думаю, что здесь есть не только явная идея, но и подтекст. Явным, конечно, является то, что им фактически приказывали, увещевали и советовали не оглядываться назад физически. Но я также думаю, что Лоту и его семье требуется отказаться от жизни, которую они вели в Содоме, отвергнуть то, что происходило в Содоме.

Что ж, мы действительно обнаруживаем, что Лот был праведником. Он не был полностью предан подлости, но он пошел на компромисс. Например, во 2 Петра 2, стихи 7 и 8 описывают Лота как праведника, но которого мучили гнусные беззакония Содома.

Итак, я думаю, что это урок, который следует усвоить о состоянии человека, и что компромисс может привести даже к катастрофе, когда дело доходит до компромисса со злом. Итак, что мы хотим иметь в виду, так это то, как они убегают. Жена, к сожалению, не может оторваться от Содома.

И вот она становится соляным столбом. Об этом говорится в стихе 26. Но жена Лота оглянулась назад и стала соляным столбом, что стало пословицей в последующих поколениях.

Луки 17, стих 32. Поразительно, что даже сегодня на южной оконечности Мертвого моря встречаются соляные столбы. В стихе 23 говорится: «Когда Лот достиг Сигора, который находится еще южнее в пустыне, солнце взошло над землей, и настало утро, и Господь пролил серу, горящую серу, на Содом и Гоморру из Господь с небес.

Это напоминает вам историю о потопе, в которой Бог пролил дождь, который вызвал потоп, поглотивший все нечестивое человечество. В стихе 29 говорится, что, когда Бог разрушал города равнины, Он вспомнил об Аврааме. Что здесь важно, так это то, что здесь не говорится, что Он вспомнил Лота.

Вернёмся к аккаунту о флуде. Помните, в главе 8, стихе 1, говорится, что Бог вспомнил о Ное. Другими словами, Его преданность Ною.

Затем, начиная с главы 8 и того, что следует в этой главе, происходит постепенный спуск, спуск вод паводка. Итак, в главе 8, стихе 1 говорится, что Бог послал Руаха. Это слово означает ветер, но также и Святой, или, лучше сказать, Дух Божий, который описан еще в главе 1, стих 2, где говорится, что Дух Божий, который я считаю Святым Дух парит, защищает.

Итак, Бог использует ветер, чтобы рассеять воду и, следовательно, обеспечить высадку Ноя и его семьи. В этом случае Бог вспомнил о Своем обязательстве перед Авраамом, и поэтому Лот и его семья являются бенефициарами Божьих обещаний Аврааму из-за связи между Лотом как родственником семьи и членом семьи, поскольку он является сыном брата Авраама. И далее говорится: «Он вспомнил об Аврааме и вывел Лота из катастрофы, чтобы разрушить города, в которых жил Лот».

Теперь мы переходим к потомкам Лота. Это одна из отвратительных историй, которые вы найдете в книге Бытия, и она связана с кровосмесительными отношениями, возникшими между дочерьми Лота. Лот же просил, чтобы ему разрешили пойти в Сигор.

Но обратите внимание: хотя ангелы приспособились к нему и пошли на уступку Лоту, он был настолько огорчен тем, что произошло в Содоме и Гоморре, что стал отшельником. Обратите внимание в стихе 30, что Лот и две его дочери покинули Сигор и поселились в горах, потому что он боялся оставаться в Сигоре. Он и две его дочери жили в пещере.

Итак, у дочерей не было возможности рожать детей, и они решают напоить его вином, а затем вступить в половую связь. И обратите внимание на стих 32: «...и сохраним род наш через отца нашего». Этот обычай, эта традиция, этот образ жизни были настолько важны, что у двух дочерей сложились такие отношения со своим отцом. Подразумевается, что если бы он не был пьян и не думал правильно, то, конечно, он бы этому сопротивлялся.

Но его обманули. Это должно также напомнить нам о том, что произошло с Ноем. Вот был благочестивый человек, а под конец жизни он опьянел.

А его пьянство и нагота привели к благословению и проклятию, которые он наложил на трех своих сыновей, проклиная Хама и Ханаана за их насмешки над его наготой. Итак, в стихе 33: «...в ту ночь напоили отца своего вином». Старшая дочь часто ходила с отцом, а на следующий день то же самое сделала и младшая. Важно то, что две трансиорданские народные группы произошли от них.

Эти двое будут очень важны, когда речь зайдет о будущей жизни Израиля на протяжении всей его истории. Моавитяне и аммонитяне были двумя народными группами, которые традиционно были настолько сильными врагами Израиля, что вам предстоит самая жестокая война, которая происходит между этими двумя народами, аммонитянами и моавитянами, против будущих израильтян.

И это можно найти в 1 Царств и в параллельных отрывках во 2 Паралипоменон, где будут происходить эти войны. И опять же, мы видим контраст между началом наследия Израиля, особым действием Бога, приведшим к рождению Исаака, и их связью с Авраамом. Однако наследие Лота закончилось самым подлым образом.

Это рождение моавитян и аммонитян в результате кровосмешения. Итак, чему мы научились благодаря этому учению Авраама? И тем ближе эти двое, Бог и Авраам, находятся в своих отношениях благодаря божественному присутствию в его жизни, в его доме. Более того, можно сказать, что он стал доверенным лицом Бога.

Бог доверил ему знать, что произойдет. Во-вторых, мы узнали, что Авраам проявлял милосердие, доброту и заботу о других как ходатай. И он молился за жителей Содома и Гоморры.

И в-третьих, Бог открывает ему, как Бог в Его характере справедливо осуществлял справедливость и милосердие, что это было не «или-или», а «и то, и другое», сохраняя невинную семью Лота, тех, кто был готов принять это предложение. спасения, а затем справедливого суда над нечестивыми. Наш следующий урок, урок 15, будет нашим последним уроком об Аврааме. Это учитывает главы с 20 по 25.

Это доктор Кеннет Мэтьюз и его учение о книге Бытия. Это сеанс 14, Содом и Гоморра, Бытие 18-19.