**Д-р Кеннет Мэтьюз, Бытие, занятие 11,
Путешествие Авраама**

© 2024 Кеннет Мэтьюз и Тед Хильдебрандт

Урок 11 посвящен путешествиям Авраама. Вы помните, что ранее на сессиях я говорил о том, что его реальные физические путешествия с места на место отражают метафору его духовных путешествий. И когда мы проследим его физические путешествия, это также будет частично соответствовать его духовным взлетам и духовным падениям.

Чтобы оценить путешествия, описанные в главах 12, 13 и 14, мы хотим вспомнить, что есть заветные обещания, которые Бог дал Аврааму, глава 12, стихи с первого по третий. Мы ссылались на этот отрывок несколько раз, но на самом деле мы не закрепили наше основное исследование на этом отрывке, и мы хотим сделать это сегодня. Итак, если вы посмотрите вместе со мной главы 12, стихи с первого по третий, я обсужу это, но помните, что в главе 11, стих 27, у нас есть крылатая фраза, которая гласит: это рассказ или генеалогия Фарры.

А затем начинается разговор о семье Фарры и, в первую очередь, об Авраме, которого позже в главе 17 назовут Авраамом. Есть две вещи, которые вам следует иметь в виду, читая главы с 12 по 14 и далее. . Первое находится в стихе 30.

Итак, Сарра, это жена Аврама, была бесплодна. У нее не было детей. И второе касается Лота.

В стихе 31 мы узнаем, что Фарра, патриарх рода, взял у него сына Аврама, а затем и внука Лота, который будет признан племянником Аврама. Он продолжит путь с Аврамом и войдет в Ханаан. Помня об этих двух моментах, мы подходим к призыву Аврама.

Вот и обещания. Вы помните, что Авраам отправился из Ура в Халдеях, региона Южного Ирака, к югу от древнего Вавилона. Он отправился под предводительством своего отца Фарры и клана Тераха в Харан, что на юго-востоке Турции.

Путь от Ура до Харрана, который также находится очень близко к границе с Сирией, составляет около 600 миль. И это контекст для понимания этого поручения Авраама, обетований и этого заветного обязательства, которое Бог дал Аврааму. Путь, который мы найдем из Харрана в центральную часть Ханаана, древний Ханаан, составляет около 400 миль.

Итак, давайте теперь вспомним, что, прослеживая путешествия Аврама, мы начинаем с первого стиха главы 12, где говорится: «Оставь свою страну, свой народ» и дом отца твоего « и пойдем в землю, которую Я покажу тебе». Ранее я упоминал, что кульминация духовного путешествия Авраама находится в главе 22, где вы также видите язык Бога, повелевающий Аврааму странствовать, странствовать, идти в землю. Мориа и там принесет в жертву своего сына, своего единственного обетованного сына, и чтобы он показал ему, куда идти. Итак, это язык главы 12, первого стиха. И это подставки для книг на духовном пути Авраама.

Итак, давайте посмотрим на обещания. Во-первых, у нас есть: «Оставь свою страну земле». Это первое обещание. Он собирается предоставить ему землю.

Авраам не знает, куда он идет. Авраам просто верою полагается на изреченное слово Божье. У него действительно нет другой карты, кроме этой очень важной точки, и именно эту карту ему покажет Бог.

И обратите внимание на потерю, на отход от точки опоры в его жизни, от зоны комфорта. Во-первых, он должен покинуть землю, которую он знает и познал в Харране. И тогда это говорит о вашем народе.

Это отсылка к его клану. А потом дом твоего отца. Это будет семья Тира.

Итак, эти три концентрических круга, более широкий — земля, следующий — род, а затем третий, ближайший к нему, его собственный ближайший дом. Тогда у нас будет, я скажу, второй стих. Есть ряд «Я буду», подчеркну, что это инициировано Богом, и именно Он это осуществит.

Итак, это одностороннее обещание. Бог дает эти обещания Аврааму. Это зависит не от обетования, а скорее от Авраама, за исключением того факта, что он откликается и, путешествуя в эту неизвестную землю, показывает, что у него есть вера.

Он получил слово от Господа и поверил в него. Я сделаю из вас великую нацию. Конечно, это предполагает наличие населения.

Звучит не очень многообещающе, не так ли? Учитывая, что его жена бесплодна и детей у нее не было. Итак, прямо здесь мы должны понять, что Бог обещает землю, которую Он не видит, и потомство, которое Ему еще предстоит увидеть. Далее он говорит во втором стихе: «Я благословлю тебя».

Благословение здесь, в Бытии, относится к потомству, а также к процветанию или богатству. И хотя здесь говорится о реальном физическом материальном богатстве Авраама, у этого есть духовный подтекст, поскольку благословение связано с благосклонностью Бога. И через различные способы встречи с Богом Авраам узнает, что Бог задумал для него благословение, превосходящее время и пространство.

Это духовное благословение. Об этом говорится в Новом Завете в 11-й главе, где говорится о том, как Авраам поверил Богу. И верою он искал города, не построенного руками человеческими, но воздвигнутого Богом.

Итак, у нас есть три обещания: земля, народ и процветание. Не следует понимать аспект процветания. Если вы хотите создать нацию, которая будет влиять на другие нации, эта нация должна расширяться и расти в потомстве, а также в достаточном богатстве, чтобы поддерживать нацию людей.

Затем мы видим, что в главе, или, скорее, во втором стихе, Бог говорит: «Я возвеличу имя твое». Здесь имеется в виду, что Бог, а также различные способы взаимодействия Авраама с другими этническими группами приобретут международную репутацию. Следствием этого является то, что он сможет влиять на другие группы людей и показывать им любовь Бога и то, кто является единственным истинным Богом Авраама и его семьи, чтобы они тоже могли войти в благословение, которое Бог обещал всем народам. .

Продолжая последнюю фразу, и будет вам благо. Теперь здесь мы имеем поворот в части обещаний. Мы переходим от Авраама-человека наружу, обращаясь наружу ко всем группам людей.

Вот таким образом он будет воронкой, средством, с помощью которого Бог принесет благословения всем людям. В третьем стихе объясняется, что способ, которым все народы войдут в это благословение, зависит от их отношений с Авраамом, что равносильно заявлению об их отношениях с Богом Авраама, единственным истинным Богом Израиля. Итак, во-первых, я благословлю тех, кто благословляет тебя.

Видите, это правильные отношения с Авраамом. Это тот, кто поддерживает Авраама. Это тот, кто вступает в мирные отношения с Авраамом.

Это тот, кто пользуется благосклонностью Бога Авраама. А дальше говорится наоборот: и кто тебя проклянет, того прокляну. Проклятие здесь не имеет ничего общего с магическим заклинанием; скорее, проклятие здесь противоположно благословению.

И это отвержение Авраама. И при этом отвержение своего Бога. В той древней среде, если у вас есть кто-то, кто настроен против вас, то это вполне могут быть и обычно были враждебными отношениями.

И тогда есть вывод. Через тебя будут благословлены все люди на земле. Это следует за Таблицей Наций в главе 10 и Вавилонской башней.

Вавилон, как вы помните, — это попытка со стороны объединенных народов узурпировать власть Бога, сделать себе имя, репутацию. И из-за страха рассредоточения они сбились в кучу, отстаивая свою гордость, свои технологические достижения и строя Вавилонскую башню и город Вавилон. Но Бог вмешался, потому что обетование связано с распространением и осуществлением территориального и земного правления над землей.

Итак, они должны распространиться, чтобы войти в благословение. Итак, он путает их речь. Они рассеяны.

И теперь перед нами стоит препятствие, которое предстоит преодолеть народам из-за смешения их языков. Но Божье противоядие от этого – создать нацию, новую нацию, призвав Авраама и дав ему возможность создать нацию Израиля. Вот почему Израиль будет благословением.

Именно так Бог раскроет Свои обещания и благословения спасения для всех людей. Это подготавливает нас к путешествию Авраама и его путешествию. Четвертый стих — действительно поразительный стих, который можно легко не заметить.

И это потому, что там просто сказано: «Итак, Авраам ушел». Но это то же самое слово в еврейской Библии, которое встречается в главе 12, первом стихе, где говорится: «Уйди, Авраам ушел». Это сразу показывает, что Авраам проявил сильную и непоколебимую веру в слово Божье.

В четвертом стихе говорится, что он ушел, как сказал ему Господь, и жребий с ним. Авраму было 75 лет. Это тоже важная деталь, потому что мы узнаем, что пройдет еще 25 лет, прежде чем у него родится сын по имени Исаак, который станет законным получателем благословения, обещанного Аврааму.

Итак, в течение этих 25 лет Авраам будет видеть, как годы проходят, ускользают, но все же нет обетованного семени, соответствующего воле и цели Бога. Теперь у Авраама будут некоторые предложения, как обойти это первоначальное обещание и благословение. И мы посмотрим, как это сработает.

Теперь, когда Аврам вошел в землю, мы имеем описание, начинающееся в шестом стихе, о различных местах, куда он ходил. Сихем упоминается первым. Сихем находится примерно в 35 милях к северу от Иерусалима.

Там он построил жертвенник Господу. Настоятельно предполагается, что куда бы он ни пошел, это был его образец. Он поселится в ближайших городах.

Затем он построил жертвенник Господу и поклонялся Господу. Опять же, это знак его веры и доверия Богу и тому, что Бог позаботится о нем, что Бог защитит его в этом враждебном регионе. Затем мы обнаруживаем, что он идет в Вефиль.

Вефиль в Гае, мы не знаем, где именно определить Ай, но он, должно быть, находится недалеко от Вефиля, который находится примерно в 10 милях к северу от Иерусалима. И там снова строит жертвенник, поклоняется Господу. Когда мы подходим к 12-й главе и смотрим на 10-й стих, обратите внимание, что там говорится, что на земле был голод.

Это и есть причина его ухода из земли обетованной, направляясь в Египет. Египет был житницей древнего Ближнего Востока. В Египте был более предсказуемый закон о производстве продуктов питания.

Итак, мы знаем, что в Бытии есть случаи, когда обнаруживается голод, и отцы Израиля только что сошли в Египет. Спустившись в Египет, они должны были пройти через Негев, упомянутый в девятом стихе, что означает юг. Это дикая местность.

Затем они входили в Египет и покупали для них еды. Голод в Ханаане не был чем-то необычным из-за частого дождя, а также небольшого его количества. А также начнётся эпидемия, и народы столкнутся с реальной проблемой выживания на этой земле.

Теперь обратите внимание, что в стихе 10 говорится, что он спустился в Египет. Глава 13, первый стих начинает новый эпизод, и в первом стихе говорится, что Аврам поднялся из Египта в Негев, и он собирается повторить свои шаги. Когда мы посмотрим на путешествия Аврама и события в Египте, мы обнаружим замечательную параллель, и это должно быть намеренно со стороны автора Послания к Евреям, что голод был также во времена семьи Иакова, отца 12 колена Израиля.

Есть Иосиф, которого продали в рабство в Египет, он занимает большое влиятельное положение в доме фараона и может принять Иакова и его братьев и предоставить им место. В главе 15 нам рассказывается, что примерно 400 лет спустя потомки Иакова попали в рабство под тяжёлой рукой фараона и что Бог послал Моисея вывести их и освободить. При этом народ Египта после 10 казней хочет, чтобы этот еврейский народ ушел, чтобы они обеспечили его золотом и серебром.

И здесь мы увидим то же самое: когда Авраам и его семья уйдут, фараон наделит его силой и обогатит. Я хочу сказать, что когда народ Израиля читал эти ранние истории о своих предках, они могли увидеть себя в этих историях, что существует связь между Богом их предков и их собственным Богом, который освобождает их и позволяет им войти в мир. земля обетованная. Здесь дело в том, что на древнем Ближнем Востоке существовало уважение к жене мужчины.

Существовал моральный кодекс, согласно которому правитель или мужчина не должен незаконно брать жену другого мужчины. Итак, чтобы решить эту проблему, они убивали мужа, оставляя женщину на свободу для замужества и взятия ее в жены. Так вот, Авраам знал это очень хорошо.

И когда мы читаем главу 20, где Авраам снова применяет ту же стратегию, объявляя свою жену Сарру своей сестрой, нам говорят, что там Авраам разговаривает с Авимелехом, на этот раз царем филистимлян в Гераре, что это была его привычка, это была его практика. Итак, у нас нет только этих двух случаев в главах 12 и 20, но из чистого страха за свою жизнь он сыграл правящего монарха этой местности, в данном случае фараона, заявив, что Сара - его сестра. Ну, фараона привлекает ее красота .

И он добавляет ее в свой гарем. Теперь, когда речь идет о гареме, мы, конечно же, думаем о многих женах и множестве сексуальных партнеров. И в нашей сегодняшней культуре мы часто склонны к этому, должно быть, в первую очередь по сексуальным причинам.

Ну да, о том, что есть желание сексуальных отношений, не может быть и речи. Это форма гедонизма, но она заключалась в том, чтобы укрепить репутацию и силу королевского двора, собираясь в гареме и имея много потомков от женщин гарема. Также мы знаем, что у правящих деятелей было желание жениться на важных дочерях и других лицах, присутствовавших при дворах других королей, других монархов и других богатых дворян.

Так что это здесь работает. Сразу приходит на ум угроза: если Сара в этом гареме забеременеет, то встанет вопрос: кто отец? И это поставит под угрозу обещание, данное Богом Аврааму, которое, как мы увидим, является чудесным действием со стороны Бога в жизни Авраама и Сарры, во всем следует приписать силу Бога и Его избрание. любовь к Аврааму и за его пределами, поскольку мы увидели, что Авраам будет свидетелем, проводником Божьего благословения для всех групп людей. Таким образом, это поставило под угрозу обещания, которые Бог дал Аврааму, и его план, согласно которому все народы пришли получить благословение.

Итак, чтобы воспрепятствовать этому, стих 17, но Господь наложил на фараона серьезные болезни. Что именно это такое, мы не знаем. Это в некотором роде прерывает нормальный ход сексуальных отношений.

То же самое было бы с Сарой в гареме фараона. Конечно, это было бы катастрофой, поскольку передача наследия династии имела бы центральное значение в сознании фараона и для народа Египта в целом. Что ж, он узнает об этом обмане и бросает вызов Аврааму, почему тот обманул его таким образом.

Когда мы дойдем до 20-й главы, мы обнаружим, что в этом параллельном рассказе Авимелеху, царю филистимлян в Гераре, снится сон, и ему является Бог и предупреждает его о том, что нужно взять Сару в свой гарем. Итак, могло ли это случиться с Египтом? Мы не знаем наверняка, но вполне возможно, что так оно и было. Тогда ответ фараона — изгнать его.

Теперь, отбирая Сарру у Аврама, он обогащает Аврама. Он обогащает его денежным богатством, а также другими вещами, такими как скот и тому подобное. И вот его исключили.

А теперь какой печальный комментарий об Аврааме, который так сильно начал свою веру, так сильно в своем поклонении, так сильно сопротивлялся прошлому политеизму в Уре и Харане и всему многобожию, которое характеризовало древний Ближневосточный Ханаан, а также в Египте. он сопротивлялся всему этому. И все же здесь мы видим, как он спотыкается, потому что в обетовании сказано, что всякий, благословивший вас, будет благословлен. Кто проклянет тебя, тот будет проклят.

Что ж, понятно, что это отвержение Авраама. Это проклятие против Авраама и его Бога. Затем, в главе 13, мы переходим к Аврааму и Лоту.

Лот сопровождал Авраама, и он тоже стал очень богатым человеком. Обратите внимание, во втором стихе говорится, что Авраам разбогател скотом, серебром и золотом. Я так понимаю, это то, что он получил от фараона, а также Лот становится очень богатым, но между отношениями дяди и племянника возникает напряженность.

И это связано с обилием процветания, которое получает каждый. И поэтому возникает ссора из-за прав на землю и кормления их многочисленных размножающихся стад и крупного рогатого скота. Итак , в седьмом стихе 13-й главы нам сказано, что между пастухами Авраама и пастухами Лота возникла ссора.

Тогда у нас есть дополнительная информация. В то время на этой земле жили также хананеи и феризеи. Об этом нам сказано уже в главе 12, стихе шестом.

В то время в стране находились хананеи. Зачем упоминать, кто населяет эту землю? Ну, потому что это враждебная среда и существует зависимость от Авраама, от Авраама, от Бога, который защитит его. Поэтому раскол и внутренние разногласия в семье обречены на провал, когда существует потенциальная угроза со стороны хананеев и феризеев .

Мы кое-что знаем о хананеях и феризеях; мы почти ничего не знаем. И есть ряд групп людей, которые будут упомянуты по пути. И некоторые из них мы знаем, а некоторые нет.

Дело в том, что они полагаются на то, что Господь поддержит их. Теперь Аврам, я думаю, научился чему-то из своего египетского опыта, потому что акт великой милости и благодати увеличивается, говорит он Лоту младшему, говорит, давай не ссориться. Вы можете выбрать любой участок земли по вашему желанию.

Итак , мы видим, что Лот контрастирует с милостивым ответом Авраама на ссору, потому что он принимает предложение Авраама и выбирает себе лучшую землю. Итак, мы начинаем читать в стихе 10: Лот оглянулся и увидел, что вся равнина Иорданская хорошо орошается, как сад Господень, как земля Египетская по направлению к Сигору. Это было до того, как Господь разрушил Содом и Гоморру.

Мы узнаем подробности Божьего уничтожения из-за беззакония, нечестия и невероятного нечестия. Это будет напоминать о том, что произошло, что привело к потопу. В данном случае Бог обрушит огонь и разрушения на города равнины.

Города равнины представляли собой пять городов, тесно связанных друг с другом, и два из них, Содом и Гоморра, были наиболее примечательными. Здесь мы имеем ссылку на красоту и Божье обеспечение, произошедшее в саду. А также то, что сам Египет был страной великого процветания и снабжения продовольствием.

Но упоминание здесь о том, что произойдет в Содоме, и о том, что Лот решил жить в их среде под их влиянием, предупреждает нас, читателей, о том, что Лот заботится о своей собственной выгоде и процветании. Когда вы читаете апостола Павла, который говорит о жадности, в третьей главе Послания к Колоссянам он говорит, что те, кто стал христианами, должны оставить старый образ жизни, ветхого человека, и начать новую жизнь, новую жизнь во Христе Иисусе, новичок. Описывая нечестие ветхого человека, он говорит о жадности и называет ее идолопоклонством.

Лот был очень жадным человеком, который несколько подпадал под чары огромного богатства и процветания городов равнины. И это идентифицируется как идолопоклонство. Кто кумир? Сам Лот.

Его идолопоклонство полностью эгоистично, корыстно и эгоцентрично. И ужасы ужасов, если принять во внимание, что Бог призвал Авраама и наследие Авраама поклоняться Богу, не идолам, не ложным богам, а единому истинному Богу, обещавшему благословение и защиту. Здесь Лот пользуется возможностью для самовозвеличивания.

Оказывается, Бог говорит Аврааму: «Авраам, я хочу еще раз заверить тебя, что мои обещания сбудутся. Итак, он умоляет Авраама пойти на пешеходную экскурсию по этой земле и увидеть, что эта земля в конечном итоге станет его землей, как было обещано, и его непосредственными потомками. Итак, говорит он, теперь я благословлю вас населением, которое настолько велико, что вы не сможете его сосчитать.

И они будут как пыль земная. Итак, говорит он в 17 главе, пойдите, пройдите вдоль и поперек земли, ибо Я даю ее вам. Это говорит мне, что благодаря этой пешеходной экскурсии Авраам символически верой принимает во внимание претензии на землю.

Итак, мы обнаруживаем, что Бог будет постепенно подтверждать свои обещания по мере того, как Авраам становится все ближе и ближе к Богу. Он находится в школе духовного обучения, учится верить более уверенно, глубже и преданнее.

Теперь, когда мы говорим об Аврааме и Лоте, мы видим, что внутри семьи Авраама существует разделение. Разделения — важная идея, мотив, который проходит через всю книгу Бытия. И в этом отношении всё Пятикнижие.

Оно начинается с описания творения, где происходят разделения и разделения между небом и землей, а затем, конечно же, небом и землей, водой и землей. Затем мы обнаруживаем, что между Каином и его братом Сетом существует разделение.

Есть каиниты и сифиты . К сожалению, они смешиваются и производят самое злое поколение. Ной и трое его сыновей сохранились.

А затем происходит отделение трех сыновей и их наследства, описанное для нас в главе 10. Затем мы обнаруживаем в этом случае отделение Авраама от его клана и семьи Тера. Лот сопровождает его.

А потом происходит еще одно разделение. Точно так же, как генеалогии в главах 5 и 11 были созданы для различения праведного рода, рода, через который придут обещания избавителя, найденные в главе 3, стих 15, данные Еве, чьи потомки будут сражаться и одерживать победу над потомками. змеи. Мы обнаруживаем, что эти разделения сужают родословную, которая произведет освободителя.

Итак, теперь, если мы подумаем над Бытием, мы вспомним, что происходит разделение между двумя сыновьями Авраама: Измаилом, родившимся первым, а затем Исааком, сыном обетования. Затем у Исаака, Исава и Иакова родились близнецы. И происходит разделение.

И затем, что касается Иосифа, он на какое-то время разлучён со своими братьями, потому что его продали в рабство в Египет. И на данный момент происходит объединение 12 ради выживания. Так заканчивается Бытие.

Но когда вы прочитаете оставшуюся часть Торы, люди, читающие Бытие, поймут это, потому что в их время им противостояли группы людей, которые произошли от родственников Авраама, их собственных родственников. Например, с Измаилом у вас есть арабские племена. Вместе с Исавом у вас есть Эдомитяне.

Помимо двух сыновей Лота, у вас есть аммонитяне, а также моавитяне. Таким образом, это отличает родословную обетования и семью, через которую оно пришло . И тогда народ Израиля, когда я вошел в Ханаан и когда я наткнулся на различные места, он был предупрежден и наставлен: остерегайтесь идолопоклонства, многобожия, нечестия и сексуальных извращений, которые имеют место среди групп ханаанского народа. и оставаться святыми, оставаться чистыми, оставаться преданными Богу, чтобы поддерживать свое существование на земле.

Вот что мы имеем в виду под разделениями, которые начинают очень ясно происходить в 13-й главе. Теперь мы обратимся к 14-й главе. Именно здесь Авраам действительно становится международной фигурой.

Это из-за этой истории, относящейся к двум королям, которые выделены на первый план. Существовала восточная коалиция царей, совершавшая набеги на Запад, и в ее коалицию на Западе входил царь Содома. Восточная коалиция разгромила Южную, точнее Западную, коалицию и забрала награду народов Западной коалиции.

И это включало многое в его семье, всех его слуг, его богатство и все, что имело к этому отношение. Далее это описывается подробно из-за важности того, что произойдет. И это начинается с первого стиха, продолжается до конца 12-го стиха, где в 12-м стихе говорится: они также украли Лота, племянника Авраама, и его имущество, поскольку он жил в Содоме.

В стихе 13 впервые указывается этническая принадлежность Авраама. Этническая принадлежность очень важна в этой главе. Различные народные группы, связанные со своими народами и городами-государствами, показывают нам, что Авраам, благодаря его роли в спасении Лота, его роли в его отношениях с царем Содома как равноправного игрока на международной арене, что он был очень важным игроком. фигура, которая теперь станет все более влиятельной фигурой.

И он может осуществлять это влияние для той цели, которой Бог обогатил его. Когда дело доходит до встречающегося здесь слова иврит, мы не знаем точно, что оно означает. Есть два предложения.

Один из них — предок, названный в семитской генеалогии Евера, глава 11, Ебер, Евер. Нет, у вас очень близкое звучание к еврейскому слову «Иври», «Эвер», «Иври». И поэтому некоторые думали, что Авраама назвали Иври из-за этой связи с предком Эвером.

Во-вторых, оно происходит от корня слова, означающего переход. И в нем есть идея путешественника, пересекающего границы. И мы знаем, что в будущем мы признаем, что на самом деле Авраам называет себя странником, мигрантом.

Другое использование слова иврит не связано с этнической принадлежностью, но оно используется неизраильтянами, нееврейскими людьми в книге Бытия, нееврейскими людьми. И относится, например, к Иосифу как к евреям. И это употребление, которое мы находим не только в Бытии, но и в книгах Самуила, имеет социальное значение.

Таким образом, это может относиться к людям, находящимся за пределами гражданских властей, беглецам и преступникам. По сути, я думаю, что идея заключается в их экономическом и социальном статусе, а также в людях, которые являются аутсайдерами. Но дело здесь в том, что Авраам этнически отличается от других, находящихся в его собственном кругу товарищества.

Итак, там упоминается аморрей по имени Мамре. Но Авраам собирает свою группу, и они мчатся за этой восточной коалицией царей, ловя их на крайнем севере в городе Дан. И они выздоровели, как нам сказано в стихе 16, что он вернул все имущество, вернул своего родственника Лота и его имущество вместе с женщинами и другими людьми.

Упоминание сделано в стихе 14, Дан. На самом деле Дэн еще не родился. Это один из сыновей Иакова, а Иаков еще не родился.

Это одно из тех свидетельств того, что редактор обновил географические названия, чтобы люди, читающие его позже, лучше понимали различные места. Итак, неожиданно на сцену в истории царей врывается, помимо царя Содома, еще и царь Иерусалима. Итак, мы узнали, что Мелхиседек – царь Салема, то есть Иерусалима.

Он принес хлеб и вино. Я смотрю стих 18. И он поклонялся Богу Всевышнему, Эл-Элиону, Богу Всевышнему.

И он благословил Аврама. Конечно, это непосредственное отголосок того, что мы нашли в 12-й главе, где он благословил Аврама. И мы говорили о том, что тогда у Аврама будет возможность, в свою очередь, благословить Мелхиседека.

Итак , мы читаем это благословение, произнесенное над Авраамом, но это благословение, направленное к Богу Авраама. И его называют создателем неба и земли. И снова благословен Всевышний Бог, Эль Элион, предавший твоих врагов в твои руки.

Итак, вот благословение, которое дает ему Аврам, то есть Мелхиседек, 10-я часть Мелхиседека. Люди во времена Моисея с готовностью признали бы, что это отдавало 10-ю часть своих ресурсов священству в скинии для использования их в совершении поклонения. И это предвещающим образом говорит об Авраме, который сделал то же самое, признав, что Мелхиседек — царь, а также священник.

В стихе 18 нам сказано, что они поклонялись тому же Богу, что и Аврам. Это был не еврей. Это был человек, можно сказать, хананеянин, поклоняющийся единому истинному Богу Авраама.

Каким счастливым моментом, должно быть, был в жизни Авраама встретить среди всего этого язычества, сексуальных извращений, идолопоклонства и широко распространенного зла человека, который искренне любит и сердцем относится к тому же Богу, что и Аврам, и имеет любовь и сердце для Авраама. Теперь обратите внимание, что здесь используется общая форма имени Бога: Эль, ЭЛ, Эл-йон, ЭЛИОН. Это не личное имя Бога, Яхве, но это так. Он назван Яхве в стихе 22.

Когда Аврам встречается с царем Содома, Аврам приносит клятву. Я поднял руку к Господу. Смотри, это Яхве, Бог Всевышний, творец неба и земли, и поклялся, что я не приму ничего, что принадлежит тебе.

Теперь он получил от Мелхиседека хлеб, вино и благословение. Но когда дело дошло до языческого Содома, он воспротивился этому. Он не хотел принимать и получать от царя Содома.

И почему это? Он объясняет это в стихе 23. То есть он не хотел, чтобы Содом сказал: «Я обогатил Авраама». Скорее, Аврам захочет, чтобы ему сказали, что именно Бог Авраама обогатил его.

И так есть принятие Мелхиседека, но он отказывается от добычи и щедрости, доверяясь Богу. Теперь люди, которые были с ним, названные в коалиции, которая пошла с Аврамом, могут получить свою долю, как и должно быть, но не Аврам. Он отвергает это.

Когда речь заходит о Мелхиседеке, автор Послания к Евреям обращает внимание на загадочную неудачу Мелхиседека. И это описано для нас в седьмой главе Послания к Евреям, стихи с первого по четвертый. В следующий раз, когда мы соберемся вместе, мы рассмотрим объяснение и развитие идеи завета в главах 15, 16 и 17.

Это действительно суть истории Авраама. И мы уделим особое внимание тому, что происходит в главах 15 и 17. Но прежде чем мы представим этот раздел, я сделаю паузу и расскажу об этой фигуре, Мелхиседеке, очень загадочной фигуре.

Тот, который упоминается в Псалме 110. И далее автор Послания к Евреям в Новом Завете говорит о нем, Мелхиседеке, и говорит о нем в контексте Господа нашего Иисуса Христа. И мы можем многое узнать о Христе посредством целенаправленного изучения Мелхиседека, описанного в пятой, шестой и седьмой главах.

Но особенно нам стоит рассмотреть седьмую главу Послания к Евреям, стихи с первого по четвертый.