**Доктор Лесли Аллен, Иезекииль, Лекция 19, Видение нового подъема Израиля
, признак одного народа с
одним царем Иезекииль 37:1-28**

© 2024 Лесли Аллен и Тед Хильдебрандт

Это доктор Лесли Аллен в своем учении по книге Иезекииля. Это сеанс 19: Видение нового подъема Израиля, признак одного народа с одним царем. Иезекииль 37:1-28.

Теперь мы подходим к 37-й главе книги Иезекииля и находим в ней видение и символическое действие. Последовательность видения и символического действия напоминает нам о том, как начинались первая и вторая части книги. В главах с 1 по 5 мы рассказали о провидческом призвании и поручении Иезекииля, а также о символических действиях, которые он должен был совершить.

А затем, в период с 8 по 13, у нас было видение Божьей славы, покидающей оскверненный храм, и более символические действия. И я рассматриваю главы с 33 по 37 как окончание пятой части книги, и в данном случае видение и символическое действие завершают эту пятую часть как кульминационный момент вести о спасении Иезекииля. Связанные с видением и истолкованные в стихах с 1 по 14, должно быть, самый известный отрывок в книге и , возможно, фактически единственный отрывок, общеизвестный людям.

Это было увековечено афро-американскими духовными демоническими костями, демоническими костями, дем сухими костями. Два предыдущих видения в книге имели негативное значение. В главах 1 и 2 видение представляет собой теофанию суда, которая соответствует призыву Иезекииля быть пророком суда.

В главах с 8 по 11 его видения сосредоточивались на греховном поклонении в храме в Иерусалиме и славе Божией, следовательно, шаг за шагом оставляя оскверненный храм и город на произвол судьбы. Теперь существует грандиозное позитивное видение перспектив Иезекииля, перспектив новой жизни Израиля, данное через Иезекииля. Очень часто в начале книги сообщения Иезекииля принимали форму расширенной метафоры и ее интерпретации.

Они напоминают нам притчи, которые рассказывал Иисус, и то, как он их истолковывал. В этом случае видение принимает форму расширенной метафоры в стихах с 1 по 10. Затем метафора объясняется в стихах с 11 по 14.

Прежде всего нам нужно взглянуть на стих 11, потому что он говорит нам, почему та или иная метафора встречается в стихах с 1 по 10. И если мы посмотрим на стих 11 и вторую половину, изгнанники говорят, что наши кости высохли и наша надежда иссякла. потеряны, и мы полностью отрезаны. Это логический начальный отрывок, отправная точка всего отрывка.

Читателям рассказывают, почему в видении речь идет о сухих костях. Ссыльные сочли свой опыт изгнания тяжелым опытом. У них было ощущение, что они почти мертвы, едва существуя на невыносимо низком уровне жизни по сравнению со старыми добрыми днями в Иудее до изгнания.

Плачущие молитвы в книге Псалмов иногда говорят так, используя смерть как метафору. В Псалме 88 и стихе 5 говорится: «Я как оставленный среди мертвых, как убитые, лежащие в могиле, как те, о которых ты уже не помнишь, ибо они отсечены от твоей руки». Итак, это видение имело свои корни в плаче изгнанников, особенно в упоминании о сухих костях, другими словами, о мертвых.

Видение сопереживает изгнанникам в их чувствах опустошения и отчаяния, но оно также выходит за рамки новой надежды, надежды снова вернуться на родину, перейти к виртуальной смерти, к обновленной жизни. Прежде всего, пророк чувствует это давление на свою голову, на меня снизошла рука Господня, и мы достаточно часто читали это, то таинственное давление, которое он часто чувствовал раньше, и он узнает в этом руку Божию, и подсказка о том, что Бог собирается общаться с ним особым образом. И здесь это связано с видением, о котором он должен получить личное сообщение в стихах с 1 по 11, а затем ему должно быть дано публичное послание для передачи изгнанникам в стихах с 12 по 13.

В видении Иезекииля выводят в широкую долину. Он вывел меня Духом Господним и поставил посреди долины, говорится в стихе 1. И это очень похоже на то, что он пережил в 3:22–23, то краткое видение, которое мы там записали. Тот ли это был или нет, но на этот раз он нашел его полным костей, усыпанным человеческими костями; в конце первого стиха он был полон костей.

Очевидно, это было старое поле битвы. Об этом свидетельствует стих 9, в котором упоминаются и идентифицируются кости убитых, убитого. Итак, там погибли солдаты, но их трупы к настоящему времени были изуродованы хищными птицами и дикими животными, и остались лишь сухие кости, разбросанные повсюду, лишенные плоти.

Бог задает Иезекиилю вопрос в 3 стихе: смертный, могут ли эти кости жить? Ответ очевиден: нет. Кости не живут, они мертвы и ушли, давно ушли их жизни. И это очевидный ответ, но пророк слишком вежлив, чтобы так сказать.

И вот он бросает мяч обратно на площадку Бога и говорит: о Боже, ты знаешь, какой ответ на этот вопрос, я не собираюсь его давать. Итак , на данный момент мы не продвинулись очень далеко, и кажется, что Иезекииль разделяет это видение так же, как и изгнанники в стихе 11. Да, наши кости высохли, и наша надежда потеряна. Мы полностью отрезаны.

Но затем Бог возвращает мяч Иезекиилю, давая ему сообщение, которое нужно передать костям, как если бы они могли его услышать. В стихе 4 он сказал мне: пророчествуй этим костям, у них теперь даже ушей нет, пророчествуй этим костям и скажи им: о, сухие кости, услышьте слово Господне. Итак , это действительно странная ситуация.

Фактически, пока мы читаем дальше, произойдет чудо, и кости снова оживут, и Бог оживит их. И в стихе 5 так говорит Господь Бог костям этим: Я введу в вас дыхание, в Новом RSV есть сноска, запрещающая тому дыханию, дыханию, или ветру, или духу войти в вас, и вы будете живы. Я обложу вас сухожилиями, и выпущу на вас плоть, и покрою вас кожей, и вложу в вас дыхание, или ветер, или дух, и вы оживете, и узнаете, что Я Господь.

Итак, вот схема этой невозможной, чудесной программы: эти кости должны были как бы отправиться вспять во времени. Время следовало повернуть вспять, и сухожилия, плоть и кожа шаг за шагом вновь появлялись на костях. Наконец, Бог даст им дыхание, и таким образом процесс реанимации завершится. Иезекииль передает костям послание, несомненно, самое странное послание, которое когда-либо мог передать пророк.

Итак, в стихе 7 я пророчествовал, как мне было повелено. И он ждет, чтобы увидеть, что произойдет. И, что удивительно, это работает.

Ну, до определенного момента это работает. Прежде всего вдруг послышался шум, грохот, и кости сошлись, кость с костью. Итак, сначала раздаются дребезжащие звуки, когда кости превращаются в скелеты.

Затем различные части — сухожилия, плоть и кожа — собираются заново. Я посмотрел, и на них были сухожилия, и плоть выступила на них, и кожа покрыла их. Но это было все.

У вас есть тела, но тела мертвые, и еще не живые. Итак, очевидно, потребуется следующий шаг. На данный момент это большое достижение, но они все еще мертвы.

Итак, Иезекииль должен что-то с этим сделать, и он дал второе послание — пророчествовать дыханию, или ветру, или духу. Пророчествуй, смертный, и скажи дыханию, или ветру, или духу, так говорит Господь Бог: приди от четырех ветров, о дыхание, и дохни на этих убитых, чтобы они могли жить.

Я пророчествовал, как он повелел мне, и вошел в них дух, и они ожили и встали на ноги, огромное множество. Или, как лучше говорит NIV, огромная армия, потому что мы думаем о поле битвы и солдатах, погибших в бою в ходе видения. Итак, Иезекиилю сказано вызвать дыхание четырех ветров и приказать ему войти в эти мертвые кости.

Чтобы сотворить эту последнюю часть чуда, ему нужна помощь четырех ветров, не менее четырех ветров на севере, юге, востоке и западе. И Иезекииль молится, он пророчествует таким образом, и бывает, они все встали, это огромное войско. Итак, видение в конце концов срабатывает, и чудо в конце концов срабатывает, но оно состоит из двух этапов, и, возможно, нам следует подумать об этом дальше.

Это двойной процесс оживления костей, и я полагаю, это связано со сложностью задачи. И это также отражает силу, великую Божью силу, Его чудесную силу, благодаря которой он смог сделать эти два шага. И ученые также предположили, что это отражает Божью работу творения во 2-й главе Книги Бытия, где Бог, во-первых, создавал человека из глины, а затем, во-вторых, вдыхал в него жизнь, чтобы этот глиняный образ мог ожить. .

И вот, если это так, творец работал, но здесь в новом акте творения. Итак, в тексте подчеркивается, что эта жизнь исходит от этого могущественного Бога, а видение раскрывает роль пророка, что он является необходимым агентом Бога в передаче мощного послания о спасении, которое сбудется. И здесь есть послание о том, что как в видении оно сбылось, так и в его общем пророчестве, позитивном пророчестве, эти обещания также сбудутся.

Мы заметили, что главу 36 запомнили авторы Нового Завета, и мы также можем задаться вопросом, имело ли это драматическое видение такой эффект. Отрывок, к которому нам следует обратиться, — это 20-я глава Иоанна и 22-й стих, и это воскресший Иисус; он дунул на них и сказал им: примите Святого Духа. И действительно кажется, что это воспоминание о том, что произошло в видении в 37-й главе Иезекииля.

Кажется, это намек на то обещание, что Бог вложит дыхание или дух в эти кости, и это намек на дыхание убитых и на толкование в стихе 14: «Я вложу дух Мой внутрь вас». Я еще не дошел до 14-го стиха, но там ясно сказано: «Я вложу дух Мой внутрь вас». Итак, в работе воскресшего Христа нам предлагается увидеть в Евангелии от Иоанна исполнение видения Иезекииля.

Иисус действовал в соответствии с изображением Божьего народа, данным в 37-й главе книги Иезекииля. И затем, кажется, есть еще один намек в другом месте Нового Завета. Павел выражает свою обеспокоенность тем, что он встретил сопротивление своему христианскому евангелию в еврейских синагогах, которые он посещал во время своих миссионерских путешествий.

Если такой стойкий еврей, как он сам, поверил в Иисуса как в ожидаемого Мессию, почему еврейские общины не поспешили сделать то же самое? И Павел нашел объяснение в своем особом призвании, по сути, быть миссионером среди язычников. Отвержение Иисуса евреями дало язычникам возможность стать христианами, особенно так называемым богобоязненным язычникам, которые регулярно посещали богослужения в синагогах. В конце концов, Павел утверждал в Послании к Римлянам 9-11, что, когда язычники будут достигнуты и ответят, наступит очередь иудеев снова услышать Евангелие и теперь подражать обращению язычников.

Иудеи могли бы завидовать обращению язычников. Апостол использовал метафору оливкового дерева, обозначающего народ Божий. В тот момент еврейские ветви были обрезаны, чтобы освободить место для прививки языческих ветвей к оливковому дереву.

Но однажды, настаивал Павел, естественные еврейские ветви снова будут привиты к сообществу народа Божьего. И что он сказал в Римлянам 11-15? Если отвержение евреев означает примирение языческого мира, то чем же будет их принятие, как не жизнью из мертвых? Жизнь из мертвых. Я думаю, что Павел имел в виду Иезекииля 1-14 и что он носил видение Иезекииля в своем сердце как ключ, как уверенность в том, что однажды его соплеменники-евреи увидят свет и встанут на сторону Иисуса, признают его своим Мессией. , Богом данный Мессия.

Итак, мы еще не закончили с этим видением, потому что нам нужно вернуться к истолкованию в стихах 11-14. Смертный, эти кости — весь дом Израилев. Говорят, наши кости высохли и надежда потеряна.

Мы полностью отрезаны. Поэтому пророчествуй и скажи им, так говорит Господь Бог: Я открою ваши могилы, выведу вас из ваших могил, народ Мой, и верну вас в землю Израиля. И вы узнаете, что Я Господь, когда Я открою ваши могилы и выведу вас из ваших могил, о мой народ.

Я вложу в тебя свой дух, и ты будешь жить, и Я помещу тебя на твою собственную землю. Тогда вы узнаете, что Я, Господь, сказал и сделаю, говорит Господь. И прежде всего, Бог признает плач Своего народа и здесь дает на него ответ, почти молитву, которую они возносят в своем отчаянии.

Ну, это не молитва, но тем не менее здесь слышатся ответы на этот плач. И они действительно все равно что мертвы здесь, в изгнании, вдали от родины. Но теперь послание Книги Псалмов применяется к ситуации изгнания, потому что мы только что говорили, что скорбящие молитвенники в Псалмах жаловались на смертоносные условия кризиса и верили, что Бог избавит от кризиса и даст новизна жизни.

И в Книге Псалмов есть благодарственные песни, подтверждающие это, например, Псалом 30 в стихах 2-3. Ты исцелил меня, Господи. Ты вывел мою душу из преисподней , преисподней. Ты вернул меня к жизни.

Бог мог сделать это для изгнанников, приняв их отчаянный плач и изменив их смертельное состояние в изгнании, вернув их на родину, чтобы жить. Таким образом, воскресение — это метафора спасительного отказа от возвращения на землю и наслаждения новыми и жизненно важными благословениями от Бога. И теперь изгнание воспринимается как кладбище.

Я открою ваши могилы и выведу вас из ваших могил. Это больше соответствует языку Псалмов, где говорится о мертвых людях, а не к собственной картине поля битвы в видении. Теперь мы используем язык, более похожий на псалом.

Но суть та же: Бог может дать новую жизнь, если вложит Свой дух в людей. Послание главы 36 повторяется: этот новый дух будет моим духом, сказано в 36. И поэтому это дыхание, или ветер, или дух будет моим духом.

И мы должны знать, что, как я пытался сделать, давая альтернативные переводы в Новом RSV, когда говорится «дыхание», мы должны знать, что здесь используется одно и то же еврейское слово. Нам также необходимо знать, что то же самое обещание было дано в 36 и 27 стихе о новом духе, который, по сути, будет Богом, даром Божьего духа. Итак, этот дар Духа Божия здесь связан с возвращением в землю в стихе, как это было в 37-й главе.

Мы идем дальше, и остальная часть 37-й главы читается как новая литературная единица. Действительно, все начинается с того, что ко мне пришло слово Господа. Но это, очевидно, последовательно, потому что от видения мы переходим к символическому действию.

Итак, в этом движении есть общая литературная единица. И на этом этапе обе половины главы во многом связаны друг с другом. Иезекиилю велят совершить символическое действие.

Ранее в книге было много символических действий, и все они были негативными. Но это единственный положительный момент. Он должен взять две палочки, написать на них и сжать их в руке.

Итак, я принес с собой копии этих двух палочек, и вот они. Это одно из них, там написано Иуда и т. д. Это означает южное царство.

Иуда и другие племена, которые были связаны с Иудой в южном царстве. Но потом была еще одна палка, и он написал на ней что-то вроде «Иосиф» и т. д. Итак, «Иосиф» было названием двух колен в Бытии.

У Иосифа было два сына, Ефрем и Манассия, и они были предками двух крупнейших колен северного царства, Ефрема и Манассии. Итак , это означает северное королевство. Давно разделенное, давно разъединенное, а северное королевство давно исчезло.

Но Иезекиилю сказано держать их вместе в руке, и они выглядят как одна палка. Но на самом деле они только выглядят как одна палка. Это по-прежнему две палки, потому что в стихе 20 все еще упоминаются палки, отдельные палки.

Но вот они. Но теперь они выглядят как одно целое, и в этом смысл символического действия. Воссоединение севера и юга.

Иеремия решительно высказался в этом смысле, как и Иезекииль – это идеал старых двенадцати колен, а не юга, противостоящего северу. Итак, очевидно, что Иезекииль должен был совершить это символическое действие публично.

Нам этого не говорят, но этого требует суть символического действия. Он привлекал внимание и стимулировал интерес к тому, что говорил. Как мы уже говорили, символическое действие было воплощенной метафорой воссоединенного Израиля, объединения северного и южного царств.

Итак, мы еще раз осознали старый идеал. И затем есть объяснение того, что происходит в стихах 21 и до начала 22. Тогда скажите им, так говорит Господь Бог: Я возьму народ Израиля из народов, среди которых он был, и соберу его. со всех сторон и приведите их в их землю.

Я сделаю их одним народом на земле на горах Израиля, и один царь будет царить над ними. Никогда больше они не будут двумя народами и никогда больше не будут разделены на два королевства. И здесь у нас возникает еще одна мысль.

Да, две палки становятся одной, и таким образом одна нация под Богом. Это первое значение. А вот упоминание о короле и королевстве, это что-то новое.

И то, что здесь происходит, — это другая интерпретация этой результирующей палки. Это воспоминание, это символическое воплощение или введение в действие скипетра, королевского скипетра, который носил бы король. Итак, один царь несет один скипетр и правит одним королевством.

Итак, похоже, именно так можно плавно перейти от одной нации к одному королю. Подразумевается, что эта палка в действительности означает королевский скипетр, символ королевской должности. Теперь одной из традиционных обязанностей царя в Израиле было быть хранителем поклонения и образа жизни народа.

Итак, из стиха 23 следует, что при этом одном царе будет установлен порядок, как они жили, живя надлежащим образом. Стих 23: они никогда больше не осквернят себя своими идолами и отвратительными вещами своими или какими-либо преступлениями своими. И через этот один народ и одного царя Я спасу их от всех отступлений, в которые они впали, и очищу их.

И именно благодаря работе этого короля, который будет представлять хорошее правительство, изгнанники, вернувшиеся на свою землю, будут жить упорядоченной и хорошей жизнью. Таким образом, греховные пути Израиля, как хранителя поклонения и образа жизни народа, останутся в прошлом. Наступающая гармония между Богом и людьми приведет к реализации формулы двустороннего завета.

И в конце 23-го стиха можно сказать: «Тогда они будут Моим народом, а Я буду их Богом». Должна произойти чудесная и совершенная реализация этого заветного идеала отношений между Богом и Его собственным народом, Израилем. Мы читали эту формулу завета недавно, с 36 по 28 годы.

Вы будете моим народом, и я буду вашим Богом. Итак, когда мы подходим к этому в главе 37, это, по сути, напоминание о том, что у нас было в 36-й. И между 36-й и 37-й есть и другие сходства.

Вторая половина, если мы посмотрим на вторую половину стиха 24, они будут следовать Моим постановлениям и внимательно соблюдать Мои постановления. Мы получили это в результате дара, дара нового духа и Божьего духа. Стих 27: Я заставлю тебя соблюдать Мои постановления и стараться соблюдать Мои постановления.

И затем двое, в стихе 25, они будут жить на земле. Ну и то, что, конечно, мы читаем ранее в 36 и 28 стихе, вы будете жить на земле, которую Я дал вам предкам. И кажется важным то, что мы получаем эти отголоски 36 из 37.

Итак, я предполагаю, что здесь происходит то, что символическое действие одного народа и, более того, царского скипетра должно быть раскрытием этих стихов ближе к концу главы 37. И я хотел бы сказать Кроме того, оглядываясь назад на это видение ранее в 37, на которое мы мимоходом обратили внимание на связь с 36, я вложу в вас свой дух, новый дух, который Я вложу в вас. В «37» это реализуется метафорически и визионерской форме.

Итак, точно так же, как первая часть главы 37 представляет собой желание прокомментировать и объяснить материал, который мы имеем в главе 36. Другими словами, я говорю, что между 36 и 37 существует органическое единство, и именно по этой причине мы получаем повторение материала в обеих главах. Теперь, наконец, с 25 по 28.

Они будут жить на земле, которую Я дал рабу Моему Иакову, на которой жили отцы ваши. Они, их дети и дети их детей будут жить там вечно. И слуга Мой Давид будет их князем навеки.

Я заключу с ними завет мира. Это будет с ними вечный завет, и Я благословлю их, и умножу их, и установлю Мое святилище среди них навеки. Мое жилище будет с ними, и Я буду их Богом, и они будут Моим народом.

Тогда народ узнает, что Я, Господь, освящаю Израиль, когда Мое святилище будет среди них навеки. Вы заметили это слово, которое постоянно появлялось? Навсегда, навсегда, навсегда. И это соответствует стиху 26.

То же самое на иврите, но не на английском. Вечный завет. Завет, который будет длиться вечно.

Итак, здесь есть этот стресс, и ключевые слова связаны с ним. Ряд вечных или вечных обещаний. Жить на земле, иметь династию Давида, наслаждаться вечным заветом и вечно поклоняться в новом святилище Божьем.

Эти будущие идеалы провозглашаются исполнением двусторонней формулы завета: Я буду их Богом, а они будут Моим народом. Но есть еще кое-что, что нам нужно знать об этих последних стихах, потому что они определяют повестку дня того, что мы в конечном итоге прочитаем в главах с 40 по 48.

Это упоминание о храме, завете, царе и земле — все эти предметы будут рассмотрены и обсуждены более подробно в главах с 40 по 48. Итак, мы получаем небольшой предварительный обзор в богословских терминах, которые можно было бы рассмотреть. сказать. Мы собираемся перейти к новому видению, которое будет изображать их творчески и дальновидно.

Но здесь, как я уже сказал, повестка дня 40-48 излагается здесь как подготовка к следующему материалу. И мы могли бы спросить: а как насчет 38 и 39? Что ж, это те главы, которые мы обсудим в следующий раз.

Это доктор Лесли Аллен в своем учении по книге Иезекииля. Это сеанс 19: Видение нового подъема Израиля, признак одного народа с одним царем. Иезекииль 37:1-28.