**加里·耶茨博士，《十二书》第 18 节，
约拿书 1-4**

© 2024 加里·耶茨和泰德·希尔德布兰特

这是加里·耶茨博士关于十二使徒书的系列讲座。这是第 18 讲，约拿书 1-4。

我们上一个关于约拿书的视频为我们介绍了这本书的结构和主要主题。请记住，我们正在看一本具有面板结构的书，其中第 1 章和第 2 章与第 3 章和第 4 章的内容相互对应，然后第 1 章和第 3 章以及第 2 章和第 4 章相互对应。

在第 1 章和第 3 章中，我们看到了约拿与一群异教徒互动的故事，然后在第 2 章和第 4 章中，我们看到了约拿与上帝互动并向上帝祈祷的故事，他首先庆祝自己获救，然后向上帝抱怨尼尼微人的获救。现在，我希望我们开始通读这本书和各个章节。从第 1 章开始，我们将看到约拿在逃离上帝面前时与船上的水手互动的故事。

我想评论的第一件事是，当我们看第 1 章第 1 节至第 3 节时，上帝说，起来前往尼尼微大城，向它呼喊。当约拿拒绝做上帝呼召他做的事情时，这是一件很严重的事情。在旧约其他地方的先知呼召叙述中，无论是摩西、以赛亚、耶利米还是以西结，他们经常抗议上帝对他们的呼召。

有一些关于个人不配的陈述。以赛亚说我有祸了，我灭亡了，我污秽不堪，我不配说话。耶利米说，上帝啊，我只是个孩子，我不知道该如何说话。

主说，别担心。我会把我的话放在你嘴里。摩西会反复抗议说他不是一个能言善辩的人。事实上，当上帝呼唤你时，你做出不配的回应是正确的回应，因为上帝才是让他们有能力的人。

如果先知回答说，上帝，你做出了一个绝佳的选择，我想不出有谁能更好地完成这项工作，那么这不是正确的回应。但是拒绝做上帝命令他做的事情，特别是在上帝和约拿之间已经有了这种关系，而约拿是以色列的先知之后，这是一件严重的事情。而这句话的意思是，上帝说，约拿，起来去尼尼微。

然后又重复了一遍，说约拿起来了，但他起来逃跑了。列王纪上第 17 章第 8 和 10 节中，上帝命令以利亚起来，于是他就起来上去了。这就是先知应该做的事。

因此，约拿的不顺服最终导致了他与船上异教徒水手的互动，因为他试图逃离上帝的存在。我们将在这种互动中看到，我认为约拿有一种想法，即他在某种程度上比他接触的异教徒更优越，无论是第一章中的水手还是第三章中的尼尼微人。但这本书的讽刺之处在于，异教徒，无论是水手还是尼尼微人，都比先知更具有灵性。

在很多方面，他们对上帝和上帝所做的事情比先知更加开放和敏感。我们在第一章中就看到了这一点。约拿是正统的以色列人，他在第九节中对此进行了神学忏悔，在那里他与水手们交谈并最终向他们讲述了他是谁。

他说：“我是希伯来人，我敬畏耶和华，天上的神，他创造了海洋和陆地。”这是约拿书中三次约拿说出神学上正统的话中的第一次。但当我们观察他的行为举止时，我们发现他并没有完全按照自己的信仰行事。

我相信上帝创造了陆地、陆地和海洋。他是创造者。那么为什么约拿相信逃离以色列的土地，登上船去他施，为什么他相信这能让他逃离上帝的存在？所以，我们看到约拿觉得自己在神学上优越，做出了这些忏悔，承认了正统的关于上帝的观念。

但在约拿和水手的比较中，约拿有点落伍了。我们最终看到的是，我希望我们想象约拿和水手，我不想用这个双关语，他们是夜间穿梭的船只。这是真的，因为他们正朝着完全相反的方向前进。

约拿正在逃离上帝，但最终，水手们开始认识到真正的上帝，他们正在向他靠拢。与约拿相比，我们看到水手们的灵性敏感性首先在于，当上帝在海上掀起风暴时，水手们立即做出了反应。他们开始做的是向他们各自的神呼喊。

与此形成对比的是，当上帝在海上掀起风时，约拿在做什么？约拿在船舱深处睡觉。所以，再说一遍，约拿是正统的以色列人。当上帝行动时，约拿睡着了，异教水手们正在祈祷，他们意识到上帝参与了此事。

约拿在这本书中的活动和动作。这里重复出现一个词，并伴随着这个概念，即约拿正在逃离上帝的存在。这个概念被提到了两次，但这里还用了另一个词来谈论约拿前进的方向。

这里用到的词是动词“往下”。动词“yarad” 。它会在第一章中重复出现三次。

约拿将要逃离上帝。这最终意味着，他的人生将走向堕落。约拿的堕落不仅仅是去约帕，也不仅仅是登上船。

最终，约拿逃离了上帝，走向了地狱，走向了死亡和阴间，逃离了上帝。这就是他最终的旅程。所以，在第二节中，他没有起身去尼尼微，而是去了约帕，找到了一艘去他施的船。

于是，他付了船费，就下船了。所以yarad在那里被提到了两次。第五节，水手们都很害怕，每个人都向上帝呼喊，他们把船上的货物扔掉，以减轻船的重量。

yarad一词的另一种用法，他已经躺下了。因此，当约拿逃离上帝并逃离上帝的存在时，不要只考虑约帕和他施的地理位置。想想他正在下降的事实。

在本章后面，没有提到yarad这个词，但约拿的人生确实经历了一段堕落。当他被抛下船时，他沉入水中。现在他所处的堕落之地比他施要远得多。

他将沉入海底，最终走向死亡，在旧约的思想世界中，进入地下世界。因此，在约拿书第二章的祷告中，约拿谈到我即将溺水，但上帝救了我，他把自己想象成沉入海底，即将被关在阴间的栅栏里，那是无法回头的地方。他在第六节或第五节中说，深渊环绕着我，海草在山脚下缠绕着我的头。

于是我下到那地， yarad 。约拿向我们表明，这就是一个人逃避上帝的后果。在我们的生活中，即使作为信徒，当我们逃避上帝指引我们前进的方向，或者我们抗拒上帝的指引时，罪的工价就是死亡。

逃避上帝的人，那些抗拒上帝在他们生活中的存在、不想与上帝有任何关系的人，最终会走上一条通往死亡和毁灭的道路。而这发生在约拿的生活中。我们清楚地看到了这一点。

这就是约拿要去的方向，远离上帝的同在，沉沦下去。好吧，这里又重复了一个词，另一个词在第一章中重复出现，在叙述中非常有效地表明了水手们要去的相反方向。当我们思考水手们时，我希望我们关注的词是yarad这个词，即表示恐惧的动词。

恐惧是这个故事的一大主题。上帝在海上掀起了一场大风暴，海面上出现了一场猛烈的风暴。水手们，这些多次在地中海航行的经验丰富的老水手们，都感到害怕。

这是一场严重的风暴。事实上，在第四章中，它说船本身认为，希伯来语中的字面意思是，船本身认为它会解体。所以，叙述者将船本身拟人化了。

船看着风暴的规模，感觉就像，哇，我就要解体了。如果船本身都害怕了，那么想象一下水手们会是什么样。想象一下，当这一切发生时，约拿会是怎样的迟钝和麻木不仁。

他正在船舱深处睡觉。所以故事中引入了恐惧。船害怕自己会解体。

然后它说水手们很害怕。在希伯来语中，他们害怕，害怕就是这种恐惧的表达方式。他们会向他们的神灵呼喊。

此时，恐惧的对象是风暴和死亡的可能性。这导致他们唯一知道要做的事情就是向他们崇拜的神灵呼喊。我们在第一章第 10 节中第二次使用了“恐惧”这个词。

约拿承认自己是主的追随者，是希伯来人，他侍奉并敬畏主，是创造海洋和陆地的天上的神。这告诉我们，当时水手们非常害怕。他们非常害怕。

但现在他们开始有了变化。他们仍然担心自己的生命安全。他们仍然担心即将发生的事情。

但现在他们已经认识了一位真正的神，他与他们一直呼求的所有神都不同。他们特别害怕他。他们说，你对我们做了什么？因为这些人知道他是在逃避主的面，因为他告诉了他们。

所以，现在的情况是，他们不只是害怕风暴。他们害怕上帝。但我们在这里谈论的恐惧是一种恐怖。他们害怕上帝会对他们做什么。

最后，当他们必须把约拿抬起来扔进海里的时候，圣经说大海平静了。当他们看到风雨自动停止，意识到这是上帝的作为时，圣经说，那时人们非常敬畏上帝。他们非常害怕。

而这种恐惧的对象就是上帝。但现在，他们不再只是害怕上帝，而是相信上帝。他们信任上帝。

他们所做的都是真正敬拜上帝的人会做的事。他们向上帝献祭，许下誓言。所以，我认为我们在这里所做的就是，他们从对风暴的恐惧转变为对上帝的恐惧，这种恐惧变成了对上帝的敬畏和真正的崇拜。

这与约拿的生活完全相反。他知道真神，但却在逃避他。因此，在第一章的叙述中，当约拿与这些水手互动时，他们才是朝着正确方向前进的人。

他才是走错方向的人。现在，约拿的角色和使命是，他是上帝的先知。我们已经在第 1-3 节中看到，他拒绝接受这个召唤。

然而，对这一呼唤的抵制在本章的其余部分中仍在继续。我们没有看到约拿像摩西、撒母耳或耶利米那样为这些人代求和祈祷。他没有祈求上帝停止这场风暴。

他没有立即向他们解释发生了什么，也没有呼吁他们相信或向上帝祈祷。即使在船上，甚至在风暴发生后，约拿仍然拒绝他的先知使命。在第 6 节中，船长必须向约拿喊道，嘿，看，约拿，起来，起来，呼求你的上帝。

上帝已经呼召他起身前往尼尼微。约拿当时拒绝了他的先知使命，即使船长亲自祈祷，约拿也没有起身祈祷。只有当约拿终于要谈论上帝或最终向这些处于黑暗中的异教水手解释时，他们不知道发生了什么，他们需要知道如何才能平息对我们生气的上帝，只有当罗得最终指出他是造成风暴的罪魁祸首时，约拿才开口说话。

异教徒进行异教抽签仪式，试图弄清楚上帝的旨意。上帝通过抽签来说话，最后，约拿将以此结果说话。毫无疑问，他是这本书中一位非常不情愿的先知。

我们在上一个视频中谈到了这一点。我认为我们看到了这里的讽刺，约拿在整本书中都被想象成反先知。真正的先知，当上帝说，站起来，走。他们做以利亚所做的事。

他们起身离开。真正的先知会在灾难发生时警告人们，教导人们，这就是你所做的事情。这就是你需要对上帝做出的回应，以避免或避免即将降临到你身上的灾难。

约拿对此很抗拒。约拿不想向异教的尼尼微人传道，他也不怎么抗拒向异教水手传道。这进一步证明了他抗拒上帝赋予他的预言使命。

水手们说，我们该怎么处置你们？我们在这方面没有太多经验。我们要怎样才能安抚你们所侍奉的上帝呢？约拿说，把我抬起来，扔进海里。这样，风暴就不会再笼罩你们了。

大海会平静下来。我想我们在这里要问的问题是，约拿怎么知道会发生这种情况？约拿怎么知道只要水手们把约拿抬起来扔进海里，大海就会平静下来？这可能是承认他是最终的责任人，但在某些方面，他让上帝看起来更像是需要以某种方式讨好的火山之神，而不是我们所知道的真正的以色列之神。我相信，约拿宁愿在水手们的帮助下自杀，也不愿履行他的预言使命。

要么为这些人祈祷，为他们求情，进一步教导他们关于真神的事，要么最终前往尼尼微，做上帝要求他做的事。从这本书一开始，约拿就被描绘成反先知。好吧。

结合十二使徒书来看约拿书，请记住，本书试图强调的问题之一就是十二使徒书试图强调的问题，即人们对上帝之言的反应。再次，我们再次谴责以色列的不信和拒绝悔改转向上帝，我认为我们在十二使徒书中看到了这一点。这些水手对上帝的反应是约拿没有的反应。但更重要的是，在十二使徒书中，水手们对上帝的开放和反应是以色列人民整体所没有的。

好吧。进一步的对比不仅仅是约拿书中的水手，甚至可以想想以色列的水手与先知的互动和对先知的反应。水手们响应上帝并相信唯一的真神，即使他们面前有最糟糕的预言见证。

我的意思是，他们遇到了反先知，而反先知根本不想向他们传道。尽管如此，水手们还是响应了，并且敬畏上帝。相比之下，以色列数百年来都有先知，他们在整个十二经的历史中都忠实地履行了自己的使命。

他们将会有先知警告他们亚述危机、巴比伦危机以及后流放时期悔改的必要性，但他们不会做出回应。好吧。此外，随着我们继续发展约拿作为反先知的观念，我认为约拿书和耶利米书之间可能存在一些特定的联系，其中有关于这些先知如何履行使命的叙述。

这些文本间的联系似乎向我们表明，我们有耶利米的例子，他完全按照上帝的要求去做。他是一位忠实的先知，经历过各种各样的反对。另一方面，我们在这里看到了我们的反先知。

约拿不想履行他的使命，他没有告诉这些水手他们需要知道什么，以便在这种情况下正确地回应上帝。讽刺的是，水手们相信，而以色列不相信。水手们相信，尽管从某种意义上说，他们实际上必须在这个特定的叙述和故事中做先知自己的工作。

有许多有趣的联系，特别是在约拿书第 1 章和耶利米书第 26 章之间。我想简要地阐述一下，向我们展示反先知的观念以及耶利米和约拿之间的对比。在耶利米书第 26 章第 2 和 3 节中，上帝命令耶利米去圣殿传道，警告人们即将到来的审判。

也许他们会听从，每个人都会远离邪恶的道路。耶利米，我希望你作为先知去做上帝要求你做的事情。我希望你去和这些人说话。

如果他们听到预言，他们总有可能悔改并远离邪恶之路。在约拿的故事中，水手们自己必须提出上帝可能不再对我们施行审判的可能性。当约拿在船舱里睡着时，船长来到他身边，对他说，嘿，约拿，快醒过来，祈祷并呼唤你的上帝。

也许上帝会给我们一个念头，让我们不灭亡。耶利米在传道时提出了这种可能性。水手必须来到约拿面前说，谁知道呢，也许上帝会回应我们。

耶利米质问人民他们所犯下的暴行。他们犯下了恶行，如果他们改邪归正，上帝就有可能宽恕他们。同样，约拿书第 1 章中的水手们必须做我们期望先知参与的事情。

他们彼此说道，来吧，让我们来点亮灯火，这样我们就能知道这场灾难是因谁而来。耶利米提出，由于人们的鲁莽和邪恶，上帝可能会给他们带来灾难。在这个特殊情况下，先知是这场灾难的根源。

他作恶，带来了灾难，而水手们却在努力寻找解决方案。这与第 26 章的情况完全相反。所以，当约拿对水手们说，好吧，你们只要把我抬起来，扔进海里，大海就会平静下来。

尽管这似乎是水手们摆脱困境的简单方法，如果先知给他们这个建议，我们预计异教水手们会直接把他打捞起来扔到海里。越快越好。然而，水手们却不愿意这样做。

他们奋力挣扎，试图回到陆地。他们拼命划桨，把桨插入海中。

他们无法回到陆地上。他们不想把这位先知扔下海。最后，他们说，哦主啊，我们知道我们无法摆脱这一切。

我们必须按照先知的吩咐去做，但主啊，不要让我们为这个人的性命而牺牲生命，不要让我们为无辜者流血。水手们拒绝杀死先知，他们说，主啊，我们不想让无辜者流血。在耶利米书第 26 章中，当耶利米去圣殿向犹大人民宣讲主即将摧毁他们的圣殿并对他们进行审判时，你知道领袖和人民的反应是什么吗？这个人必须死。

好吗？水手和异教徒信奉这些假神，不想杀死先知。耶利米书第 26 章说，圣殿里的人们，那些应该认识主的犹大人，想杀死主的代言人。当他们正要这么做的时候，耶利米说，好的，没问题。

你可以做你想做的事，但至于我，我在你的手中。按照你认为正确和正确的方式对待我。但要知道的是，如果你把我处死，你会让无辜的人流血。所以，我们又一次看到了这种令人难以置信的对比，一个可怕的先知，他不做任何上帝希望他做的事情和应该做的事情。

他尽可能少地告诉这些人有关上帝的事情，他们悔改了，他们做了先知的工作，他们找到了邪恶的根源，他们提出了上帝会宽恕的可能性，他们是异教徒，他们做出了回应。他们拒绝处死先知，他们到了敬畏上帝的地步。犹大人民并不敬畏上帝。

他们想杀死先知，最终耶利米得以幸免，因为人们终于意识到他们要做什么。我认为耶利米书 26 章和约拿书第 1 章之间存在互文联系，以突出约拿和耶利米之间的对比，但更重要的是尼尼微人的反应与船上水手的反应之间的对比。第 1 章，约拿与水手互动。

记住，当我们进入第 2 章时，这里将要发生的第二个元素，第二个画面中的 B 元素是，现在我们有了约拿的祷告，我们有了约拿对上帝的回应。在第 1 章的结尾，在约拿被扔下船后，他的生命基本上结束了，没有办法从中得救。他正在堕落。

他为自己选择逃避上帝而承担后果。上帝出于仁慈，派了一条鱼吞下约拿，约拿可能认为他可以逃避上帝，逃避上帝的存在，逃避上帝的使命。上帝会让他做任何事，但与此同时，上帝也会拯救他。

上帝派了一条鱼，约拿在鱼腹中待了三天三夜。因此，作为对上帝仁慈的救赎之举、对上帝派了一条鱼吞下他、拯救他、让他免于死亡的奇迹的回应，我们在约拿书第 2 章中看到了约拿的祷告。我对这个祷告的回应和反应，我认为我们在阅读时应该这样看待它：哇，这是一个模范祷告。我的意思是，这是好东西。

这是一首感恩诗，可以收录在祷告书中。从很多方面来看，这是一首感恩诗，与诗篇中为我们提供的这类歌曲非常相似。感恩诗是一种特殊的敬拜方式，一个人，甚至整个以色列民族都会来到上帝面前，他们会因为上帝对那个人或人民的特定祷告回应或特定拯救而献上感恩。

在诗篇第 30 章中，我们看到一位从危及生命的疾病中痊愈的人的祷告。他濒临死亡，来到上帝面前，说，我死了有什么好处？如果我下到坟墓里，我就不能赞美和敬拜你了。上帝伸出手来治愈了他。

诗篇 30 反映了那位信徒向上帝祈祷的诗篇，作为对上帝拯救他免于死亡的回应。诗篇 40 中有一首感恩之歌，其中主提升了诗人，再次将他从危及生命的境地中拯救出来，诗人赞美上帝并向他表示感谢。感恩节庆祝活动的一部分是献祭和誓言的痛苦。

当一个人陷入困境时，当他们向上帝哀叹时，当他们处在这种危及生命的境地时，就像约拿即将被鱼吞食时一样，他们常常会向上帝祈祷，他们会发誓要赞美他。主啊，如果你救了我，我保证去圣所还我的愿，献祭，在别人面前荣耀你。当上帝在第 1 章中拯救水手时，他们做了一个敬拜者应该做的事情。

他们向上帝献祭，并向上帝许愿。在古代以色列，感恩节庆祝活动的一部分似乎还包括献上感恩祭和平安祭，这反映了上帝与得救者之间的关系。祭品的一部分是献给上帝，一部分是给祭司，一部分是还给敬拜者。

这是这次献祭的独特之处。在感恩节庆祝活动中，诗人会带上他的邻居、朋友和那些了解他生活中发生的事情的人，他会分享上帝回应祈祷的故事。他们会通过吃这顿饭来庆祝。

诗人会站起来。他会唱出感恩之歌，以表达对上帝的敬拜。这正是约拿在这里所做的。

当他在鱼腹中时，他承诺当他到达圣殿时，他会向上帝还愿，做礼拜者应该做的事。我们在诗篇 66 中看到这一点，诗人向上帝祈祷并向他许下赞美的誓言。我必带着燔祭进入你的家。

我要向你们履行我的誓言。我嘴唇上所许的愿，我口里所应许的，就是我在急难中所说的话，我要用肥畜作燔祭，用公羊献的烟祭。我要用公牛和公绵羊，公牛和山羊作燔祭。

因此，诗人会献上这些祭品，履行他的誓言，并与他人分享上帝如何拯救了他。约拿在第 2 章中就是这么做的，他是一个模范崇拜者。他在许多方面都像以赛亚书第 38 章中的希西家王。

上帝告诉他做好准备后，他就要死了。他祈求上帝饶他一命。以赛亚回来对他说，上帝已经给你增加了 15 年的寿命。

为了回应上帝治愈了他、拯救了他的生命，希西家吟诵了一首感恩诗。约拿也做了同样的事情。约拿在这里是一位非常正统的信徒。

约拿所做的正是我们在感恩祷告中经常看到的事情。他对危及生命的状况进行了生动的描述。约拿在这里描述的是，海草缠绕着他的头，沉入山脚，淹死在这里，这让他陷入了地狱的境地。

如果上帝不干预，约拿就要下到阴间了。经文说我下到了地上。他在那里谈论的是阴间之地，阴间之地，那里的门永远将我关上。

因此，在视觉表现中，约拿看到海底的沙洲成为将他永远关在地狱里的栅栏。现在，我们在这里要讨论的不是约拿死后复活的想法。我有时听到对约拿书第二章的教导反映了这个想法，但他只是以我们经常在诗篇中看到诗篇作者使用地狱的形象的方式使用，诗篇中他们正处于危及生命的境地。

阴间的权势开始包围他们，生命的活力和一切即将消失。上帝伸手将约拿从中拯救出来。因此，我们在结尾处听到了感恩的声音。

再说一遍，这是正统的，这正是你期望看到的正确回应。约拿说，那些崇拜虚荣偶像的人放弃了对坚定不移的爱的希望。那些崇拜偶像的人永远不会有机会像我刚才经历的那样体验上帝的仁慈。

或者他是说他们放弃了他们的坚定的爱，因为他们放弃了对真神应有的忠诚。但我，我不像其他人。我不像那些崇拜虚荣偶像而放弃坚定的爱的希望的异教徒。

我是一个真正的以色列人。我是一个唯一真神的崇拜者。我将以感恩的声音，向你献上我所发誓要付出的。

救恩属于主。所以，就像在第 1 章中一样，约拿对上帝做出了非常正统的忏悔。约拿书 1，我相信上帝是造物主，是海洋和陆地的创造者。

在这里，约拿说救恩属于主，不属于偶像。我不相信偶像。我相信唯一的真神。但在所有这些正统观念中，这个祷告似乎有些问题。

有些人试图将《约拿书》分解成来源或原本的样子，他们经常会争辩说，约拿书第 2 章是插入故事的，可能不是故事的原始部分。他们对此感到困惑的部分原因不仅仅是我们将一段诗意插入到叙事中，还在于我们认为与书中其他部分的约拿相比，我们有一个非常正统的约拿，他爱主并感谢主。然而，鉴于第 2 章和第 4 章之间的对比才是本书的重点所在，这部分内容是原书的一部分。

当我们看这个的时候，如果我们能把祷告本身分开来看，我们可能想建议有人把它与诗篇联系起来。但根据我们对约拿前后情况的了解，这个祷告似乎有一些反映，从措辞上看，这可能是正统的，但约拿的生活仍然存在态度和问题，他再次认为自己比异教偶像崇拜者优越。我们在第一章中看到的是，这些异教偶像崇拜者对主比约拿敏感得多。

在第 3 章中，当约拿终于到达尼尼微时，那些人对上帝的反应比约拿要强烈得多。那么，这个祷告有什么问题呢？第一，这个祷告似乎属于错误的类型。它是一种伟大的忏悔或一首伟大的感恩之歌。

然而，这里似乎合适的是，我们需要忏悔。我们需要诗篇第 51 篇。我们需要承认他背叛了上帝，上帝拯救了他，并请求上帝的怜悯。

我们没有那个。我们没有诗篇 51。我们没有诗篇 51。

没有忏悔罪过。没有承认过错。这是一个很棒的祷告，但我认为对于这种特殊情况来说，这是一个错误的祷告。

我认为这个祷告的第二个问题的第二点是，约拿似乎有一种虚假的自信。约拿在第 2 章第 4 节中说：“……我说，我从你面前被赶出去了。”这正是约拿想要的，远离上帝的存在。但是，在鱼腹中，约拿却说：“……我还要再看你的圣殿。”如果约拿仍然在鱼腹中祈祷，那么也许适当的回应是祈求上帝带来最终的拯救。

但约拿似乎在滥用上帝的恩典。也许上帝让约拿被鱼吞下只是为了延长痛苦。那么，当约拿相信因为他是上帝的忠实信徒，上帝就会拯救他时，他是否在滥用上帝的恩典？从他在本书其余部分对上帝的回应来看，他的誓言真的真实吗？约拿祷告的第三个问题是，约拿似乎没有为发生在他身上的事情承担个人责任，而是将他生活中发生的境遇归咎于上帝。

第 2 章第 3 节会这样说，“……主啊，你回应了我的祷告，你拯救了我。这就是为什么这一切都是必要的。因为你把我扔进深海，扔进海的中心，洪水包围了我。

你的波浪洪涛都漫过我身。”上帝对我做了这样的事。我认为这确实反映了诗篇的语言，以及这样一个事实：最终，人们甚至承认上帝是诗篇作者生活中灾难性境遇的根源。但同样，这似乎几乎像是约拿在指责上帝。

看，是你把我扔进深海的。不，是约拿指使水手们对他这样做的。然后他在第 4 节中说道：“……我被赶出你的视线之外。”约拿并没有被赶出上帝的视线之外。

他逃离了上帝的视线。我认为这只是祷告的第三个问题。最后，尽管约拿在第 2 章第 8 节和第 9 节中所说的一切在神学上都是绝对正确的。

虚荣的偶像不会拯救你。如果你相信它们，你就是在抛弃坚定不移的爱的希望。救恩来自主。

然而，从我们在本书其他部分看到的约拿和异教徒之间的互动来看，这一切的背后似乎隐藏着一种傲慢和骄傲。从第 2 章到第 4 章，这种傲慢和骄傲就会显露出来，约拿对上帝向尼尼微人展现的恩典与他在这里向约拿展现的恩典一样感到愤怒。但在第 2 章中，主拯救了约拿。

约拿书为此而庆祝，这也结束了本书的第一幅画。让我们来看第 3 章、第 4 章和本书的后半部分。我们在约拿书第 3 章中看到了 A 幅画中的第二幅。

请记住，这与约拿书第 1 章中约拿与一群异教徒互动的情况相似。第 1 章中的水手和第 3 章中的尼尼微人。有趣的是，我们再次深入探究了这个问题的更深层次。第 1 章和第 3 章之间有许多惊人的相似之处。让我来回顾一下其中的几个。

在第 1 章中，耶和华的话临到约拿。约拿起身逃跑。在第 3 章中，耶和华的话第二次临到约拿，而现在约拿将做出不同的回应。

上帝告诉约拿，命令没有改变；指示仍然是一样的：去尼尼微。然而，约拿书第 1 章要说，约拿起身逃跑。在第 3 章中，约拿起身逃跑，做了先知应该做的事情。

第 1 章报告了即将来临的灾难。上帝派了一场风暴威胁着要摧毁这艘船。第 3 章第 4 节警告即将来临的灾难，因为上帝警告说，40 天后他将摧毁尼尼微。

在第 1 章第 5 节中，我们看到了水手们对即将来临的灾难的反应。他们热切地向他们的神灵呼喊，恳求神灵拯救他们。在第 3 章第 5 节中，我们看到了尼尼微人对即将来临的灾难的反应。

尼尼微人信靠上帝。他们呼吁禁食。从最大的到最小的，都穿上麻衣。

在第 1 章第 6 节中，船长告诉约拿，起来，呼求你的上帝，也许他会注意到我们，让我们免受审判。他提出了上帝可能饶恕我们，不让我们遭受灾难的可能性。在第 3 章第 6 节中，尼尼微王提出了这种可能性。

约拿并没有说，40 天后，除非你悔改或回应，否则尼尼微将被摧毁。也许上帝会心软。尼尼微王提出了这一点。

他说，让我们像水手们一样迫切地呼求上帝。谁知道呢？上帝也许会宽恕。尼尼微王的语言正是十二使徒书约珥书第 2 章中之前使用的语言。转向主，撕裂你的心，而不仅仅是你的衣服，与上帝和好。

谁知道呢？上帝总有可能会心软。忏悔并不要求上帝宽恕，但上帝可以回应忏悔，甚至不再发出不可改变的审判信息，这就是约拿书所说的“40 天后，尼尼微将被摧毁或倾覆”。正如水手们在第 7 章至第 15 章中转向上帝、敬畏他并献祭一样，尼尼微人转向上帝，在献祭的地方，他们宣布禁食，披上麻布和灰烬，甚至包括动物的忏悔。

甚至动物也披上麻布，撒上灰烬。从最卑微的人到最尊贵的人，包括国王在内。所以，这是对上帝的不可思议的回应。

这向我们证明了我们在耶利米书第 18 章第 7 至 10 节中已经讨论过的内容，即如果人们愿意倾听并以正确的方式做出回应，上帝总是有可能不降下惩罚的。令人惊讶的是，第 12 本书中的例子，我们看到的四五个例子之一就是尼尼微人。由于尼尼微人悔改了他们的恶行，上帝心软了，改变了主意，没有降下他计划要降在尼尼微城的灾祸。

如果上帝只是想毁灭这些人，他完全可以毁灭他们，而不必约拿提前宣布这个消息。他首先派遣先知这一事实表明，悔改的可能性始终存在。先知告诉他们未来将要发生的事情的影子，我认为约拿明白这一点。

这就是为什么他后来会说，我知道你是一位慈悲的上帝，所以我不想去。尼尼微人的忏悔之所以引人注目，有几个原因。信息简洁。

在希伯来语中，约拿的布道只有五个字。现在，我猜他说了更多，但考虑到约拿不愿完成他的使命，他可能尽可能简短地说了出来。这种忏悔令人惊叹，因为亚述人之前从未与约拿或耶和华有过任何交集。

回应的时间非常引人注目。似乎是立即的。约拿甚至还没有完成他在尼尼微城的预言传道使命，人们就开始回应了。

忏悔的性质和程度。就是禁食。就是穿麻衣。

甚至动物也包括在内。这些人并不完全知道如何平息上帝的愤怒。他们尽其所能。

我认为，尼尼微人的悔改之所以引人注目，还有一点是，上帝对他们的悔改的回应是最引人注目的。正如我已经提到的，我们在这里可能没有看到这些异教徒完全真正地皈依，没有完全认识主，没有放弃偶像崇拜。他们只是听到了即将到来的审判的警告。

他们对此很敏感。他们改邪归正。他们祈求上帝的怜悯。

这足以让上帝对他们表示同情和怜悯。丹尼尔·蒂默说，这一章中存在着惊人的道德改革，但约拿书第 3 章中没有任何内容要求我们说这不仅仅是这些。因此，这一点的意义在于，即使悔改不是完全的转变，即使悔改在某种意义上可能只是，哦，我们的手被夹在了饼干罐里。

我们即将受到惩罚。即使人们做出那样的回应，上帝最终还是会表现出怜悯。如果以色列，在某种意义上，如果以色列只是回应上帝，会怎么样？上帝知道亚述人最终会回到他们帝国暴力和敌对的模式，而那鸿将在约拿到达那里不到 150 年后宣布他们的毁灭。

但尽管如此，上帝还是愿意向亚述人施予怜悯。《约拿书》将强调上帝仁慈的宽广和伟大。而亚述人本身就是最好的例子。

我看到《旧约》中有一个模式，即上帝常常愿意回应最坏的人的忏悔。列王纪上第 21 章，亚哈是以色列最坏的国王。但当上帝宣布他将要让亚哈家族流血，因为他对拿伯犯下的罪孽时，亚哈转身面向墙壁。

他忏悔，为自己的罪感到抱歉。但这并不是彻底的忏悔。亚哈会重新回到他罪恶的道路上。

但尽管这是以色列史上最坏的国王所做出的相当微不足道的反应，上帝仍然愿意对他表示怜悯。犹大史上最坏的国王是玛拿西。55 年的邪恶。

历代志下第 33 章告诉我们，在他统治的某个时期，亚述人来到这里，把他铐起来，准备把他带走。令人惊讶的是，就在这个时候，当玛拿西的生活遭遇灾难和危机时，他找到了宗教信仰。在历代志下第 33 章第 10 至 13 节中，玛拿西祈祷，承认自己的罪，承认自己的罪。

再说一遍，这不是完全的忏悔。我不确定我们是否明白玛拿西在这件事之后成为了宗教改革者，但上帝愿意回应最坏的人哪怕是最低限度的忏悔。这并没有凸显出上帝确实容易受骗和愚蠢的事实。

它强调了我们还没有完全理解上帝的仁慈、恩典和同情的深度。圣经告诉我们，上帝不喜欢以西结的死，这是真的。彼得后书说，上帝不愿任何人灭亡。

这就是上帝的心意。然后，当我们转到约拿书第 4 章的最后一页时，我们现在面临的问题又回到了第 2 章中的场景，约拿与上帝互动。记住这个对比。

在第 2 章中，他向上帝祈祷，并庆祝上帝所做的一切。他感谢上帝拯救了他。现在在第 4 章中，他向上帝祈祷，使用的词与第 2 章中相同，他对上帝感到愤怒。

文字游戏继续，意思是说尼尼微从邪恶、从raah转离。上帝宽恕了主将要降在他们身上的灾难raah 。然后这里最后一次使用raah ，上帝这样做对约拿来说是极其邪恶的。

约拿太邪恶了。保住尼尼微城对他来说是个大问题，所以约拿请求处死他。他说：“我宁愿死。”

现在，我们在《旧约》中看到许多先知希望死去或被处死的例子。但詹姆斯·诺加尔斯基提醒我们，与这些经文相比，耶利米的求死请求是微不足道、任性和幼稚的。在《约伯记》第 6 章第 9 至 14 节中，约伯在苦难中希望自己能死去。

《民数记》第 11 章中，以色列人叛乱之后，摩西说：“上帝，我没有生下这些人。我为什么要照顾他们？他们背叛了我。”摩西很不高兴，要求死。

在《士师记》中，参孙求死，因为他被非利士人关进监狱，眼睛被挖出，他被这一切羞辱。《耶利米书》第 20 章中，先知耶利米诅咒他的生日，并希望因他所经历的所有迫害而死去。现在将其与约拿书进行对比。

约拿希望死去，因为人们确实听了他的话，上帝也对他们施以仁慈。我记得，作为一名牧师，我对周日布道的典型反应是，我想在周一退休。通常，原因是，嘿，没人听我说话。

没人注意我说的话。我永远无法想象牧师会因为人们真的听他说的话而感到不高兴。然而，这正是我们在约拿的生活中所看到的情况。

在书的最后，我们可以看到一个实例，即提供遮荫的植物，以及随后会吃掉植物的虫子，以及约拿因身体不适而感到的不满。正如我们在第四章中读到的那样，约拿对上帝对尼尼微人表现出的怜悯感到非常邪恶。但是当他坐在那里观察并等待上帝将如何对待尼尼微人时，当他头上有一片树荫时，他非常高兴。

约拿的自私、任性和幼稚，为我们展现了上帝的心和先知的心。请注意约拿书的结尾。这是圣经中仅有的两本这样做的书之一。

约拿书将以一个反问句结束。这是一个开放式的问题。上帝问约拿，难道我不应该怜悯尼尼微这座大城吗？城里有十二万多人，他们分不清左手右手，还有许多牲畜。约拿，难道我不应该关心尼尼微人吗？你关心的是你的舒适和一夜之间长出来的植物。

那么尼尼微人呢？我认为，作为本书的读者，我们最终应该问自己一个问题：我是否与上帝有同样的心，或者我是否与约拿有同样的心？上帝对所有人都怀有救赎的关怀。就像约拿一样，上帝呼唤我们与他分享这种救赎的关怀。如果我们像约拿一样接受了上帝的怜悯和恩典，那么我们内心就需要渴望看到其他人也经历这种感受，并与他们分享这种怜悯、恩典和同情。

上帝不仅关心以色列，还关心各国，先知约拿的故事提醒我们这一点。

这是加里·耶茨博士关于十二使徒行传的系列讲座。这是第 18 讲，约拿书 1-4。