**Gary Yates 博士，《耶利米》，第 4 讲，
历史背景，国内**© 2024 Gary Yates 和 Ted Hildebrandt

这是加里·耶茨博士关于耶利米书的第四次演讲。第四场会议将重点讨论以色列最后的国王以及与耶利米书的关系。

我们将在本次会议中继续探讨耶利米事工的历史背景和背景。

我认为增强我对耶利米的尊重和钦佩的一件事是，他在极其可怕的情况下忠于上帝，处理一场导致他自己国家灭亡的危机，亲自处理监禁、迫害、以及各种反对。在上一次会议中，我们研究了国际历史和耶利米事工的背景。亚述人已经退出舞台，新巴比伦帝国即将建立，上帝将使用巴比伦人作为他的审判工具。

我们看到流亡经历了三个基本阶段。 605年，尼布甲尼撒在控制叙利亚和巴勒斯坦后的第一波流放中带走了但以理。 597年，尼布甲尼撒为了回应约阿希姆的叛乱，第二次占领耶路撒冷城。

第二波流放潮出现了，先知以西结也在其中。第三波流放是在公元前 587-586 年耶路撒冷被毁。

寺庙被烧毁。这是整个旧约中以色列所经历的重大神学危机之一。在这一课中，我想更多地了解国内历史，以及耶路撒冷和犹大领导层在应对这场危机时内部发生的事情。

上次我们谈论了一些国王，但我们将更具体地讨论这一点。在《耶利米书》中，我们将重点关注耶利米书第 21 章和第 22 章，它们对于这一背景尤其重要。让我们回顾一下，我们将耶利米置于他的背景中。

让我们回顾一下耶利米与犹大王的互动，回顾上帝与大卫的约定。犹大王是上帝将他们从王位上完全赶走之前大卫家族的最后代表。让我们回顾撒母耳记下第 7 章中的关键章节。上帝与大卫以及他的子孙立约。这个约定具有无条件性。

无条件的承诺是上帝会为大卫兴起一个儿子。那就是所罗门。在那之后，主会永远建立大卫的王位、他的统治权和他的王位。在诗篇中，我们有皇家诗篇，它们祈祷并预示着大卫王统治所有国家的时刻。

我们知道这些应许最终会在耶稣身上实现。但同样重要的是要记住，大卫之约有一个条件。如果你的儿子听从我的话，我就会祝福他。

如果他不听我的，我就会用人的鞭子惩罚他。因此，根据大卫王对上帝的反应，他可能会得到祝福，也可能受到审判。纵观以色列和犹大的历史，上帝一直信守着他对大卫家的盟约承诺和诺言，即使在他们看起来应该被赶下王位的时候。

我们可以从大卫自己的生活开始。上帝对他做出了这个令人难以置信的承诺，但大卫后来与拔示巴犯罪，给他自己的孩子带来了各种心痛、悲伤、苦难甚至死亡。我们可能会问，这是否意味着上帝与大卫的约定结束了？上帝仍然为大卫抚养了一个儿子。

他养育的儿子，甚至是从通奸关系中生出来的妻子拔示巴，后来的儿子所罗门，将是跟随他的以色列王。所罗门蒙上帝赐福，拥有令人难以置信的智慧，但在他生命的尽头，由于他的多次婚姻，他背离了上帝。主命令国王有三件事是他不应该做的。

他不是为了积累妻子。他不是要积攒马匹。他不应该积累黄金和财宝。

所罗门违反了所有这些事情。这可能是神废除大卫王位并拿走大卫的应许的时候，但神信守了他的应许，并遵守了他对大卫所立的约。上帝最终惩罚了大卫家，夺走了王国的大部分土地。

王国分为跟随另一位国王的十个北方部落和仍然忠于大卫及其儿子的南方两个部落。但神信守了他的圣约承诺。在《撒母耳记上》第 15 章，或者对不起，《列王记上》第 15 章，我们读到所罗门的孙子名叫亚比雅。

他行了耶和华眼中看为恶的事，但该章第4节说，尽管如此，神还是为大卫留下了一盏灯。神信守了他圣约的应许。后来，我们进入了一位非常敬虔的国王的时代，他的名字叫约沙法。

但约沙法做出了一个可怕的决定。他与亚哈家族联姻。你还记得亚哈和耶洗别，以及他们如何带领以色列人背道。

约沙法把他的儿子嫁给了这个家庭的一个女儿。最终，作为该安排和联盟一部分的女儿亚他利雅实际上试图成为犹大的统治者以消灭王室血统。当我向我的学生讲授这个故事时，我要求他们想象大卫之约正悬在一个小婴儿的生命线上。

当亚他利雅为了维护她的统治和统治而消灭、杀害和谋杀她的孙子时，一名护士聚集了一个王室儿子，把他带走，并把他藏了起来。为何会发生这样的事，答案是神信守了他对大卫的应许。我想这个故事几乎是对皇家弥赛亚血统的撒旦攻击。

上帝不会允许这条线被消灭。后来，我们在《列王记》中看到玛拿西的故事。具有讽刺意味的是，玛拿西的统治时间比大卫家族中的任何国王都长。

他在位55年。上帝允许他登上王位，但他也是大卫家族中最糟糕的国王。神甚至通过一位先知对他说，在以色列人来到以色列之前，他所行的恶比在他之前统治以色列地的诸王还要多。

玛拿西使耶路撒冷充满了流血、暴力和不公正。他将自己的孩子献给众神作为祭品。他实在是太邪恶了。

在《列王记》的那段经文中，主说，由于玛拿西令人难以置信的邪恶，我要像抹盘子一样抹去耶路撒冷。这件事发生在半个世纪之前，犹大登基之前。因此，在所有这些例子中，大卫的罪、所罗门的背道、亚比央的软弱、约沙法的联姻以及玛拿西的腐败，神仍然保持大卫的血统完好无损。

但要记住这个条件。如果他听话，我会祝福他。如果他不听话，我会用人的鞭子惩罚他。

也许在最初预言发布时人们甚至还不明白，惩罚可能包括将犹大国王从王位上赶走以及将大卫王朝的血脉抹去。这正是耶利米书中所发生的事情。这不仅仅是耶路撒冷的陷落。

这不仅是犹大国的崩溃，也是大卫王和大卫世系的灭亡。在这场考验中，我们有一个问题：神对大卫的圣约应许会发生什么？耶利米书将强调主与大卫家所立之约的这个有条件的方面。将会强调这样一个事实：大卫家谱系得以延续、得以存续、得以继续享受神的祝福的唯一方式，就是多结果子、忠心和顺服。神的命令。

我们在《耶利米书》中看到几个关键的段落说明了这一点。我想读耶利米书第 21 章第 11 至 14 节。请记住，当我们阅读这段经文时，请牢记大卫之约的背景，包括有条件和无条件的要素。

你们要对犹大王家这样说：大卫家啊，你们要听耶和华的话，耶和华如此说：你们早晨要伸张正义，拯救被欺压之人脱离他们的手。愿我的怒火如火焚烧，无人能熄灭，因为你们所作的恶。

山谷的居民啊，平原的磐石啊，看哪，我与你们为敌，耶和华说。你们说，谁下来攻击我们，谁进入我们的住处，我必按你们所作所为惩罚你们。所以耶和华警告以色列人或犹大人，我要根据你们所作所为赐福给你们或惩罚你们，但耶和华对大卫家说了同样的话。

明早执行正义。如果你做的是正义和正确的事情，我会祝福你。我会让你的血脉延续下去。

在诗篇 72 中，诗人为所罗门祈祷时说，大卫王的统治，当他伸张正义，当他照顾穷人和有需要的人时，将给这片土地带来繁荣。就像雨露滋润大地一样。不幸的是，耶利米时代的国王与这幅理想的图景完全相反。

还有一个强调神对大卫的应许的条件性，即如果这些君王要在耶利米时代统治和掌权，如果他们要蒙神祝福，那么他们就必须服从神圣约的命令。在第 1 节第 22 章，耶和华吩咐耶利米，你下到犹大王的宫里，在那里对他说这话，对他说，坐在宝座上的犹大王啊，要听耶和华的话。大卫，你和你的仆人，以及进入这些城门的人民。这个信息既适用于国王，也适用于人民。

耶和华如此说，你们要公平和公义，拯救被抢夺的人脱离欺压人的手，不可亏负寄居的和孤儿寡妇，也不可在这地方流无辜人的血。这是条件要素。第 4 节：你们若实在听从这话，必有君王坐在大卫的宝座上，或坐车或骑马，他们的臣仆与人民必进入这殿的门。

但是，第 5 节说，如果你们不听从这些话，我指着自己起誓，耶和华说，这殿必变为荒凉。所以，在宝座上统治的国王们必须做出真正的选择。如果他们服从，他们就会得到祝福。

如果他们不服从，那么上帝就有可能给大卫家带来咒诅。问题是，在犹大历史上的这个时期，它们已经从如此多的擦伤中幸存了下来。神做了很多事来确保大卫家的延续，他们把神对大卫家的应许当作绝对的保证。

无论如何，神都会照顾我们。是的，有这些关于服从的重要陈述，但上帝会保护我们，无论如何，上帝都会保护我们。耶利米书第 17 章中还有另一段经文强调同样的事情。

我只想读几节经文。第24节对人们这样说。耶和华说，你们若听从我，在安息日不带重物进这城门，守安息日为圣日，不做任何工作，那么，人就必从这城门进入坐在大卫宝座上、乘着车马的君王和王子、他们的官员、人等。

再次强调，大卫家的权力、统治和统治并没有得到圣约的应许的保证。这里有一个偶然因素，如果他们违背上帝，他们可能会受到严厉的惩罚。耶利米的信息甚至达到了上帝要把他们从王位上除掉的地步。

这正是耶利米一生中所发生的事工。耶利米在犹大王位上的五位国王统治时期任职。我想我们在这里可以想象的是，大卫家族及其过去的历史终于达到了邪恶的地步，上帝说他不再允许他们继续保有王位。

他们不能再拥有统治上帝子民的特权。他们不能再担任在地球上执行上帝统治的副摄政者的地位。那么，我们就来看看这五位天王吧。

我们非常积极地开始。耶利米在位期间要侍奉的第一位国王是约西亚，他于公元前 640 年至公元前 609 年在犹大统治。

耶利米在约西亚传道的第 27 年被呼召为先知。所以，大约是约西亚统治第 13 年，即公元前 626 年。因此，了解约西亚的重要一点是，约西亚是犹大国最后一位敬虔的国王。

他八岁时即位。想象一下。但他受到非常虔诚的顾问、牧师和帮助他并为他指明正确方向的人的指导。

然后，就在耶利米开始传道几年后，他们在修复圣殿时发现了一卷律法书、申命记或摩西律法的其他部分。他们读了这卷轴；他们意识到这很重要，并将信息传达给国王。国王撕裂了自己的衣服，因为他意识到犹大已经偏离了上帝的律法以及上帝公正和公义的标准。

正因为如此，以及在此之前发生的事情，约西亚决定他将带领国家走向敬虔的方向。因此我们可以想象，当耶利米开始他的事工时，耶利米书中很少直接提到约西亚。但我们可以想象，这两个人彼此相处融洽。

耶利米呼召百姓归向耶和华。他甚至将这一点扩展到北方的部落，约西亚有可能使以色列和犹大重新走到一起。真正的希望是因为约西亚领导了敬虔的复兴。

有更新。偶像被移除。欣嫩谷供奉假神的圣所被亵渎和烧毁，变成了垃圾场。

约西亚一生都坚定地服从上帝。耶利米书第 22 章是写给耶利米传道期间统治犹大的最后一批国王的，他告诉约西亚之后的国王要像他们的父亲一样，实践和执行正义。因此，我们可以想象耶利米和约西亚会和谐共事。

事情似乎在朝着积极的方向发展。先知正在号召人们回归上帝。还有另一位名叫西番雅的先知也在这段时间里传道。

看来他可能对约西亚产生了某种影响，也促成了这些改革。事情似乎正朝着非常积极的方向发展。然而，公元前 609 年，约西亚做出了一个决定命运的决定。

他也做出了一个致命的决定。尽管他的规则一直很积极，但想象一下这个人已经 39 岁了，他仍然处于生命的活力之中，他做出了一个错误的决定。他决定卷入涉及埃及和亚述对抗巴比伦的国际事务。

约西亚认为，如果亚述帝国最终能够崩溃，那么他的独立运动将会得到支持和帮助。因此，他不顾上帝的劝告，决定在埃及人帮助亚述人与巴比伦人作战时与他们作战。结果，约西亚在米吉多受重伤。

犹大在人生巅峰时期失去了最后一位虔诚的国王。我们回顾这个故事，从现在开始，约西亚、他的儿子和兄弟之后的每一位统治者，都会说他们做了上帝眼中邪恶的事情。因此，随之而来的改革、复兴、复兴，耶利米在开始传道时认为，看起来会积极转向上帝，西番雅在传道时的反应，律法书，所有这些成就，当约西亚在战斗中被杀时，所有这些都将发生逆转。

《历代志下》告诉我们，约西亚在米吉多去世时，耶利米为国王写了哀歌。对于那些年纪足够大、能够记得肯尼迪遇刺和一位年轻总统去世的人来说，那是一个真正的哀悼时期。我相信犹大的情况也是如此。

除此之外，还有一位被赶下王位的敬虔领袖。因此，约西亚死后，在耶利米传道期间即将登上王位的第二位国王是约哈斯王，他也只是在位一段时间。沙勒姆。沙勒姆是父亲去世后立即登上王位的国王。

请记住，埃及人是在战斗中杀死约西亚的人。当埃及人在与亚述人和巴比伦人交战后返回埃及时，他们将通过犹大土地回来，他们将把约哈斯从王位上除掉，可能是因为他们觉得他是将继续他父亲支持巴比伦的政策，他们将让另一个兄弟接替他登上王位。约哈斯的遭遇是他被掳到埃及。

因此，在登基三个月后，埃及人将他赶下王位，并让他的兄弟约雅敬继位。先知耶利米这样评价约哈斯，沙利姆。记得在《列王记》中，它告诉我们他做了上帝眼中邪恶的事。

我们不知道这到底意味着什么，但这种模式、这种性格在他登上王位之前就已经在他的生活中确立了。在那短暂的时期里，没有任何事情可以推翻这一点。所以，这就是耶利米对沙利姆或约哈斯的评价。

耶和华如此说，犹大王的儿子沙冷接续他父亲约西亚作王，离开此地，必不再返回此地。但他将死在他们俘虏他的地方，他将再也见不到这片土地。因此，耶利米并没有对约哈斯从埃及回来的希望抱有希望。

他作为俘虏死在那里。我们真的对他一无所知。他的故事就这样结束了。

三个月后，这个行耶和华眼中看为恶的人就被除掉了。我们认为，也许还有另一个兄弟继承王位的可能性。那里有约雅敬。

也许约雅敬有可能成为一位敬虔的国王。约雅敬于 609 年登基。他的统治直到 597 年的某个时候。

当巴比伦人占领这座城市时，他不再在位。因此，在耶利米传道期间，约雅敬将统治犹大 12 年。不幸的是，《列王记》对约雅敬的评价和对约哈斯的评价是一样的。

他行了主眼中看为恶的事。除此之外，约雅敬将会做出一些非常糟糕的政治决定。请记住，他是被埃及人推上王位的。

那是公元前 609 年。公元前605年，巴比伦人将在迦基米什击败埃及人，成为古代近东的统治力量。约雅敬将在效忠埃及之间摇摆不定。他们首先让他登上王位并效忠巴比伦。

将会发生的是，每当他真的被迫时，他都会效忠巴比伦。但他心里总是暗暗地怀揣着这样的可能性：也许埃及人可以帮助我们，让我们摆脱与巴比伦人的困境。所以，他要来回走动，效忠巴比伦，效忠埃及。

602年，这个问题变得如此严重，以至于《历代志下》第36.6节说巴比伦王来到耶路撒冷，给约雅敬戴上手铐并逮捕了他。他曾是一个不忠的封臣。但在带他回巴比伦之前，约雅敬出于某种原因说服他会保持忠诚。

他在这里突然明白了耶稣的意思，他明白了，我必须忠于巴比伦人。所以，他暂时向巴比伦人效忠。他们允许他继续留在王位上，但在 598 年、599 年，也就是这之后的短暂时期，约雅敬再次寻找摆脱巴比伦人统治的方法。

这将导致公元 597 年耶路撒冷城第二次被攻占。我们在列王纪下第 24 章第 10 至 17 节中读到了相关内容。在上一课中，我们还看到，耶路撒冷被攻占和犹大王被废黜也记载在巴比伦编年史中。

因此约雅敬做了耶和华眼中看为恶的事。约雅敬做出了一些愚蠢和糟糕的政治决定，但我们在耶利米书中了解到的其他一些事情，我认为这些事情反映了这个人的邪恶程度。当我想到耶利米书时，耶利米的主要对手是约雅敬国王。

这两个人之间的敌意如此强烈，以至于书中没有一处提到他们有过一次会面。现在，在整个旧约中，我们看到了国王和先知之间的各种冲突。我们有以利亚和亚哈。

我们有以赛亚和亚哈斯。在耶利米书中，我们看到他后来与西底家商议，但约雅敬和耶利米从来没有面对面会面过。我认为原因是由于这两个人之间的敌意，这种情况根本不可能发生。

现在，耶利米在第 22 章第 13 至 17 节中对约雅敬的评价如下。我认为这段经文让我们对这个人的性格有了一些了解。他作为犹大的领袖是什么样的？请记住，第一批流亡者已经被带走了。

威胁和更多流亡的可能性，军事危机是非常现实的。以下是耶利米书第 22 章第 13 节对约雅敬的评价。祸哉，那以不义建造房屋，以不义建造楼房的，白白叫邻舍服事他，也不给他工价，说，我要为自己建造大房屋，有宽阔的楼房，为房屋开窗，用香柏木镶板，用朱砂粉刷的。

你以为你是一个国王，因为你在雪松上竞争吗？你的父亲不是吃喝，行公义吗？那是约西亚。然后，他就过得很好。他判断穷人和有需要的人的事业。

然后就好了。主说，这不是认识我吗？但你们的眼睛和心灵只是为了不诚实的利益，为了流无辜人的血，为了实行压迫和暴力。因此，约西亚已经实现了国王应有的理想。

诗篇 72。他关心穷人，他关心受压迫的人，他关心有需要的人。这就像雨和露一样祝福国家。

另一方面，当发生这场危机时，当人们为食物、生存和资源而奋斗时，约雅敬正在他的圣殿进行重建工程。他正在使圣殿变得更大、更好。他正在给墙壁贴镶板。他增加了他的奢华和舒适。

耶利米说，这是神希望犹大领袖做出的回应吗？答案显然是否定的。他已经违反了原则。因此，我们得到了进一步的了解。

不只是一个人行了主眼中看为恶的事。他是一个被一己私利所吞噬的人。巴比伦将要来压迫人民，使他们处于奴役和奴役之下。

从某种意义上说，约雅敬的行为实际上就像出埃及记中的法老一样，因为他将以色列人置于奴役和压迫之下，以重建自己的宫殿。好吧，这就是约雅敬的邪恶和堕落。但这还不止于此，因为约雅敬还是一个绝对憎恨上帝之言的人。

我认为，约雅敬一生对上帝的先知怀有敌意，这种敌意与《旧约》中其他先知或国王的敌意一样强烈。当我们试图与某人分享基督时，我想我们有时都会遇到这样的反应，有人会对此非常愤怒和敌视。这通常意味着我们触动了他们生活的心弦。

我们触及了一个敏感的领域。我相信这正是约雅敬一生中发生的事情。上帝的话语直面了他。

因此，当他听到这些话时，他常常变得非常对抗和敌对。我们在《耶利米书》第 26 章中看到了第一个这样的例子。这一特殊事件似乎发生在约雅敬统治初期，也就是他 609 年登基不久之后。

耶利米书26章20节告诉我们，在耶路撒冷和犹大有另一位先知。我们对他了解不多。他的名字叫乌利亚。

乌利亚，就像耶利米一样，警告上帝计划带来的审判。经上说，他预言要攻击这座城市和这片土地。它用像耶利米那样的话语说道。

所以，乌利亚是耶利米的翻版。约雅敬听到这个消息后感到愤怒。愤怒到了要置这位国王于死地的地步。

乌利亚害怕自己的生命受到威胁，逃往埃及，尽一切可能试图逃离这个邪恶的国王。记住，他甚至不能和耶利米待在同一个房间里。但最终，约雅敬利用了他与埃及的政治关系。

第 22 节说约雅敬派了一些士兵去埃及。这些士兵是他的官员。第 23 节说，他们把乌利亚从埃及带出来，带到约雅敬王那里。约雅敬王用刀杀死了他，并将他的尸体扔进了平民的坟墓。

那么，约雅敬对上帝的话有什么反应呢？立即愤怒，暴力反对，迫害上帝的使者。你还记得在新约中，耶稣对耶路撒冷人民说，耶路撒冷，耶路撒冷，你们杀了先知。从创世纪中亚伯的血到历代志中撒迦利亚的血，你们犯了杀害先知的罪。

约雅敬确实这样做过。我们看到过各种愤怒的冲突：耶洗别和以利亚、亚哈和以利亚、亚哈斯和以赛亚。但我们很少看到国王真正处死先知。

约雅敬的一生中就有这样的事。现在，四年后，我们又要看到另一件事。公元前 605 年，耶利米传道 20 多年后，上帝命令他写下他的预言卷轴。

由于情况相当危险，耶利米躲了起来。耶利米的抄写员巴录拿走了那卷书。他抄录了审判的话语。

他去了寺庙，读了信息。那里的官员听到了这个消息，意识到事情很严重。

我们需要把它带给国王。所以，他们把卷轴带给国王。他们得到了倾听的机会。

他们开始读这段话。故事讲的是国王坐在他舒适的上层公寓里。壁炉里火光熊熊。

我们回到 22。我们记得他正在重建他的宫殿。他就在那里。

经文说，当他们向他宣读审判之言时，他没有恐惧，没有对上帝的回应，也没有谦卑。

没有悔改。相反，经文说，当他们把卷轴上的文字读给他听时，他拿起一把刀，一列一列地把它切下来，然后扔进火里。这就是约雅敬。

这是第三位国王，从 609 年到 597 年。现在，我们稍后会看看耶利米和卷轴的故事，以及第 36 章中的约雅敬。但我想再次提醒你们约雅敬的父亲约西亚。

在列王纪下 22 章中，先知和官员们将一卷书卷带给国王，国王需要听一听。这是新发现的。这是上帝的律法。

这件事已经被遗忘了一段时间。但约西亚知道那是什么。经文说，他谦卑自己。

他撕裂衣服。他敬畏主。他悔改了。

他回答道。这段经文与第 36 章的内容形成了鲜明对比。约雅敬并不敬畏上帝。

他没有撕裂自己的衣服，而是把书卷切碎了。它不是焚烧偶像和所有的东西，而是说他焚烧神的话语。约雅敬相信，凭借他的王权和权力，他可以搁置上帝的话语。

他会找出其他的答案。因此，约雅敬在位时间为 609 年至 597 年。他是耶利米的主要对手。

我真的相信，在他毁掉卷轴的时候，如果他能够接触到耶利米，如果他能够接触到耶利米的抄写员巴录，他就会对他们做与对乌利亚做的同样的事情。继约雅敬之后有第四位国王。公元 597 年，巴比伦人占领这座城市时，他的儿子约雅斤实际上已经登上了王位。

约雅斤今年 18 岁了。在此之前几个月，他的父亲去世了。有些人认为我们不知道约雅斤的死因。

有些人认为，也许犹大的一些人暗杀了他或处死了他，以此来安抚巴比伦人。也许如果我们除掉这个叛逆的国王，巴比伦人就不会再打扰我们了。但约雅斤于 597 年继位。

他今年 18 岁。但它再次告诉我们，他做了主眼中看为恶的事。这种特质和性格，就像约雅斤一样，这种特质符合他的性格。

因此，当尼布甲尼撒和巴比伦人于 597 年占领这座城市时，他就登上了王位。我无法想象约雅斤所经历的压力、恐惧和事情。他的名字也叫康尼亚（Conniah）。

但当巴比伦人进入耶路撒冷，占领耶路撒冷时，约雅斤被俘虏了。他成了巴比伦人的俘虏，与第二波流亡者一起被带走，流亡者中包括以西结和一大群犹大人。和约雅斤一样，他也将在囚禁中度过余生。

耶利米书第 22 章中，有一段关于约雅斤的经文，是写给犹大诸王的，这是审判的信息。这也是审判的信息，基于哥尼雅或约雅斤做了耶和华眼中看为恶的事。以下是经文。

第 24 节 耶和华说：我指着我的永生起誓，虽有犹大王约雅斤的儿子哥尼雅，就是我右手上带印的，我也必将你摘下来，交在寻索你命的人和你所惧怕的人手中，就是巴比伦王尼布甲尼撒和迦勒底人的手中。我必将你和生你的母亲扔到你未生之地，你也必死在那里。他们所愿意归的地，必不得归回。

康尼亚这个人是不是一个被人鄙视的人、一个破罐子、一个没人关心的器皿？为什么他和他的孩子们被扔到一个他们不认识的地方？哦，土地，土地，土地，听听主的话。然后，在第 22 章第 30 节，耶和华对约雅斤的最后一句话说，将此人记为无子嗣，是在世不得成功的人，因为他的后裔中没有一个能成功坐上王位。大卫再次统治犹大。好吧，这里使用了几幅约雅斤的图像。

首先，他被比作一个破罐子，一件毫无价值的陶器，而陶器是很常见的，可以用来做各种各样的东西。当你用完它后，你就把它扔到一边。约雅斤就像一个被扔到一边的日常锅。

他将没有孩子，因为他的儿子都不会继承他的王位。他的儿子都不会坐上王位。请记住，上帝对大卫说，我会给你一个儿子。

我会永远保留你的线路。这种安排似乎处于危险之中，因为约雅斤不会有一个儿子来继承他的王位，也不会继承他的王位。这段经文中使用的另一个图像是将约雅斤比作上帝的图章戒指。

我想花一点时间解释一下印章戒指的含义。印章是所使用的国王的私人印章。印章被压在粘土上，作为提供签名或权威的一种方式。

它代表了国王本人。主说的是大卫家，在我与大卫、大卫王的关系中，他们是我的印章戒指。我已经收养了他们。

我选择了他们。他们是我的人类副摄政者。他们为我伸张正义。

他们统治上帝的子民。他们是上帝指定的皇家副摄政王。他们代表上帝。

但主正在向约雅斤宣布，我要拿走那枚图章戒指，我要把它从我手里拿下来，然后把它扔到一边。所以，权柄、能力、祝福，所有与大卫家有关的东西，直到现在，神都把这些东西拿走了。约雅斤被带走，他在巴比伦度过了余生。

现在，当我们读到《耶利米书》第 52 章第 31 至 34 节时，即《耶利米书》中描述的最后一个事件、最后一个情节，这也是《列王记下》第 25 章的结论。这就是我们在那里读到的事件。它告诉我们，公元前560年，约雅斤倒台；他当时18岁。

他在那里待了 37 年。他从巴比伦监狱获释，获准与国王同桌吃饭。在约雅斤和他的儿子以及他 18 岁的儿子被抓获期间，犹大人民对复兴的大部分希望都与约雅斤有关。

所以，他是个重要人物，尽管他是个囚犯，尽管他不再是国王，尽管他只有 18 岁，而且只在那里待了三个月，但他代表着大卫家族的希望和未来。在耶利米书 52 章和列王记下 25 章中，书中的最后一个事件是，这位国王被释放出狱，并被允许与国王同桌吃饭。巴比伦文献是另一个圣经以外的资料，证实了我们在耶利米书中读到的内容，这是同一时期的配给文本。

它提到口粮是给约雅斤和他的儿子的。所以，这似乎也符合他受到优厚待遇，被允许在国王的餐桌上吃饭，并被释放出狱的故事。这有什么重要意义呢？这可能不是我们思考过太多的圣经故事。

约雅斤出狱后，我们甚至可能不知道约雅斤是谁。我认为，在《列王记》和《耶利米记》中，这代表着这是一件非常微小的事情，而且是一件非常小的事情。但即使是巴比伦王在这位大卫后裔的最后成员所表现出的仁慈，也提醒我们，这是一线希望，神并没有结束大卫的后裔。

我们可以想象，圣经作者本可以简单地说，约雅斤被带走，他成了囚犯，他死在那里，故事结束了。列王纪下并没有太多关于复兴的令人鼓舞的细节。故事的结局非常令人沮丧。

但最后提到的事件是约雅斤出狱。我们没有看到人民从流放中归来的故事。这几乎就像是一场在最后一幕到来之前就结束的电视剧。

但《列王纪》实际上是在大卫归来之前写成的。这一小段情节提醒我们，上帝对大卫家的计划还没有结束。因此约雅斤在 597 年被带走。

那是第二次被掳。最后，在以色列和犹大历史上的最后 11 年里，他们将由大卫家族的最后一位成员统治，他的名字叫西底家。我们在上一个视频中讨论了西底家，但我想回顾一下并只讨论几分钟。

他被巴比伦人拥上王位。巴比伦人在 597 年的这个时候并没有摧毁耶路撒冷。他们相信耶路撒冷仍然可以成为他们统治下的一个可行的省份和地方。

因此，他们让约西亚的另一个儿子西底家登上王位。但再一次，列王记中的评价，他做了主眼中看为恶的事。在《列王》中，国王在政治、军事或经济上取得的成就并不重要。

归根结底还是神的评价。对我们所有人来说都是如此。但西底家是一个软弱的统治者。

他在顺服巴比伦和反抗巴比伦之间来回徘徊。耶利米告诉他你无法生存。战争努力不可能成功。

你需要顺服巴比伦。当巴比伦人最终于 588 年入侵时，也就是这 18 个月，耶利米传达的信息是投降。这是避免破坏的唯一方法。

结果，鼓励抵抗的西底家军官将不断反对耶利米。他们要把他关进监狱。他们要把他扔进蓄水池里。

他们不希望他传播他的信息。再次回到第 38 章的那段经文，耶利米正在削弱我们士兵的力量。他告诉我们，我们不可能成功。

所以，我们需要让他远离我们的视线。我们需要让他远离人们的耳朵。西底家也同意了，并将耶利米关在监狱里。

我们在耶利米书 21 章、耶利米书 34 章、耶利米书 37 章、耶利米书 38 章中多次看到这种令人沮丧的事情，西底家对耶利米说，告诉我应该做什么。主告诉他，他却没有这么做。西底家说，请为我们祈祷，愿主施行奇妙的工作。

我认为他希望上帝介入并干预并拯救他。但同时，他又没有勇气去顺服、跟随神。将约雅敬放在西底家旁边很有趣。

他们并排关在监狱里。有人出于敌意和愤怒而不服从。有人出于软弱和恐惧而不服从。

但他们最终都没有听主的话。结果，巴比伦城被占领，或者耶路撒冷城被占领。西底家试图逃跑，但他被巴比伦人俘虏了。

他的儿子们被处决。他失明了。他被掳去，并作为囚犯死在巴比伦，因为他违背了耶和华的命令，也没有留意耶利米所说的话。

出于所有意图和目的，当我们来到这段历史的结尾，即对最后几位国王的调查时，看起来大卫的血统已经走到了尽头，这使得耶利米在书中要说的更加令人惊讶，将来，会有一个公义的枝子，出自大卫的后裔。耶利米书 23, 耶利米书 33。 耶利米书 30 章，当耶和华将人民从巴比伦的奴役中解救出来时，他们将事奉他们的王大卫，因为耶和华要恢复大卫的后裔。

我们稍后会看到一位名叫哈该的先知，他接受了耶利米关于印戒的预言，对约雅斤的孙子说，你现在已经成为耶和华的印戒了。主将这位大卫领袖带回他的手指上，并恢复他们的权力和权威。最终，所罗巴伯从未成为国王，但他指出了将成为国王的人，以及大卫家将如何再次成为上帝的印戒。

我们在耶利米的信息中看到审判大卫家的信息。我们还看到了希望的应许，这对于我们理解耶利米信息的背景和历史背景至关重要。

这是加里·耶茨博士关于耶利米书的第四次演讲。第四场会议将重点讨论以色列最后的国王以及与耶利米书的关系。