**Д-р Марв Уилсон, Пророки, занятие 27,
Исаия, избранные отрывки, часть 2**

© 2024 Марв Уилсон и Тед Хильдебрандт

Это доктор Марв Уилсон в своем учении о Пророках. Это занятие 27, «Избранные отрывки Исайи», часть 2.

Хорошо, давайте начнём со слова молитвы, пожалуйста. Вы были с нами всю эту неделю.

Мы благодарим Тебя за это, наш Отец, за то, что мы можем каждый день праздновать тот факт, что Ты провел нас через ночь и дал нам этот день, чтобы жить для Тебя. Спасибо, что Вы дали нам целостное понимание веры, что наша вера - это не переключатель, который мы выключаем и включаем, а всеохватывающее хождение с Вами каждый день, поскольку мы помним о Вас и всегда и при всех места, стремящиеся поставить вас на первое место, использовать вас и вашу силу в нашей жизни в любой ситуации. Благодарю Тебя за то, что Ты Бог всей жизни.

Вы претендуете на все сферы жизни, на все сферы, в которые вы просите нас включить вас. Мы молимся, чтобы это стало нашим опытом. Спасибо за пророка Исайю.

У пророков Израиля было так много трудностей в своем поколении, но мы можем видеть действие Бога в очень, очень трудные времена. Итак, мы можем надеяться и ободряться в этом. Помогите нам понять то, что мы изучаем сегодня, молюсь через Христа, Господа нашего. Аминь.

Хорошо, я предложил общий план поручения Исайи из трех пунктов. Просто в первых четырех стихах он видит Господа.

В стихах 5-8 он становится интроспективным и видит самого себя. Затем, в стихах 9-13, он получит посвящение, а затем увидит мир.

И вот эта встреча с Господом приводит к размышлению внутри себя и своего состояния, своей некомпетентности, а это именно то, что нужно Господу. И тогда его можно будет ввести в эксплуатацию, очистить. На самом деле, когда вы смотрите на этот второй раздел, который мы только что закончили, стихи 5-8 в нашей предыдущей лекции, глядя на себя, у него возникает такое убеждение: горе мне, я погиб.

У него такое признание: я человек с нечистыми устами. Он переживает Божье очищение. Он говорит: мой грех очищен.

И тогда он освящается. Вот и я, пришлите мне то послание меня, которое начинается с этого интересного еврейского слова «хине».

Хини – это своего рода выражение лица, привлекающее внимание. Мы читаем это несколько раз в великой главе Акеды Авраама, 22-й главе Книги Бытия. Вот я, или это я, или вот, я слушаю.

Это выражение, очень идиоматическое выражение, которое несет в себе идею: «Я готов, я готов, я слушаю, дайте мне следующую инструкцию». Я готов переехать. Итак, этот отрывок объясняет нам причину, по которой люди служат Богу.

Когда они разберутся со своей человечностью и греховностью, они смогут осознать, что служение не может осуществляться человеческими силами. И тем более, пророки являются примером этого, как представители Бога. Когда мы смотрим на третий основной раздел, который начинается с 9 по 13, он слышит слова: иди и скажи этому человеку.

Итак, цель его служения теперь будет раскрыта, и она в значительной степени в негативном смысле. По сути, его труды будут бесплодны. Это не будет иметь большого значения при выпуске средней школы или колледжа.

Вы выходите в мир неудачниками. Будьте здоровы. Обратите внимание на язык здесь.

Он говорит пророку: пойди и расскажи этому народу. Этот народ следует противопоставить многим местам в этом пророчестве, а также Иезекиилю и Иеремии, где используется слово ами, мой народ. Это термин любящей привязанности.

Это мои люди. Это иди, скажи этим людям. Это своего рода подход с большой палкой.

Из главы 1, к которой я сейчас перейду, мы знаем, что это были люди, нуждавшиеся в исправлении. Значит, он выражает здесь это удовольствие и презрение к своим соотечественникам. Далее следует один из интересных противоречий Священного Писания.

Помните, хиазма, структура АББА, где первый и последний элементы подобны, а второй и третий подобны. Суббота была создана для человека, а не человек для субботы. Когда дела идут тяжело, трудные идут вперед.

Традиция — это не мертвая вера живых, это живая вера мертвых. АББА. Итак, здесь у вас есть хиазм с шестью элементами, а не с четырьмя, что чаще встречается в Священных Писаниях.

Я упомянул об этом в недавней предыдущей лекции, когда мы немного говорили о поэтическом стиле. И в этом конкретном отрывке, стихах 9 и 10, он говорит: Будьте всегда слышащими, но никогда не разумеющими. Будьте всегда видящими, но никогда не воспринимающими.

Сделайте сердце этого народа мозолистым. Притупите их уши и закройте глаза, иначе они смогут видеть глазами, слышать ушами и понимать сердцем. Итак, язык здесь говорит нам об этих парадоксальных вещах, которыми будет заниматься пророк, когда он собирается изложить послание и в первую очередь получить очень негативный ответ.

Теперь, учитывая весь смысл Священного Писания с богословской точки зрения, я думаю, мы должны сказать, что это будет результатом слов Исаии. Он не хотел, чтобы люди познали Бога. И его воззвание к людям приведет к их жестокосердию и отвержению истины.

Короче говоря, они еще больше укрепятся в своем упрямстве. Целью проповеди Исаии было не произвести это. Скорее, именно это приводит к еще большему ослеплению сердец людей.

Проповедь Исаии не породила ожесточения сердца. Подобно притчам Иисуса, оно только разоблачило это. Притчи Иисуса и задача Исайи были очень похожи.

Для тех, кто не желает принять послание Исаии, эта истина недоступна. Они не собирались его находить или реагировать на него. А Исайя здесь просто излагает истину, предсказание, что они этого не поймут и не воспримут.

Их сердца были бы мозолистыми, а глаза были бы тусклыми. Итак, этот ответ видит Бог. И зло, или отсутствие реакции, или упрямство, или слепота, хотя это и парадоксально, действительно исходят из сердца человека.

Конечно, мы не можем обвинять Бога в злых намерениях. Опять же, наша работа, как и у пророков Израиля, — провозглашать Божью благую весть. То, как реагируют на это слово, во многом зависит от человеческого сердца.

Пророка, конечно, не воодушевило бы услышать такое слово, что его служение не будет популярным. И вот, он вскрикивает с вопросом в 11 стихе. Доколе длится эта слепота, упрямство, черствость, тупость слуха? Как долго это будет продолжаться? И ответ, кажется, находится в следующих стихах, пока народ не будет изгнан из Иудеи, изгнан из Иерусалима.

Обратите внимание на следующее. Пока города не останутся разрушенными и без жителей. Дома остались заброшенными, а поля были разрушены и опустошены.

До тех пор, пока Господь не отошлет всех далеко и земля не будет полностью оставлена. И хотя язык здесь, возможно, в некоторой степени гиперболичен, потому что, если он имеет в виду 586 год, то вполне возможно, что это свержение Иерусалима при Навуходоносоре. Конечно, были некоторые люди, которых оставляли на этой земле, чтобы они ухаживали за виноградниками, как мы знаем, как сказано в Священных Писаниях, Ям Хаарец, народ этой земли.

Но язык говорит, что всех уберут куда подальше, кроме того, тогда он уточняет, что останется десятая часть. И здесь он вводит тему остатка. Остался бы выживший остаток.

Независимо от того, как часто казалось, что народ уничтожается, будь то в 701 году, при жизни Исайи, Сеннахирим постучался в двери Иерусалима и очистил 46 городов-крепостей Иудеи, или другие нападения, и особенно в моем случае, нападение Навуходоносора, однако Бог собирался сохранить спасительный остаток, выживший остаток, который останется в Иудее. Он говорит об этом так: терпентин и дуб, когда их срубают, оставляют пни, поэтому святое семя будет пнем на земле. Другими словами, верных людей будет немного.

В пне есть жизнь, и после обрезки ветвей Бог все же может снова вдохнуть в него жизнь. Мы вернемся к этой садоводческой метафоре, когда будем говорить о том побеге, который выходит из пня Иессея, который является частью пророчества Исайи, или о праведной ветви, о которой говорит Иеремия. И это имеет мессианский смысл.

Итак, здесь описаны обстоятельства пребывания остатка, возможно, после возвращения из плена. Нация переживет процесс возрождения. Оно не было полностью мертвым.

Оно будет состоять из остатка. Итак, имя собственного ребенка Исаии, которое появляется в следующей главе, Шеар-Иашув, остаток, вернется. Эта тема о Боге, действующем через праведный остаток, является основной темой Священного Писания.

Теперь я хотел бы перейти к первой главе пророчества, которая на самом деле представляет собой картину резкого обвинения Бога в адрес Своего народа. В частности, народ Иудеи. И хотя язык в главе 1 в некотором смысле не соответствует пророческому языку, иногда крайний и гиперболический в своем описании, это картина того, что чувствует Бог.

И когда вы читаете Гешеля и знаете что-то о пафосе Бога, вы поймете, как сильно и лично Он заботится и насколько Он тронут положением Своего народа. И этот мятежный народ на протяжении всей первой главы описывается и анализируется в его греховном состоянии. Книга открывается этим выражением — видением об Иудее и Иерусалиме.

Видение не всегда используется в том смысле, что пророческие видения, как мы видели это у Амоса, пяти видений, или у изображения Иезекииля, видение сухих костей. Но здесь, похоже, используется откровение вообще. Одна из наших наиболее неправильно понимаемых пословиц – это Притчи 29:18, хацон, слово, обозначающее видение, где нет видения, люди погибают.

Это означает пророческое откровение. Далее следует линия , в которой Тора игнорируется, и люди дичают. Другими словами, когда люди игнорируют откровение, данное Богом, которое является сдерживающей силой в обществе, они делают это, и это приводит к анархии.

Итак, откровение важно, и я думаю, что здесь оно используется в этом общем смысле, а не в точных образах видений, которые описаны так, как мы видели это у Амоса. О каком еще пророке вы вспоминаете в начале книги? Вот, небеса, послушайте, земля, и Господь начинает обличение Своего народа. Что это вам напоминает? Точно как Мика.

Бог собирается привлечь Иуду к ответственности. Язык очень похож, как мы видели в Михея 6, на Реве, судебный процесс завета, спор и полемику, которую Бог ведет со Своим народом. Итак, это обвинение очень похоже на 6-ю главу Михея, в том широком смысле слова, где избранный народ Божий оказывается на скамье подсудимых.

И Бог является судьей или истцом в данном конкретном случае, и Он предъявляет обвинение Иуде, который является ответчиком. Мы видели в Михе холмы, которые выступали в качестве присяжных и свидетелей обвинения Яхве. И здесь мы имеем параллель, где небо и земля как бы находятся там, все творение готово слушать Всевышнего, который будет говорить.

И они здесь, чтобы поддержать Его жалобу. И Божий народ виновен по ряду пунктов, в которых Он собирается предъявить им обвинение. Первое обвинение содержится во втором стихе, где Он использует слово бунт.

Это мятежный народ. Итак, слово, которое Он использует здесь, — паша, и это слово означает сознательно идти против власти. И это разрыв правовых отношений, восстающих в этом смысле против Бога, стремящихся свергнуть Бога.

Вместо этого теперь авторитетом становится собственное эго, собственное «я». Итак, это слово, которое иногда в Писании переводится как бунт и неподчинение Израиля Его воле. Обратите внимание, как Он ведет к этому.

Он говорит: я детей вырастил и воспитал, а они взбунтовались. Что-то вроде той же темы снова у Мики. Помните, как Он говорил о том, что выведет их из Египта и даст им, как Своим сыновьям, все виды благодати?

Вспомните имена лидеров древнего Израиля, которые Он дал им: Моисея и Аарона. И это были проявления Его благодати. И Он принял Израиль как нацию сыновей, но они восстали против Его власти.

Они не подчинились. И снова напоминание об этом перевернутом царстве, с которым мы знакомимся, когда приходим к Писанию. Это битва человеческой воли против божественной воли.

Царство Божие требует подчинения Его власти. И битва, которую мы ведем через Писание, во многих отношениях — да, это битва богов, но это также битва воли. Кто сядет на престол жизни Израиля? Не только царя в Иерусалиме, но чьей воле они подчинятся? Что ж, Тора определила эту волю для повседневной жизни.

Затем он продолжает говорить о том факте, что Израиль невежественен. Бык знает своего хозяина. Боже мой.

Осел знает, кто приходит к яслям. Или кроватка или стойло, чтобы дать ему еду. Даже эти животные, заметьте, Он упоминает двоих, которых вы найдете в Десяти Заповедях.

У них был Шаббат, поэтому они были очень близки к общине. Бык и осел, Джон Дир, ферма библейских времен. Это были очень, очень важные животные.

И у них есть дух благодарности. Они знают и ценят своих владельцев, которые убирают их стойла, ухаживают за ними и кормят. Но Израиль не знает и не признает, кто это.

Итак, Он выходит тогда с такими словами: Мой народ не разумеет. Первое из 23 мест в книге Исайи, где используется термин привязанности: Ами, Мой народ. Третье беспокойство, которое его беспокоит, можно найти в стихе 4, где Израиль оказался неверным в своих отношениях с Богом.

И в стихе 4 он начинает с Параномазии. Ранее мы видели Параномазию в одном из видений Амоса. Кайитез и Катез играют словами.

Параномазия. Как он начинает стих 4? Он начинает это с хой гой. Хой гой.

Хой — одно из величайших ругательств, терминов, выражающих глубокие чувства и выражения, которые являются частью еврейского, а иногда и идишского словаря. Слово сложно перевести одним словом. Слова, выражающие эмоции.

Увы, или горе, или что-то в этом роде. Гой означает нация. Итак, привет, Гой.

Увы, нация. Это то, что мы называем на иврите конструкцией буги-вуги. Хой Гой.

Ой вей, ты уже слышал это раньше, да? Что на идише означает «о, боль». Итак, вы могли бы перевести это, о, нация. Итак, Ой Гавалт.

О, силы. Гавалт — это идишское слово, пришедшее через немецкий язык. Ага.

Да, мне нравится твой комментарий. Когда они были народом, как мы знаем из Бытия 12, Бог говорит Аврааму: «Я сделаю тебя Гой Гадолом, великим народом». Итак, используется нация в начале истории Израиля.

Не только для иностранных государств, но и для Гой. Сейчас, в современном мире, Гой определенно является уничижительным словом. Когда слово произносится из уст еврея в адрес нееврея, оно означает бесчувственного человека, обычно антисемита.

Это уничижительный, негативный термин. Кто-то бессердечный. В данном конкретном случае он включает в себя всех, кто использует это слово «нация».

Он называет их грешными. Это слово «греховный» — наш друг хата, которое, собственно, означает, что они промахнулись, они сбились с пути, что довольно близко соответствует Хамартано в греческом Новом Завете, который, например, в Послании к Римлянам говорит о результате греха, идущего по пути греховности. свой собственный путь. Итак, упущение Божией цели в жизни, падение с пути, сбивание с пути, склонение в ложном направлении употребляет здесь причастную форму, подразумевающую, вероятно, идею непрерывного рода действия.

Это люди, обремененные чувством вины, отродье злодеев, дети развращения. Здесь он делает все возможное. Когда он использует слово «коррупция», на самом деле это слово искаженное, изогнутое.

Итак, если праведность — это Божья точность, прямота и правильность, то, что мы в греческом мире назвали бы ортодоксальным, прямым или правильным мышлением, то Израиль крив, извращен и извращен. Этот корень эйвон собственно означает отклонение от стандарта, прямой стандарт. Итак, Израиль, подобно тому, как мы видели отвес у Амоса, отпал и склонился к собственному уничтожению.

В стихе 4 мы впервые знакомимся с выражением «Святой Израилев». Я упоминал ранее; это часто используется в качестве аргумента теми, кто придерживается единства книги, что Исайя, сын Амоса, написал все пророчество, потому что это уникальное выражение равномерно распределено между Исайей 1-39, где оно встречается 14 раз, и Исайей 40. -66. Позвольте мне перефразировать это.

Оно используется 12 раз в Исаии 1–39 и 14 раз в Исаии 40–66. Итак, очень равномерно распределены. И, конечно же, несмотря на то, что за пределами пророчества Исаии оно используется всего 5 раз, это, безусловно, один из его ключевых терминов.

Говоря об этом, мы только что видели в главе 6, кто отделен от его творения. И особенно это греховное творение, где он явно дистанцируется, потому что они призваны быть святым народом, как и их создатель. Но они отвернулись от него.

Затем, в стихе 5, продолжая свое обвинение, он описывает Израиль как своего рода боксера, которого бьют и бьют по всем частям тела. Повсюду язвы и синяки. Гнойные, гнойные язвы.

И внешне Израиль побеждён. У нее повреждена голова. И внутри, сердце.

Итак, снаружи и внутри. Голова и сердце. Вы видите это параллельным образом.

В теле больше нет здравого смысла. Иногда мы слышим эту идиому на английском языке, от макушки до ступней. Ну, это происходит прямо здесь, в Писании.

От макушки головы до подошвы ног. Итак, он говорит, что затронут весь человек. Только раны, рубцы и открытые язвы, не очищенные, не перевязанные и не смоченные маслом.

Я подозреваю, что самым популярным современным изображением этого является фотография Мела Гибсона, на которой Иисус испытывает обращение с римскими солдатами во время «Страстей Христовых», где вы смотрите на человеческое тело, настолько окровавленное, в синяках и избитое, насколько вы можете себе представить это визуально. . Конечно, Исайя 53, стихи 4 и 5, ставшие вдохновением для фильма Мела Гибсона, открывающегося цитатой из Исайи. В 54-й главе Исаии, ссылаясь на 53-ю главу Исайи 53, стихи 4 и 5, которые послужили вдохновением для его фильма, Он, несомненно, взял на Себя наши немощи, Он был поражен Богом, поражен Им, пронзен за наши преступления, сокрушен за наши беззакония.

И наказание, принесшее нам мир, было на Нем, и ранами Его мы исцелились. Итак, тот образ страдающего слуги в главе 53. Теперь есть еще один страдающий слуга.

Израиль – это Авед-Яхве. Эти слова не применимы исключительно к Иисусу. Но в пророчестве Исайи — это сам народ Божий, который в совокупности является страдающим слугой.

Авторы Нового Завета, конечно, оттачивают образ страдающего слуги и применяют его конкретно к одному человеку. Но Израиль призван быть слугой Божьим. И она в очень печальном состоянии.

Избитая, раненая, по всему телу рубцы, немощи и раны. Последняя строка в стихе 6 говорит: «Израиль не смягчил свои раны маслом». Каковы три или четыре основных применения масла в Библии? Ладно, его используют в церемониальных целях.

Вы получаете лечение маслом. У вас Самуил берет рог Шемина и оливковое масло. Я говорю «Шемин», потому что, когда вы слышите слово «Гефсимания», место, где прессовали оливки, вы слышите слово «Шемин», которое в еврейском Библии означает масло.

А в Гефсиманском саду растут огромные, почтенные старые оливковые деревья. Какое еще масло использовалось, кроме помазания? За что? Ладно, так менора работала в храме. Нужно было масло для семисвечника.

Шемин. Есть ли еще места, где масло использовалось во времена Ветхого Завета? Как это вошло в историю доброго самаритянина? Верно, и это аналогично тому, что мы имеем здесь: заживление ран маслом. Его использовали в лечебных целях.

Помазание ран. В каждом доме древнего Израиля всю ночь использовалось масло. Как и где? В детстве у вас когда-нибудь в комнате был ночник? Ладно, обычно всю ночь в доме горели масляные лампы.

Начиная с четырехструйного источника во времена Авраама. Конечно, во времена Исаии. Излив один, но лампа была открыта.

Это было больше похоже на блюдце, несколько с закругленными краями, несколько загнутое по краю и удерживаемое фитилем. Итак, масло было использовано для лампы. Как госпожа Исайя использовала масло каждый день? Готовить, да.

Это верно. Она использовала то, что мы сегодня называем маслом, для самых разных целей. Масло было очень важно.

Оливковое дерево. Готовим тела? Я так не думаю. Иногда тела можно было помазать благовониями, особенно из-за запаха тел.

Я не думаю, что тела были только от ран, но и не после смерти. Теперь, когда вы понимаете оливковую промышленность Средиземноморья, Рим или Италия являются крупнейшим производителем оливок в библейском мире. Итак, что же делает Павел, когда пишет в 11-й главе Послания к Римлянам о метафоре Израиля как оливкового дерева? И он пишет свое письмо в Рим, крупнейшую страну-производителя оливок в Средиземноморье.

Греция и Испания, кстати, тоже являются крупными производителями оливок. Очевидно, что-то из этого есть в Израиле, немного в Египте, но это было очень важно для экономики. Страна ваша опустошена, стих 7, города ваши сожжены огнем, поля ваши опустошены чужеземцами прямо перед тем, как вы опустошены, как будто их разрушили чужеземцы.

Эта земля Иудеи подвергнется вторжению иноземцев и будет захвачена. Затем он обращается к этим людям с таким интересным словом: дочь Сиона. Это, очевидно, синоним Иерусалима, но дочери Сиона.

В библейские времена города обычно назывались в женском роде. Само слово город, ухо, женского рода. Но это Бат Сион, дочь Сиона.

Наверное, выражение нежности. Будь то бен или летучая мышь, сын или дочь, оно часто используется в отношении принадлежности к категории или группе. Итак, это способ обращения к иерусалимцам, возможно, с нежностью, к тем, кто принадлежит этому прекрасному городу.

И вот как это классифицируется. И все же этот город останется, как убежище в винограднике, как временный навес из ветвей и листьев или как хижина в поле дынь или огурцов, как осажденный город. Если бы Господь Всемогущий не оставил бы кого-нибудь в живых, мы стали бы подобны Содому и были бы подобны Гоморре.

Мы снова возвращаемся к теме остатка. Содом и Гоморра стали нарицательными в Священном Писании. Таким образом, в общине устная передача веры жителей Иерусалима теперь напоминала о временах Авраама, которым было более тысячелетия.

И если мы датируем Авраама где-то около 1900 года, возможно, столетием или двумя позже, учёные не единодушны в этом вопросе, но мы датируем Исайю 8-м веком. Итак, с 18 по 8 век – это тысячелетие. Когда эти два города были разрушены, Содом и Гоморра, разрушены огнем и серой, не осталось и следа.

Фактически, по сей день города были настолько полностью разрушены, что археологам еще предстоит окончательно найти, где эти города находятся. Возможно, великое вулканическое низвержение этих городов. Мы просто не знаем.

Но именно Господь оставляет остаток. Только по Его благодати они не стали подобны Содому и Гоморре. Опять же, тема Священного Писания заключается в том, что Бога всегда больше заботит качество, чем количество.

Он работает с остатком. Служение Иисуса было бы оценено плохо. 120 человек после трёхлетнего служения по современным меркам.

Однако 11 из этих 12 были готовы умереть мученической смертью. Они верили так же глубоко, как и Его последователи, в то, чему Он учил. Итак, Бог всегда действовал через идею остатка.

Интересно, как в Послании к Римлянам 9:29 этот стих взят из этой темы остатка, которая включает в себя вас и меня, хотите верьте, хотите нет. Не просто еврейский остаток, но Павел расширяет значение этого понятия с точки зрения верующих из язычников. Итак, Римлянам 9:29. Это точно так же, как ранее сказал Исаия: если бы Господь Вседержитель не оставил нам потомков, мы стали бы подобны Содому и стали бы подобны Гоморре.

В этом праведном остатке Божье призвание охватывает как верующих евреев, так и язычников. И следующий стих говорит: «Что же нам сказать?» Что язычники, не стремящиеся к праведности, обрели ее, праведность по вере. Итак, тема остатка – это те, кто живет верой.

Последнее, что я хочу сказать сегодня, — это бессмысленность фальшивого и бессердечного поклонения. Эти жители Иерусалима, начиная со стиха 5, поскольку они действовали нечестиво, как Содом и Гоморра, отвернулись от Божьего откровения. Внешне они все еще совершали религиозные действия. Он говорит здесь о всесожжениях овнов, туке откормленных животных.

Мне не нравится кровь быков, ягнят и козлов. Это снова возвращает нас к Михею 6, верно? Отвергает ритуал, отвергает церемонии. Что вы думаете? Я просто хочу усиления системы жертвоприношений.

Он говорит: когда ты предстанешь передо мной, что это за попрание в моих судах? Наверное, люди приходят, заполняя святые места, но это оскорбление божества. Поскольку они приносят бессмысленные подношения, их сердце не синхронизировано с внешней церемонией. Поэтому, говорит он, перестаньте приносить эти бессмысленные подношения.

Опять же, Исайя теперь делает поворот, который становится мегатемой, если не доминирующей темой в учении Иисуса. Иисус не придерживается внешней религии. Иисус обычно говорит об искренности сердца, непрощении, внутренних делах, недостатке любви, недостатке братства, отвечая на вопрос о любви к Богу.

Иисус не призывал к ужесточению правил или предписаний, ритуалов или церемоний. Итак, Исаия говорит о новолуниях, субботах и священных собраниях. Бог говорит: душа моя ненавидит все это.

Они стали для меня обузой. Я устал от них. Даже если ты протянешь ко мне руки в молитве, я закрою глаза.

Я не буду смотреть на тебя благосклонно, потому что твои руки полны крови. У меня есть друг, который написал книгу по истории христианско-еврейских отношений. И он использовал этот термин для названия своей книги «Руки полны крови».

Насилие, которое исторически церковь причиняла еврейскому народу, является еще одной темой. Но здесь руки Израиля полны крови. То есть они были виновны в неправоте.

Итак, потом будет призыв сделать что-нибудь с этими окровавленными руками. Призыв, который мы услышим на следующем занятии, будет касаться очищения этих рук. И это будет все на сегодня.

Это доктор Марв Уилсон в своем учении о Пророках. Это занятие 27, «Избранные отрывки Исаии», часть 2.