**Доктор Роберт Ванной , Короли, Лекция 2**© 2012, доктор Роберт Ванной , доктор Перри Филлипс и Тед Хильдебрандт

 Помимо комментариев, которые я перечислил на сегодня, у меня есть статья Дж. Бартона Пейна по хронологии в *Зондерванской иллюстрированной энциклопедии Библии .* Моя цель заключается не в том, чтобы вы прорабатывали детали за деталями — это очень сложный материал, — а в том, чтобы дать вам некоторое представление о принципах, которые можно применить к этим хронологическим данным, чтобы разрешить некоторые очевидных проблем, особенно в том разделе, где он говорит о датировке года вступления или года невступления, а также о совместном регентстве, когда год начинается, будь то начало весны или начало осени. Подобные вещи во многом помогли решить большинство хронологических проблем.
 Еще я хотел бы, чтобы вы хотя бы имели представление о том, как вообще получить абсолютные даты. Если вы помните, в начале этой статьи Пейн говорит, что в вавилонской, ассирийской и египетской хронологиях есть определенные моменты, когда то, что происходит в ассирийских записях, может быть связано с чем-то, что происходит в библейском материале. Это дает фиксированную точку, потому что они могут сравнить вавилонские и ассирийские записи и быть вполне уверены в том, что имеющиеся у них даты точны, поскольку ассирийские записи относятся к более раннему периоду и привязаны к солнечным затмениям. По солнечным затмениям можно определить годы.
 Таким образом, вы можете получить фиксированную дату в определенный момент библейской хронологии, например, 841 г. до н.э., когда Ииуй отдает дань уважения Салманассару III. Об этом упоминается в ассирийских летописях. Об этом также упоминается в библейских записях. Когда вы получите такую фиксированную точку, вы сможете двигаться вперед и назад от нее. Поскольку у вас есть синхронное правление, вы можете вернуться к более ранним временам Ииуя или перейти к более ранним временам Ииуя, и относительно этих фиксированных точек вы можете установить хронологию Израиля. Другой — битва при Каркаре в 853 г. до н. э. и участие в ней Ахава. Это дает еще одну фиксированную точку.
 Моя цель в этих примерах заключалась лишь в том, чтобы дать вам некоторые основные идеи хронологии . Вы можете потратить значительную часть своей жизни, если захотите освоить детали сложности некоторых из этих проблем.
 Хорошо , с этого момента я хочу взять наброски 1 и 2 Царств и начать работать с самим текстом. Я не уверен, как долго это будет продолжаться, но я собираюсь подчеркнуть некоторые детали Соединенного Королевства при Соломоне, то есть римской цифры I. Я думаю, что в этом разделе есть вещи, которые можно заметить, и это в принципе действительно применимо ко большей части остального материала в 1 и 2 Царств. Я думаю, что материал о Соломоне имеет особое значение. Фактически, я, вероятно, потрачу больше времени на Соломона, а затем больше времени на Илию и Ахава, чем на какой-либо другой раздел. «А» — «Вводный материал». Это ваш план 3 Царств. Там есть два подпункта: «1» — это «Наследование престола Соломона, 3 Царств 1:1–2:12». Это наш первый раздел. Теперь несколько комментариев по этому разделу. Я не собираюсь это перечитывать. Вы уже сделали это и прочитали комментарий к этому, так что я думаю, вы знакомы с основным содержанием 1:1–2:12. В этом разделе основной вопрос заключается в том, кто станет преемником Давида. Это вопрос, который появляется в этом разделе. Это вопрос, который не нов для этого раздела. Это вопрос, который уже рассматривался ранее; на самом деле, к этому вопросу обращались еще до рождения Соломона. Хотя у Давида было много сыновей, Господь сказал Давиду, что у него будет еще один сын (это было до рождения Соломона), который станет царем после него и построит храм. 2 Царств 7, стих 12, я думаю, вы бы сказали, это почти кульминация книги 1 и 2 Царств, которые на самом деле представляют собой одну книгу. Здесь Господь устанавливает свой завет с Давидом и говорит, что у него будет династия, которая будет существовать вечно, но в контексте этого обещания в стихе 12 он говорит: «Когда дни твои закончатся и ты успокоишься с отцами твоими, Я воскрешу потомство твое, которое станет преемником тебя, которое произойдет из наших тел, и Я утвержу его царство. Он тот, кто построит дом Имени Моему, и Я утвержу престол царства его навеки. Я буду ему отцом, а он будет моим сыном». Если вы сравните это с 1 Паралипоменон 22:8–10, вы прочтете там: «Вы пролили много крови и вели много войн. Не строй дома имени Моему, потому что ты пролил много крови на земле пред глазами Моими. Но у тебя будет сын, который будет человеком мира и покоя, и Я дам ему покой от всех врагов его со всех сторон. Его имя будет Соломон, и Я подарю Израилю мир и покой во время его правления. Он тот, кто построит дом имени Моему». Итак, вы видите, это стало очень ясно из объявления Господа Давиду задолго до событий в 3 Царств 1 и 2, где вы действительно находитесь на этапе преемственности. Было совершенно ясно сказано, что Соломон должен был стать преемником Давида и тем, кто построит храм.
 Теперь , когда родился Соломон, ему дали имя Джедидия ; это во 2 Царств 12:24-25. Это произошло после случая с Давидом и Вирсавией, за который Нафан упрекнул Давида в главе 12. В стихе 24 вы читаете: «Тогда Давид утешил жену свою Вирсавию, и пошел к ней, и лег с ней. Она родила сына, и назвали его Соломоном. Господь любил его; и так как Господь любил его, он послал через пророка Нафана сказать ему имя Иедидия ». « Джедидия » означает «возлюбленный Господом». Итак, Соломон занимает то особое место, которое ему отведено. Он должен стать преемником Дэвида. Он любим Господом. Он должен построить храм. Он назначен преемником Давида.
 Интересно , что эта особая привилегия, как вы могли бы сказать, дана Соломону, потому что, вероятно, это не то, чего вы могли ожидать. Соломон не первенец Давида. При естественном происхождении можно было бы ожидать, что право будет иметь первенец. Но вы помните, что это довольно распространенная вещь в Писании. Не Измаил, а Исаак был обещанным или линией обетования, что касается обещанного семени, а Измаил родился до Исаака. Не Исав был первенцем, который исполнил Божье обещание, а Иаков. Самуил помазал на царство не старшего сына Иессея. Помните, когда он пришел в дом Иессея и приказал всем сыновьям Иессея предстать перед ним, старшие вышли вперед, и они даже не подумали привести Давида к Самуилу, потому что не думали, что он будет считаться. А ведь он был именно тем , самым младшим, которого избрал Господь. Итак, у вас есть много примеров такого рода, и мне кажется, что Бог желает подчеркнуть, что осуществление Его плана искупления не следует приписывать правам, силам или способностям человека. Ничего подобного, но это его работа и его суверенный характер, который продвигает вперед его работу искупления.
 Разумеется , Божий выбор не всегда принимается; помните, что Исав так же, как и Исаак, действовали против суверенного выбора Бога. Исав хотел этого благословения, и Исаак был готов дать его ему, но в разгар всей этой интриги, как вы помните, то благословение, которое предназначалось Иакову, пришло к Иакову, хотя Исаак думал, что он дает его Исаву.
 В первой главе Книги Царств 1 у вас похожая ситуация в том смысле, что Господь назначил преемника, но Адония не был готов принять это. Таким образом, вопрос в 3 Царств, в первых двух главах, заключается в том, будет ли Божья воля следовать в вопросе преемственности Давида или какие-то другие соображения будут преобладать. Адония был старшим оставшимся сыном Давида, по крайней мере, так кажется. Вы помните, что Авессалом и Амнон были мертвы. Амнон оскорбил свою сестру Фамарь, и за это Авессалом приказал убить его. Позже Авессалом ушел в изгнание, а вернувшись, спровоцировал восстание против Давида. В конце концов он был убит после этого восстания. Итак, Амнон и Авессалом были мертвы.
 Адония теперь делает свой шаг, чтобы стать преемником Давида на троне. Он, несомненно, знал, что Соломон был назначен преемником, но вы читаете в стихе 5 3 Царств 1: «Теперь Адония , чьей матерью была Хаггит, выступил вперед и сказал: «Я буду царем». Он выдвинул себя. Я думаю, можно сказать, что его не устраивало то место, которое дал ему Бог, и он хотел узурпировать трон себе. Так что же ему делать? По сути, он планирует революцию, и я думаю, здесь вы видите настоящий контраст между Адонией, который выдвигает себя, а затем выдвигает все эти планы по захвату трона. Вы видите реальный контраст между ним и Давидом, который, хотя у него было несколько возможностей и был назначен Богом занять трон, он отказался это сделать . Он хотел получить это из руки Господней; он не хотел убивать Саула. Он не поднял руки на помазанника Господня. Я думаю, вы видите, что Адонией управляет другой дух. Он добивается престола интригами и тайными методами.
 В стихе 7 вы читаете: «Адония совещался с Иоавом, сыном Саруи, и со священником Авиафаром». Иоав был военачальником и, конечно же, Авиафар был священником, и они оказали Адонии свою поддержку. «Но Садок священник, Бения , сын Иодая , Нафан пророк, Семей , Рей и особая стража Давида не присоединились к Адонии . Затем Адония принес в жертву овец, крупный рогатый скот и откормленных телят у Камня Зохелет возле Эн- Рогеля . Он пригласил всех своих братьев, сыновей царя и всех иудеев, которые были царскими чиновниками, но не пригласил Нафана-пророка или Ванею, особую стражу своего брата Соломона». Поэтому Адония тщательно выбирал, кого он собирается привлечь к этому плану — людей, в которых он по какой-то причине был уверен, что они не предадут его, но поддержат. Он собирает этих людей вместе, чтобы провозгласить себя королем. В стихе 7 он ищет помощи у Иоава и Авиафара , но намеренно не приглашает Нафана, Ванею , особую стражу или своего брата Соломона. Но обратите внимание, что он приглашает священника дать религиозную санкцию его революции. Он хочет прикрыть это дело какой-то религиозной санкцией. Поэтому он приглашает священника Авиафара и (стих 9) «приносит в жертву овец, крупный рогатый скот и откормленных телят». Он пытается использовать эту религиозную санкцию для достижения своих собственных целей, своих собственных целей, и я думаю, вы могли бы сказать, что это связывает имя Господа с его революцией, хотя это и является преднамеренным нарушением выраженной воли Господа.
 Глава 1 с этого момента содержит четыре разговора между двумя людьми. Первый из них находится в стихах 11-14 между Нафаном и Вирсавией: «Тогда Нафан спросил Вирсавию, мать Соломона: «Разве ты не слышала, что Адония, сын Хаггит, стал царем без ведома господина нашего Давида?» А теперь позвольте мне посоветовать вам, как вы можете спасти свою жизнь и жизнь вашего сына Соломона. Войди к царю Давиду и скажи ему: «Господин мой царь, не клялся ли ты мне, рабу твоему: «Неужели Соломон , сын твой, будет царем после меня и сядет на престоле моем?» Почему же тогда Адония стал царем?» Пока вы еще разговариваете с королем, я приду и подтвержу ваши слова». Итак, Натан знает о том, что происходит, и предупреждает Вирсавию об опасности, которую Адония представляет как для нее, так и для ее сына. Это в стихах 11-14.
 В контексте того времени и, вероятно, даже почти любого времени, узурпаторы трона нередко убивали всех возможных претендентов на трон, чтобы обеспечить свое положение. Так что в реальном смысле жизни Вирсавии и Соломона были в опасности. Поэтому Натан советует Вирсавии сообщить Давиду о том, что происходит. Это первый разговор в стихах 11-14.
 Второй находится в первой главе, стихи 15-21, между Вирсавией и Давидом. Вы читаете: «И пошла Вирсавия навестить престарелого царя в его комнате, где его сопровождала Ависага Сунамитянка. Вирсавия низко поклонилась и преклонила колени перед царем. — Чего ты хочешь? — спросил король. Она сказала ему: «Господин мой, ты сам поклялся мне, рабу твоему, Господом Богом твоим: Соломон, сын твой, будет царем после меня, и он сядет на престоле моем». Но теперь Адония стал царем, а ты, господин мой царь, не знаешь об этом. Он принес в жертву множество скота, откормленных телят и овец, и пригласил всех царских сыновей, священника Авиафара и военачальника Иоава, но не пригласил Соломона, слугу твоего. Господин мой царь, взоры всего Израиля обращены на тебя, чтобы узнать от тебя, кто сядет на престоле господина моего царя после него. В противном случае, как только мой господин царь будет похоронен вместе со своими отцами, со мной и моим сыном Соломоном будут обращаться как с преступниками». Поэтому она напоминает Давиду о клятве, которую он поклялся, что Соломон станет его преемником. Затем она рассказывает ему о революции Адонии и поддержке, которую он получил, в частности, от Иоава и Авиафара .
 Затем третий разговор происходит между Нафаном и Давидом в стихах 22-27: «Когда она еще разговаривала с царем, пришел Нафан пророк. И сказали царю: «Пророк Нафан здесь». И он подошел к царю и поклонился лицом до земли. Нафан сказал: «Объявил ли ты, господин мой царь, что Адония будет царем после тебя и что он сядет на твоем престоле?» Сегодня он спустился и принес в жертву большое количество крупного рогатого скота, откормленных телят и овец. Он пригласил всех царских сыновей, военачальников и священника Авиафара. Сейчас они едят и пьют с ним и говорят: «Да здравствует царь Адония !» А меня, раба твоего, и Садока священника, и Ванею, сына Иодая, и раба твоего Соломона он не пригласил. Неужели мой господин король сделал это, не сообщив своим слугам, кто должен сидеть на троне моего господина короля после него?»» Входит Натан, и я думаю, что это довольно дипломатический способ подойти к вопросу. Вместе с Давидом он выражает удивление по поводу провозглашения Адонии царем и как бы спрашивает Давида, санкционировал ли он это.
 Последний разговор — это стихи 28-31 между Давидом и Вирсавией, и там вопрос решен: «Тогда царь Давид сказал: «Позови Вирсавию». И она пришла к царю и стала перед ним. Тогда царь поклялся: «Как жив Господь, избавивший меня от всякой беды, так и я непременно исполню сегодня то, что клялся тебе Господом, Богом Израилевым: Соломон, сын твой, будет царем». после меня, и он сядет на престоле моем вместо меня». Тогда Вирсавия низко поклонилась лицом до земли и, преклонив колени перед царем, сказала: «Да живет господин мой царь Давид вовеки!» место, и дело сделано. Садок и Нафан помазывают его, трубят в трубу и кричат: «Да здравствует царь Соломон». Об этом объявлено народу.
 Когда новости об этом достигают Адонии при такой сильной поддержке со стороны самого Давида, он понимает, что его революция обречена, и он идет и ищет убежища у жертвенника - скорее всего, у жертвенника на горе Мориа, где находился Ковчег. палатка. Вы читаете это в стихе 49: «При этом все гости Адонии в тревоге встали и разошлись. Но Адония, опасаясь Соломона, пошел и взялся за роги жертвенника. Тогда Соломону сказали: « Адония боится царя Соломона и цепляется за рога жертвенника». Он говорит: «Пусть царь Соломон поклянется мне сегодня, что он не убьет своего слугу мечом». Соломон ответил: «Если он покажет себя достойным человеком, ни один волос с головы его не упадет на землю; но если обнаружится в нем зло, он умрет».
 В начале второй главы, в первых четырех стихах, содержится часть поручения Давида Соломону, которое, на мой взгляд, весьма существенно, хотя оно и непродолжительно. Первые четыре стиха, я думаю, можно назвать описанием истинного царя завета: «Когда приблизилось время смерти Давида, он дал поручение Соломону, сыну своему. «Я собираюсь пойти путем всей земли», — сказал он. «Итак будь сильным, покажи себя мужчиной и соблюдай то, что требует Господь, твой Бог: ходи путями Его и соблюдай Его постановления и повеления, Его законы и требования, как написано в Законе Моисеевом, чтобы ты мог преуспевать в все, что ты делаешь и куда бы ты ни пошел, и чтобы Господь сдержал свое обещание, данное мне: «Если твои потомки будут следить за тем, как они живут, и если они будут преданно ходить передо мной всем своим сердцем и душой, у тебя никогда не останется человека на престоле Израиля». Я думаю, это можно назвать портретом истинного царя завета. Передавая бразды правления Соломону, Давид дает Соломону, можно сказать, политическое завещание. Это описание сути его обязанностей, каким должен быть истинный царь завета.
 Теперь давайте немного поразмышляем над израильской концепцией царской власти. Я говорил об этом в связи с курсом истории Ветхого Завета о возвышении царской власти в 1 Царств 8-12; но я думаю, что это важно и здесь, в книге Царств, потому что у Израиля было четкое представление о царской власти. Если вы помните, когда Израиль впервые вошел в Ханаан, у него не было человеческого царя. Царского дворца не было; там не было царского престола, а был шатер, в котором находился ковчег завета. На самом деле, я думаю, вы бы сказали, что ковчег завета был престолом Яхве. Он восседает на троне между херувимами на вершине ковчега, который в то время находился в скинии. На самом деле ковчег был троном Яхве, божественного царя Израиля, и он сильно отличался от любого из окружающих народов. Там не было королевского дворца; там не было царского двора , но был этот шатер с ковчегом в нем, и царем Израиля был Господь. Идея этой договоренности заключалась в том, что люди возьмут на себя индивидуальную ответственность следовать за Господом и подчиняться Его повелениям; то есть быть послушным повелениям завета и всему, что было написано в Моисеевом Законе. Предполагалось, что здесь Яхве является божественным царем. Народ индивидуально возьмет на себя ответственность соблюдать свои заветные обязательства, а это обеспечит порядок и единство среди людей и порядок в обществе в целом. Они должны были признать царствование Яхве — это была их обязанность.
 Израиль не выполнил эту ответственность; они не следовали заветным обязательствам. Они отвернулись от них, неоднократно отрицали царствование Яхве и обращались и поклонялись другим богам. Мы неоднократно находим это уже в книге Судей. И нация прошла через этот цикл в период Судей угнетения, покаяния и освобождения.
 Но когда вы переходите к книге Самуила, в первых главах книги их притесняют филистимляне, а также угрожают аммонитяне. Нахаш , царь аммонитян, угрожает, и они винят свое положение тем фактом, что у них нет царя, как у народов вокруг них, чтобы вести и вести свои битвы. Так говорят старейшины, когда приходят к Самуилу в 1 Царств, 8-й главе. Поэтому они просят Самуила дать им человеческого царя. Самуил возражает им, что поступить так — значит отрицать царствование Яхве, но Господь говорит Самуилу дать им царя. Итак, Самуил подчиняется повелению Господа; он дает им царя, но делая это, он тщательно определяет роль царя в Израиле, чтобы это никоим образом не умаляло продолжающегося царствования Яхве. Поэтому я думаю, что вы говорите в Израиле, что, когда было установлено человеческое царствование, Бог желал использовать человеческого царя как инструмент Его собственного правления над народом. Это не царь против Господа; это король как вице-регент. Это царь, который должен быть инструментом правления Господа над своим народом. Поэтому для каждого царя в Израиле было важно, чтобы Яхве был истинным царем и чтобы человеческий царь подчинялся Божьему закону и должен подчиняться этим заветным требованиям закона Господня. Поэтому Давид велит Соломону ходить путями его и соблюдать его постановления и повеления, как написано в законах Моисея.
 Теперь , когда появился первый царь Саул, быстро выяснилось, что он не желает слушать слова пророка, особенно Самуила. Он не желает подчиняться закону Господа. Есть несколько инцидентов: в 13-й главе был вопрос о принесении жертв до прибытия Самуила. Затем в 15-й главе был вопрос о том, чтобы не следовать указаниям Господа относительно истребления амаликитян. Итак, Саул был отвергнут как царь.
 За Саулом следует Давид, и, как мы обсуждали на прошлой неделе, Давид, конечно, изображен как истинный представитель идеалов заветного царя, но он не идеален. Даже у Давида были времена, когда он ставил свои собственные интересы, свое царствование выше своих обязанностей быть истинным царем завета, и в его жизни были случаи, когда это совершенно ясно. Я думаю, что дело в Дэвиде в том, что он не настаивал на своем; он всегда возвращался к готовности быть инструментом в Божьем правлении. Он раскаялся, когда отклонился от этого. Поэтому я не думаю, что он когда-либо терял видение, можно сказать, царской власти, какой ее задумал Бог. Он не был совершенен, но он сохранил этот идеал, и я думаю, что он ясно понимал истинную природу царской власти, какой она должна была быть в Израиле. Здесь, во 2-й главе 3-й книги Царств, вы находите, что на смертном одре он передает это понимание Соломону в этих стихах, и что-то подобное есть в 1 Паралипоменон 29:10 и далее.
 1 Паралипоменон 29:10 и следующий за ним прекрасный отрывок. Все начинается с Давида; контекст здесь другой, хотя вы заметили, что он происходит как раз перед тем, как он признает Соломона царем. Это 29:21. Смерть Давида происходит в 29:26. Стих 10: «Давид молится Господу в присутствии всего общества, говоря: «Хвала Тебе, Господи, Боже отца нашего Израиля, от века до века. Твое, Господи, величие, и сила, и слава, и величие и великолепие, ибо все, что на небе и на земле, — Твое. Твое, Господи, есть царство; ты превознесен как глава в целом. Богатство и честь исходят от вас; ты властитель всего сущего. В твоих руках сила и власть возвысить и дать силу всем. Ныне, Боже наш, мы благодарим Тебя и славим Твое славное имя. Но кто я и кто мой народ, чтобы мы могли давать так щедро? Все исходит от тебя, а мы дали тебе только то, что исходит от твоей руки. Мы чужие и чужие в твоих глазах, как и все наши праотцы. Наши дни на земле подобны тени без надежды. Господи Боже наш, что касается всего этого изобилия, которое мы предоставили для строительства Тебе храма во имя Твоего Святого, то оно исходит от Твоей руки, и все оно принадлежит Тебе. Я знаю, Боже мой, что Ты испытываешь сердце и доволен непорочностью. Все это я дал добровольно и с честным намерением. И теперь я с радостью увидел, как охотно давали тебе люди, находящиеся здесь. О Господи, Боже наших отцов Авраама, Исаака и Израиля, сохрани это желание в сердцах Твоего народа навсегда и сохрани их сердца верными Тебе. И дай моему сыну Соломону искреннюю преданность, чтобы он соблюдал твои повеления, требования и постановления и делал все, чтобы построить роскошное здание, для которого я предусмотрел». Итак, я думаю, вы видите концепцию, которую Давид имеет о правлении Бога как царя. , правление человеческого царя как подчиненного царству Господа, а также необходимость того, чтобы сердце человеческого царя было посвящено Господу.
 В стихе 19 Он говорит: «Дай сыну моему Соломону искреннюю преданность, чтобы он соблюдал Твои повеления». Мы возвращаемся к тому месту, которое мы видим в 3 Царств 2, где Давид говорит Соломону: «Соблюдай то, что требует Господь, Бог твой, ходи путями Его, соблюдай Его постановления и Его повеления, Его законы и Его требования». Итак, в первых четырех стихах вы видите, можно сказать, политическое завещание Давида, поскольку царство переходит от Давида к Соломону.
 Теперь вы можете задаться вопросом: когда царь Израиля является хорошим царем? Я бы сказал, что это только тогда, когда он подчиняет себя царству Яхве и ставит себя на службу царству Яхве. Как он может это сделать? Он может сделать это, только поступая в послушании Божьему закону. Я думаю, вы можете увидеть , что в конечном итоге есть только один царь, который когда-либо полностью будет соответствовать профилю Давида как истинного царя, и это указывает на Христа. Соломон не собирался этого делать, и Давид сам этого не делал. В конечном счете, только когда сам Бог придет и сядет на престол Давида, у вас появится кто-то, кто сможет осуществить идеалы заветного царства. Итак, все цари Израиля не соответствуют идеалу. Все они, хотя Давид и Соломон находятся на вершине списка, можно сказать, что они хорошие цари, но все они не соответствуют идеалу. Поступая таким образом, они указывают на того, кто в конечном итоге придет и сядет на престол Давида и будет править в полноте и полноте праведности и справедливости, как и предполагалось делать истинному заветному царю.
 Просто в качестве дополнительного комментария вы можете много раз задавать вопросы: Какова актуальность этого материала? Здесь я пытаюсь достичь искупительной исторической перспективы. Когда вы смотрите на это, когда вы рассматриваете происходящее в контексте, вы видите Божью программу искупления, и институт царской власти, безусловно, использует программу искупления. В конечном итоге Христос придет как Царь, и эти цари указывают на это. Но тогда вы можете пойти немного дальше: какое значение для нас имеет этот профиль израильских царей? Возможно, вы можете сказать, что существует параллель между царями Израиля и нами в этом смысле: точно так же, как цари Израиля должны были отражать царствование Яхве в своем правлении, так и мы должны отражать царствование Христа в нашей жизни для мира вокруг нас. Он — Тот, Кто должен управлять нашей жизнью, и только когда мы подчиняемся всему, что Божье слово требует, всех повелений Писания и живем жизнью послушания, мы можем отражать это царствование Христа в нашей собственной жизни и отражать это для окружающих по-разному. Это просто побочный комментарий.
 Давайте вернемся к нашему тексту, который теперь представляет собой стихи 5-12 главы 2. Мне кажется, вы могли бы сказать, что так же, как цари Израиля должны были отражать царствование Яхве в своем правлении, так и мы должны отражать царствование Христа. миру вокруг нас, поскольку он управляет нашей жизнью. Но это возможно для нас, как для царей Древнего Израиля, только если мы подчиняемся всему, чего требует от нас Слово Божие. Поскольку мы послушны его повелениям , мы можем отчасти отразить их на окружающих нас образом жизни. Я говорю, что кроме этого, мне кажется, что существует искупительная, историческая перспектива, которая очень важна, и можно сказать в определенном смысле, что все эти цари указывают на Христа в том смысле, что они не соответствуют идеал. Только Христос осуществит этот идеал, но мне все же кажется, что здесь присутствует принцип, заключающийся в том, что правление Христа — это правление Яхве, которое должно было быть отражено в этих царях. Правило Христа должно отражаться в нашей жизни.
 Я хочу сказать, что, когда вы смотрите на предзнаменования Христа в Ветхом Завете, вы видите должности в Древнем Израиле, которые указывают на Него. У вас есть пророк, священник и царь. В 18-й главе Второзакония мы читаем, что Господь воздвигнет пророка, подобного Моисею, и это подхвачено в Новом Завете, в конечном итоге как указание на пришествие Христа, Который был Пророком, подобным Моисею. Но он больше Моисея. Итак, линия пророков, несомненно, указывает на Христа.
 То же и со священниками, конечно, Христос — священник другого порядка. Он не принадлежит к линии Аарона, он священник чина Мелхиседека, у которого нет линии от Аарона, но он выполняет функцию священника, ходатайствуя и представляя нас перед Богом. Итак, Христос как бы сочетает в себе все эти должности: пророка, священника и царя. Здесь мы говорим только об одном.
 Позвольте мне кратко прокомментировать стихи с 5 по 12 главы 2. В этих стихах Давид поручает Соломону разобраться с тремя людьми. Это Иоав , Верзеллий и Шимей . Из этих трех человек Верзеллий должен быть вознагражден за верность, когда он помог Давиду в трудную минуту, когда Давид бежал от Авессалома. Но Иоав и Шимей должны быть наказаны за серьезные преступления против Давида. Я думаю, мы бы сказали, что Давид дал эти указания Соломону не ради личной мести, а из заботы о царствовании Соломона, чтобы оно началось на хорошем основании.
 Итак , сначала об Иоаве вы читаете в стихе 5: «Теперь ты сам знаешь, что сделал со мной Иоав, сын Саруи, — что он сделал с двумя командующими израильскими армиями, Авениром, сыном Нира, и Амасой, сыном Иефера. Он убивал их, проливая их кровь в мирное время, как в бою, и этой кровью испачкал пояс на своей талии и сандалии на ногах. Поступай с ним по своей мудрости, но не позволяй его седой голове сойти с миром в могилу». Совершенно ясно, что он говорит. Иоав убил двух военачальников израильской армии, Авенира и Амасу , и сделал это не в контексте битвы. Он сделал это; он действительно убил их.
 Позже он убил Авессалома против приказа Давида. Давид не хотел, чтобы Авессалом был убит после революции Авессалома, но Иоав убил его. Итак, указание Давида состоит в том, чтобы лишить Иоава жизни. Это может показаться нам резким, но я думаю, что это коренится в Числах 35:30-34, где говорится: «Всякий, кто убивает человека, должен быть предан смерти как убийца только на основании показаний свидетелей. Но никто не может быть казнен на основании показаний только одного свидетеля. Не принимайте выкупа за жизнь убийцы, заслуживающего смерти. Его непременно следует казнить. Не принимайте выкупа за человека, убежавшего в город-убежище, и позвольте ему вернуться и жить на своей земле до смерти первосвященника. Не загрязняйте землю, где вы находитесь. Кровопролитие оскверняет землю, и искупить землю, на которой была пролита кровь, невозможно, кроме как кровью пролившего ее. Не оскверняй землю, на которой ты живешь и где я живу, ибо Я, Господь, обитаю среди израильтян». Числа говорят нам, что кровопролитие загрязняет землю.
 На самом деле, если вы посмотрите в целом на Ветхий Завет, там сказано, что есть три вещи, которые оскверняют землю Ханаанскую: 1) Кровопролитие – это пролитие невинной крови. Существует законное и незаконное лишение жизни. Я говорю о незаконном лишении жизни. 2) Сексуальная безнравственность – другое. Посмотрите Левит 18; вся глава 18-й главы книги Левит посвящена незаконным половым связям и извращениям, и если вы дойдёте до стиха 25, вы прочитаете: «Даже земля осквернилась». В стихе 24 говорится: «Не оскверняйте себя никаким из этих способов, потому что именно так осквернились народы, которые Я собираюсь изгнать, прежде чем вы. Даже земля была осквернена; поэтому Я наказал его за его грех, и земля извергла своих жителей». Стих 27: «Ибо все это делали люди, жившие на земле до тебя, и осквернилась земля. И если вы оскверните землю, она извергнет вас, как извергла народы, которые были до вас». Итак, кровопролитие загрязняет землю вместе с сексуальной безнравственностью.
 Третье — идолопоклонство. Иеремия 3:9: «Поскольку безнравственность Израиля так мало имела для него значение, она осквернила землю и совершила прелюбодеяние с камнем и деревом. Несмотря на все это, неверная сестра ее Иуда вернулась ко Мне не всем сердцем, а лишь притворно», — возвещает Господь. Они осквернили землю и прелюбодействовали с камнем и деревом, и в Иезекииля 36:17-18 говорится нечто подобное. Итак, это своего рода отступление, но суть здесь в том, что пролитие невинной крови осквернило бы землю, и я думаю, что Давид говорит о том, что необходимо устранить кровную вину Иоава, потому что в противном случае это может нанести ущерб правлению Соломона.
 Я думаю, вы видите пример этого во времена Давида во 2 Царств 21. Во 2 Царств 21 был голод в течение трех лет, потому что Саул предал смерти гаваонитян в нарушение договора, который заключил Иисус Навин, когда они пришли в землю обетованную. . Был мирный договор с гаваонитянами , и этот мирный договор с гаваонитянами был нарушен. Гаваонитяне были казнены способом, который был незаконным, и это привело к голоду в течение трех лет. Так что мне кажется, что именно это и подразумевается в этом повелении относительно Иоава .
 Давайте сделаем десятиминутный перерыв.

 Транскрипция Джеффа Брауна
 Черновой монтаж под редакцией Теда Хильдебрандта
 Окончательная редакция доктора Перри Филлипса.
 Пересказ доктора Перри Филлипса