**克雷格·基纳博士，罗马书，第十讲，**

**罗马书 8:23-9:16**

© 2024 克雷格·基纳和特德·希尔德布兰特

这是克雷格·基纳博士在讲授罗马书。这是罗马书 8:23-9:16 的第 10 节。

我们一直在研究罗马书第 8 章以及神的灵如何在我们的生活中运行。

事实上，罗马书第七章是一个相当内省的章节。我，我，我的，我的。败章。

这是肉体的一章。罗马书第八章提到圣灵比圣经中任何其他章节都多。这是得胜有余的一章，是那些在圣灵里的人相对于在肉体里的人获得压倒性胜利的一章。

也就是说，那些有神的灵在他们里面工作的人，而不是仅仅依靠自己。好吧，我们在最后一节讨论了叹息以及这在罗马书第 8 章中意味着什么，但它也让人想起了《出埃及记》。所以，在这一点上，我想谈谈罗马书第八章中新的出埃及记，因为它出现在很多地方。

现在，我多年前在本科阶段从我的导师本尼·阿克（Benny Aker）那里学到了很多这些东西，但其他人已经在很大程度上比我们过去所做的更进一步发展了这些东西。但我认为很明显这里存在着如此多的幻觉，复杂的幻觉。先知们谈到了新的出埃及记。

《何西阿书》第 2 章里有这样的记载：我会引诱你到旷野，并把你许配给我自己，就像我在旷野所做的那样。何西阿书第 11 章，好吧，当以色列还年轻的时候，我爱他。出了埃及，我叫了我的儿子，弯下腰，亲切地喂他们，但他们不听。

所以，我要再次打发他们离开，只是这一次，他们的王不是埃及，而是亚述。但随后，上帝的声音带着破碎的爱说道：哦，以法莲，我怎能这样对你呢？我怎样才能让你喜欢我摧毁的平原上的城市呢？他们在我的愤怒中翻倒了，我在上面点燃了火。相反，我自己的心在我里面被翻转了，我所有的同情心，我自己的心也随着我被翻转了。

我所有的同情心都被点燃，我会召唤，我的儿子们将从西方颤抖着而来。他们必战战兢兢地而来，如亚述地的鸟儿，埃及地的鸽子。他们将再次成为我的人民。

他谈到了一次新的出埃及记，他将他的人民带回了这片土地。以赛亚书第 11 章里有这样的内容。你有这条返回锡安的高速公路，还有使者宣布这件事，我们稍后会在罗马书中看到。

以赛亚书第 40 章第 3 节说，在旷野为我们的神预备一条大道，这在所有四本福音书中都适用于施洗约翰。指挥界将其应用到自己身上。他们期待着新的出埃及记。

早期犹太教继续期待这种新的出埃及。好吧，在罗马书第八章中，他谈到我们如何被圣灵引导，就像以色列人在旷野中被火柱和云引导一样。第八章第 14 至 16 节谈到神被收养为神的儿女。

在第 23 节中，我们的身体、我们的产业得到了救赎，正如以色列人期盼他们在应许之地的产业一样（8:17）。它谈到因束缚而发出的呻吟。出埃及记第二章 23 和 24 节说，以色列因受奴役而叹息，神听到了他们的叹息。而且是一样的。

嗯，这是同源的希腊语措辞，他们在那里呻吟，上帝听到了他们因束缚而发出的呻吟。因此，我们在这里呻吟，因为我们的身体仍然受到这个世界腐败的奴役。嗯，植物群意义上的腐败，因为它有时在希腊资料中被用来指像熵之类的东西，你知道，事情逐渐结束，尸体分解，等等。

借用保罗其他地方的语言，我们正在叹息，希望从可朽坏的束缚中解脱出来，直到我们变得不朽，并期待我们的身体得到救赎。同样，这可能是出埃及记的语言，罗马书 8.23。但我们还没有完成体验。许多像贾斯汀这样的早期教父，特别是当他与特里弗对话时，许多教父和巴拿巴，以及其他人，伪巴拿巴，许多教父都煞费苦心地解释如何必须有第一次降临和一次降临。第二次来了。

你知道，他们会看《利未记》第 16 章等中的两只山羊。但我认为保罗在这里也有这个意思，因为上帝的子民被带领出埃及。但在他们进入应许之地之前，他们在旷野中有一段过渡时期。

他们的救赎分两个阶段进行。对于保罗来说，这也分两个阶段发生。已经是了，还没有。

在第 8 章 23 节，保罗说我们有圣灵初熟的果子，即种族隔离，这与他谈到圣灵的首付时的意思非常相似。初熟的果实不仅仅是对未来丰收的承诺。这是收割的真正开始，是献给主的第一部分收割。

因此，当他谈到我们拥有圣灵初熟的果子时，我们就预尝了未来世界的滋味。这并不意味着我们在这个世界上不会受苦。我们仍在等待我们的身体得到救赎，但这意味着神正在以戏剧性的方式在我们身上做工。

如此之多，我们在新约中经常看到这一点，就像世界应该能够看待我们，我们对待彼此的方式，我们敬拜上帝的方式，我们生活在圣约中的方式一样。彼此之间的关系。世界应该能够看着我们并想象天堂或未来世界会是什么样子。保罗在《哥林多前书》15:20 中的其他地方提到基督是从死里复活的初熟果子时也使用了这一点。

总有一天，死者会一起复活，至少所有义人会一起复活。然后我们在耶稣里预尝了这一点。这就是为什么撒都该人并没有因为相信复活而迫害法利赛人，但在使徒行传第 4 章第 2 节中，我相信是这样，它说他们逮捕了使徒彼得和约翰，因为他们在耶稣里传讲耶稣的复活。死亡，不仅仅是作为对未来的理论上的希望，而且作为一种已经侵入历史的东西，使用从乔治拉德借用并由戈登费和许多其他人发展的语言。

因此，圣灵初熟的果子，从未来的角度思考进入现在。你在其他地方也有这样的想法。你在罗马书的其他地方也有这样的说法，比如罗马书 12.2，他说到不要按照字面上的意思去效仿这个时代，而是要通过心意的更新而变化。

你可以在保罗的其他地方看到，加拉太书 1.4，基督为我们的罪舍己，将我们从现今邪恶的世代中拯救出来。你已经超越了保罗，希伯来书第六章说我们已经尝过圣灵的滋味，也已经尝到了来世权能的滋味。但特别是在作为预尝的圣灵方面，我们已经讨论过这个，亚哈朋，首付，哥林多后书 1:5 和以弗所书 1，以及我们讨论过的哥林多前书 2。

眼睛未曾看见，耳朵未曾听见，但神已经借着他的灵向我们启示了这些事。好吧，我们已经有了，但还没有。我们已经预尝到了未来。

我们在第 8 章第 27 节中看到更多这种预尝，保罗在其中谈到鉴察人心和心思意念的那一位。我们从诗篇和耶利米书中知道那是谁。我们从旧约圣经中知道这一点。

事实上，我们用它作为上帝的称号，上帝是心灵的鉴察者。它说他知道圣灵的意思。所以，圣灵就在我们里面。

圣灵照着神为我们祈求。这意味着，在我们向上帝祈求之前，上帝就知道我们需要什么。我们里面的圣灵会将这些需要呈现给神。

圣灵并不是唯一为我们代求的一位。圣灵在我们里面为我们代求。在第34节，我们会看到基督在神的宝座前为我们代求。

所以，我们被照顾了。我的意思是，谈论祈祷支持。我确实招募祈祷支持。

我有一些非常亲密的朋友，我知道他们非常喜欢祈祷，我请他们为我祈祷。我让他们继续我的祈祷请求。但我们确实拥有最好的祈祷支持，甚至超越任何其他为我们祈祷的人。

我们有圣灵在我们里面，圣灵也在他们里面，当然，我们也向神祷告。事实上，是的，如果他们为我祈祷并且圣灵在他们里面，那也很棒。但即使你在外面的某个地方，在一个完全与世隔绝的地方分享福音，保罗也只是在胁迫下才这样做。

他在雅典做到了。他通常有人陪着他。但你只有一个小团队。

你周围都是不认识耶稣也不了解耶稣的人。这是一个完全不同的思维框架。神的灵仍然在你里面为你代求，即使在这样的环境下，神仍然在工作。

第八章二十八节，我们看见那灵在我们里面代求。神在我们的生活中做工。神使万事互相效力，叫人得益处。

这不仅仅是文本变体。也许并不是所有的事情都是有好处的。但无论你如何看待文本变体，这个想法都是上帝是做这件事的人。

神行事为人都是为了好的。就像约瑟对他的兄弟们说，好吧，你们的意思是邪恶的，但上帝的意思是好的。神以这样的方式运作，为全家带来了拯救，也为埃及人民、迦南人民和其他人带来了拯救。

当审判在历史的后期，在出埃及记和征服中到来时，嗯，在出埃及记的瘟疫中被拉回的繁荣首先是上帝所赐予的繁荣。而《约书亚记》和《士师记》中的迦南人的后裔，实际上是先前幸免于难的人的后裔。事实上，从神有审判权的角度来看，我们所有人都是他创造的。

但神却成就了美好的事。神常常以我们能看到的方式在我们的生活中造福。我可以证明这一点。

我经历过的一些最深刻的悲剧，上帝已经为它们做好了准备。有时，他使他们得益处的方式，就像在哥林多后书 1 中一样，在你自己的破碎中，因为你在破碎中经历了神的安慰，所以你能够安慰其他破碎的人。我们和其他人、破碎的人生活在同一个世界。

而我们，和他们一样，常常是破碎的人。它让我们与他们建立了联系。但因为我们经历了神的恩典，我们可以在他们破碎的时候与他们分享这种恩典。

但最终，我认为在这种情况下最重要的事情是长期致力于一切向善。因为即使我们今生看不到它，我的意思是，上帝让我的死是为了他的好处。即使我们今生看不到最终的好处，他所实现的也是为了上帝在历史中的美好目的。

但这也是为了我们的好处，因为他说，我们是根据他的旨意被呼召的。他接着在第 29 节中进一步解释说，我们已经注定要效法他儿子的形象并得荣耀，正如他继续描述当我们拥有荣耀的身体并完全得到荣耀时这意味着什么。符合他的形象。我认为这与苦难有关，特别是考虑到保罗在腓立比书第3章中使用了同样的语言，当保罗说如果我们在基督里有分，我们就效法他的死，我们也会有分在他的复活里。

而且，在腓立比书中的其他地方，它谈到我们的身体被转变为像他荣耀的身体一样。罗马书第 8 章第 29 节和第 30 节。用修辞术语来说，这里有一条锁链或姐妹会，就像我们在第 5 章所做的那样。他预先知道的人，他预定的人。

他所预定的人，他所呼召的人。他所呼召的人，他就称他们为义。他称谁为义，就荣耀谁。

这可以被视为已完成的动作。我的意思是，我们身体的荣耀还没有发生，但如果在上帝看来从神学角度来说，那就已经完成了，因为他已经预知了我们。所以，可以这样看。

其他一些人说过，嗯，动词再次发挥作用的方式是从外部观察整个动作。所以，它认为它已经完成，因为它是从外部看待它，而不是从神学角度来看待它已经完成了。那么，神预知是什么意思呢？有人会说，神预先知道他选择了我们，但神的选择是任意的还是有原因的呢？这和我们有什么关系吗？有些人会说神预先知道我们，因为他预先知道我们对基督的决定，因此相应地预定了我们。

阿民念主义者之间存在争论，而我通常不喜欢参与这些争论。我两边都有朋友，实际上，我和一位朋友（也是圣经学者）采取了一种立场，我在争论那个立场，而他采取了另一种立场，我们找不到任何不同意的地方，因为我们都是圣经学者，我们都在将我们的观点与我们在圣经中发现的内容相协调。最后，我说，好吧，你同意我的观点。

他说，不，你同意我的观点。所以我通常不再与人们争论这个问题，因为人们甚至不会以完全相同的方式定义所有这些术语。但要这么说，加尔文主义者和阿民念主义者都认为上帝必须吸引一个人。

我们自己并不是单纯地接受神的恩典而没有被神感动。我们所有人都同意这一点，加尔文主义者和阿民念主义者。我们也同意，每个人都知道我们同意这一点，即上帝是必须拯救我们的那一位。

是他的灵使我们焕然一新。我们也同意，一个人必须坚持到底才能得救。所以，这并不是我们真正需要参与的辩论。

圣经有一些部分，例如希伯来书。如果我只是解释希伯来书，我听起来就像阿民念主义者。如果我只是解释罗马书第 8 章、第 9 章、第 10 章和第 11 章，我听起来就像加尔文主义者。

我只是想忠实地阐述文本。我认为上帝实际上比我们聪明得多，整个大局可能涵盖，嗯，它确实涵盖了整个圣经神学，有时我们会挑剔我们不需要挑剔的细节，而上帝上帝的主权如此之大，以至于上帝可以主权地选择给予我们一定程度的自由意志和人类责任，并在其中实现他的目的。神的设计真是太精妙了。

我的意思是，上帝不必花费，如果你需要六天，上帝不必花费六天来创造世界。如果你把它当作13、150亿年，上帝就不需要花13、150亿年来创造世界。我倾向于后一种观点，但无论你采取何种观点，上帝都可以通过言语创造一切，并使其完美地按照他想要的方式存在，就这样。

他本可以按照柏拉图认为的方式创造我们，而奥利金实际上认为复活的身体将是一个球体，因为他说这是完美的形状。有时当我吃得太多时，我担心我会朝那个方向发展，但我们有自己的想法，事情应该是完美的，但上帝创造了比这更精致的创造物。我们在自然界中确实有球形物体，但我的意思是，树木和树上的叶子等等，我的意思是，上帝……无论如何，我对此太兴奋了，有时我很想说教，但我无能为力。

我对这段文字感到兴奋，但我也想说，它有时比我们的想象更大，圣经有时从上帝所知道的角度来看它，有时它从人类经验的角度来看它，并且两者都是真实的。此外，一些基督教哲学家谈到上帝如何知道一切，但上帝也在历史中工作，并选择在这个层面上与我们合作。所以，可能会有很多不同的事情，但我们正在做一个特定的段落，所以请理解我正在做这个特定的段落。

我并不是否定其他段落中可能强调的事情，只是强调这段经文的要点，并且我不断限定事物，无论我通常谈论什么，但预定与上下文相关。第9章第11节及其后的内容，神在雅各出生之前就拣选了雅各。罗马书第 9 章中的要点是，神没有义务根据种族进行选择。

嗯，保罗在这里重点讨论这个问题。这里并不是人类责任或选择的问题，因为这不是他关注的重点，但这些可能会出现在其他情况下。因此，最好认识到互补的特征，并且当你构建整个神学时，考虑到所有的段落。

我们中的很多人都非常擅长某些段落，但我们无法将它们组合在一起。罗马书8章31节，神若帮助我们，谁能敌挡我们呢？这与诗篇 118 篇第 6 节相呼应，它是逾越节期间使用的清真食品的一部分，即诗篇 113 至 118 篇。主支持我。

我不会害怕任何人会对我做什么。在《七十士译本》中，它的说法与希伯来语略有不同。主是我的帮助者。

我不会害怕任何人会对我做什么。无论如何，他在这里呼应了诗篇的语言。他只是自始至终呼应圣经。

保罗充满了圣经。启示录没有太多经文引用，只是到处呼应它。所以，我们可以看到这些作者充满了圣经，充满了神的话语。

神没有饶恕他的儿子，第 32 节。许多人在这里看到了所谓的《阿基达》（Akedah）的回声，即捆绑以撒，亚伯拉罕没有饶恕他的儿子，而是把他交给了他。我不知道这是否真的在这里得到回应，但当然，它可以让我们了解牺牲儿子的痛苦和牺牲。

任何一个当了父亲的人都可以说，哦，那会很难。神拯救了他的儿子，这与第四章第 25 节中的语言相同，神拯救了他的儿子。再次，儿子身份的语言是用来形容耶稣与父亲的亲密和感情，以及他的伟大角色。

嗯，这里隐含了omer的召唤。俄珥的召唤是一个犹太名字，代表着更多的争论。外邦人也使用这个词，但耶稣在教导时经常使用它。

好吧，如果你不好，尚且把好东西给你的孩子，何况你的天父，岂不更要把好东西给求他的人吗？或者在路加福音中，将圣灵赐给求他的人（路加福音 11:13）。那么，如果神不爱惜自己的儿子，为我们大家舍了他，何况他还要白白地赐给我们万物呢？现在这并不意味着你可以跑出去说，跑进百货商店说，好吧，上帝，我想要那个，那个，那个，那个，那个。不是这个意思。大概就像5:17中那样，他们将在生命中作王，意思是在复活的生命中，有一天我们将拥有一切。

我们将继承未来的世界。正如他在第四章和第八章所说的那样，我们有一份基业在等着我们。如果他为我们牺牲了自己的儿子，谁会反对我们呢？谁会指责我们？他在第八章第 33 和 34 节中用几种不同的方式说了。

好吧，控告的概念，犹太人将撒旦理解为控告者。约伯记 1 和 2 中的对手哈撒坦就是这样，他在神面前控告约伯，然后出去折磨约伯，无论他能做什么，他都能得到许可。撒迦利亚书第三章，撒但来到大祭司约书亚面前控告他。

然后上帝派了一位天使来发言支持约书亚。好吧，撒但以原告的身份出现。这仍然是我们在《新约》启示录第12章第10节中读到的，其中撒但是控告者，而控告者的弟兄姐妹被逐出了天国。

他很沮丧，所以他不能再指责他们了。我对启示录中这一点的理解是有争议的。我对启示录十二章的理解是，孩子已经被提到天上去了。

那就是耶稣被提到天上，在宝座前用铁杖统治万民。到那时，当他被赶上统治列国并且他站在神的宝座前时，他就是我们的代求者。天堂里已经没有原告的容身之地了。

他不能再指责我们了。这就是为什么信徒们能够通过羔羊的血和他们见证的道来战胜他，而不是至死不渝地爱自己的生命。好吧，在这里，撒但无法在神面前控告我们。

犹太传统强调撒旦作为控告者、诱惑者和欺骗者的角色。旧约中已经有控告者和试探者，但在犹太文学中却有详细阐述。后来拉比们实际上说，撒但在神的宝座前日日夜夜地控告我们，除了赎罪日之外的每一天。

他们排除赎罪日的一个原因是一年有 365 天。他们说撒旦的名字在希伯来语中的数值是364。所以，你必须弄清楚如何处理最后一天。

但因为耶稣是我们在天父面前的代求者，所以撒旦无法在天父面前控告我们。他可能会亲自来控告我们，但他不能再在天父面前控告我们了。因此，他说，谁可以控告上帝的选民呢？嗯，从上下文中我们知道，被选中的人就是我们。

这些人就是我们在基督里的人。以赛亚书第 50 章第 8 节和第 9 节。他呼应了旧约希腊语译本的语言，大致是这样的，尽管我要跳过一点。为我称义的那一位已经近了。

谁来评判我？谁来评判我？看哪，主帮助我。谁会害我？因此，我们在 8.33 和 34 节中使用了类似的语言。谁能对上帝的选民提出指控？是基督称义了。

是神称义了。那么，谁可以控告我们呢？这里他说神是称义的那一位，就像以赛亚书50章中一样，是神称义。他说，这是因为基督死了。

基督为我们而死，也是为我们代求的那一位。他对此案进行辩护。你不可能想象，基督因服从天父而为我们献出了自己的生命，但他会在天父面前败诉我们的案子。

不，当基督为我们代求时，我们不必担心被定罪或有罪，正如他在第 8 章第 1 节中所说的那样。那些在基督耶稣里的人不会被定罪。现在请再次记住，就像约翰一书中的这个悖论一样，他的精神也在我们里面帮助我们做荣耀上帝的事这一事实平衡了这一点。在古代，有时人们会为自己的案件辩护，但通常会有人作为调解者、辩护者为他们辩护。

希腊语单词是parakletos ，paraclete。你也可能有，你也会有指控者。在这个时期，在罗马宫廷中，并不总是有人为你说话。

但就反对你而言，案件通常就是这样发起的。在正常情况下，有人会向你收取一些费用。但我们有一位代祷者。

用约翰一书的话来说，我们在天父面前有一个parakletos 。我们在天父那里有一位中保。这也是我们在这里看到的。

耶稣按照麦基洗德的等次成为天上的大祭司，用希伯来语来说是什么意思呢？现在，当我在写背景评论之类的东西时谈论背景时，我主要关注圣经之外的背景，尤其是新约的新约背景，因为我假设人们理解，你知道，他们亲自了解新约。然而，当我们试图充分解释文本时，我的意思是，部分背景，部分最接近的背景，除了旧约神学之外，是早期基督教背景，我们所知道的耶稣所教导的，我们所知道的追随者相信。这是这些信件出现的运动的一部分。

它并不否认有不同的侧重点和不同的作者，但它可以帮助我们利用更全面的背景。既然我这样做了，我想我最好提一下。实践证明，这就是跳来跳去的危险。

我喜欢整本圣经。但无论如何，在罗马书第 8 章第 35 至 39 节中，我们看到了一个 chiastic 结构。我们在第 2 章中讨论过这一点。我们在这里也有它。

没有什么能使信徒与基督的爱隔绝。第35节上半，以及第39节，没有什么能使信徒与神在基督里的爱隔绝。然后他在 8:35b、8:38 和 8:39a 列出了一系列苦难。然后在中间，他给出了要点，这在交叉处并不总是正确的，但似乎在这里。

信徒彻底得胜了。现在，或者它是“nekao”这个词，意思是“克服”，然后它被“ huper”强化了，就像我们“超级征服”一样，我们压倒性地征服了。我们肯定会赢。

第8章第35和36节，只是为了看看这些麻烦是什么。其中有些困难实际上是罗马信徒所经历过的。有些是保罗会经历的难处，有些是他们将要面对的难处。

例如，饥荒。保罗可能是随意列出这些，但我们确实知道，在克劳狄斯当皇帝期间，饥荒确实袭击了帝国以及帝国的各个地区。事实上，当保罗在那里时，它就影响到了哥林多。

我们知道他什么时候在那里，因为加利奥担任总督时他在那里，而加利奥只当了大约一年的总督，因为他生病了。这也会影响到罗马，因为克劳狄乌斯实际上在街上被围攻，因为没有足够的粮食可以流通。罗马的做法是，他们对埃及和北非生产的谷物课以重税，因此有时埃及的儿童会因为没有足够的谷物而挨饿或死于营养不良。

但罗马吃的是免费的，因为每月都会有一次谷物决斗，他们分发了运往那里的谷物。罗马实际上并不控制舰队。从这个意义上来说，它不是一支商船，而是由商人经营的，但罗马确实利用了这一点，并为此付出了高昂的代价，尤其是在冬天，在那里航行很危险。

因此，每当没有足够的食物时，罗马就会发生骚乱。罗马大约有一百万人口，是古代地中海最大的城市，仅靠边远地区是无法支撑它的。他们必须运送大量谷物，因此饥荒成为罗马永恒的担忧。

如果他们想要帝国的稳定，他们当然希望皇帝居住、元老院所在的帝国首都稳定，等等。当他谈到“裸体”时，我们翻译的“裸体”一词，不仅在这里，而且在其他段落中，“裸体”并不总是意味着完全不穿衣服，但它确实意味着穿得非常破烂。我的妻子，当她成为难民 18 个月时，到最后，我的意思是她所有的衣服都穿破了。

她只有破布。在埃及，从纸莎草纸上可以看出，平均每个人只有一件斗篷。你知道，当你清洗或缝制它时，你穿的是什么？所以，很多人都遭受了这些事情的痛苦。

事实上，关于饥荒，有人估计，在任何特定时间，帝国一半或一半以上的人民都面临饥饿或营养不良的危险。并不是说他们确实饿死了，或者是死于营养不良，有些人确实这么做了，而是说，如果支持系统、家人和朋友的网络以及获取食物的不同方式崩溃了，他们就会挨饿。人们可以争论确切的数字，但有很多人非常非常贫穷，不仅仅是相当贫穷，而是非常非常贫穷。

他在这里也谈到了剑。我们可以想到这一点，尽管这在旧约先知中经常是战争的隐喻，但我们在这里可能可以想到Jus Gladii，我们也在罗马书 13 :4 中读到，其中罗马拥有刀剑的权利。他们行使死刑的权利。

因此，就像使徒行传第 12 章中约翰的兄弟雅各，或者马可福音第 6 章中的施洗约翰一样，罗马拥有刀剑的权利。罗马的特工拥有剑的权利。因此，即使我们面临死亡，在这一点上，保罗也离题了，因为他真的想在诗篇 44 章 22 节中强调关于无辜受难者的这一点。

它的上下文是说，上帝，我们做了什么？我们很痛苦，我们是无辜的。我们可能会因为很多不同的原因而受苦。有时它是判断，通常是对社会或整个世界的集体判断，只是为了引起我们的注意，使我们摆脱人们选择的永远没有他的生活的更大判断。

但在这种情况下，通常，也许，好吧，通常，当保罗向信徒讲话时，哥林多前书 11:30 似乎是一个例外。也许医病的恩赐因没有正确辨别彼此之间基督的身体而受到抑制。但在大多数情况下，当保罗谈到苦难时，就像罗马书第 5 章中那样，苦难并不是对我们的审判。

我们面对苦难，但我们以上帝之爱的保证来面对它。至少我们应该这样面对。神爱我们。

我们有希望。我们可以经历这一切，因为我们知道神与我们同在。这并不是说我们做错了什么而要承受痛苦。

我们生活在一个易腐烂的世界，正在经历产痛。尤其是在这种情况下，这把剑可以直接指代表基督受苦。保罗写这封信不到十年，罗马就发生了一场火灾。

而且您知道出现问题时会发生什么。有一场灾难。领导者通常会受到指责。

你应该阻止这种情况发生。而尼禄作为罗马皇帝，他需要一个替罪羊。我之前提到过，这是在尼禄失控之后。

尼禄，大概还有提杰利努斯，认为基督徒可以成为一个很好的替罪羊。约瑟夫斯告诉我们，尼禄的女朋友和最终的妻子波佩亚·萨宾娜（Poppaea Sabina）喜欢犹太人。而且，犹太人民规模很大。

尽管克劳狄乌斯将他们驱逐出罗马，但你实际上不能将火灾归咎于他们并开始处决他们。但基督教运动并不受许多非基督教犹太人的欢迎。而且它并没有受到很多其他人的欢迎。

这是一场少数派运动。它足够小，很容易成为替罪羊，比犹太社区更容易成为替罪羊。于是，尼禄开始活活烧死基督徒，以在夜间点燃他的皇家花园，将他们用作火把并以其他方式杀死他们，将他们打扮成野兽并在竞技场上杀死他们等等。

根据传统，彼得是被倒钉在十字架上的。保罗当时就被处决了。因此，在保罗写下这段经文后不到十年，这是罗马基督徒需要内化的生死攸关的信息。

这对我们来说也是一个很好的警告。有时我们会想，好吧，这只会发生在其他人身上。这不可能发生在我们身上。

我记得很多年前，实际上是在 20 世纪 80 年代中期，我在祈祷，我感觉主在说他要管教美国的教会，他要审判这个国家。当然，这可以断章取义。耶利米·赖特（Jeremiah Wright）谈到对美国的审判，他是左派人士。

帕特·罗伯逊谈到了对美国的判断，他的发言来自右翼。他们被引用并被批评者撕成碎片。因此，谈论审判被认为是不爱国的，就像耶利米时代一样。

但我想，为什么？主啊，发生什么事了？我不明白这一点。我觉得他说的是我们在这个国家很傲慢。我当时想，我们怎么傲慢呢？我的意思是，教会并不傲慢，不是吗？但我们的傲慢是因为我们知道我们的兄弟姐妹在世界许多其他地方遭受苦难。

我们当时的表现就好像那不会发生在我们身上，那不会发生在我们身上，因为我们在精神上比他们更好，或者，你知道，无论出于什么原因，上帝都在祝福我们安慰，这是会一直这样。但我觉得他所说的是，有一天他会剥夺我们所珍视的东西，这样我们就可以学会珍视真正重要的东西。这就是这段经文中所发生的事情。

在罗马书第 13 章中他也说，白日将至，黑夜已深，该醒来了。让我们采用上帝的视角。让我们从永恒的角度来看待事物。

让我们将自己视为世界各地基督的身体，而不是说，好吧，我来自这个国家，我来自那个国家。我们是一体的。如果身体的某一部分受伤，我们都会受伤。

我们希望尽最大努力互相服务。 2 哥林多前书第 8 章和第 9 章谈到帮助耶路撒冷的穷人。无论如何，我一直在做事情。

那么让我回到这段经文。信徒已经经历了很多苦难。我告诉过你有关公寓楼的事，以及罗马的大多数人都很穷，住房条件也很差。

然而，保罗说，无论我们经历什么，包括他列举的所有这些事情，他不必只对罗马这样做，他可以在任何地方这样做。但在所有这些事情上，我们已经得胜有余了。由于爱我们的人，我们取得了压倒性的胜利。

我们知道他爱我们。没有什么能使我们与神的爱隔绝。这才是最重要的。

这就是任何人都无法从我们手中夺走的东西。这就是我们将永远拥有的。我知道，即使有事工，我也会全身心地投入到这个事工或那个事工中，我想，你知道，我必须完成这件事。

我必须完成这件事。我记得有一次我走进敬拜，当我走进敬拜时，我立即感受到了圣灵。我觉得上帝向我的心保证，你知道，你这样做很好，你这样做很好，你是这样很好，你是那样很好。

但有一天你将不再是那些人。但你永远是我的孩子。因此，我们经常通过所做的工作来表明自己的身份，甚至是为主所做的工作。

这并没有错。保罗也这样表明自己。但当我们永远与主在一起时，无论是保罗，无论是你，无论是我，我们永远都是神的儿女。

没有什么能使我们与神的爱隔绝。他谈到的其他一些事情不能将我们分开，他在第 38 节和第 39 节中谈到了。在第 38 节中，他谈到了统治者和掌权者或统治者和权力。

通常，当保罗使用这种语言时，他指的是人类。这就是他通常所说的统治者和权威。但在第 38 节中，它与天使联系在一起。

所以，我只是想离题并对此发表一些评论。犹太人有时会谈到天使的队伍。你可以在以诺文献等中看到这一点。

他们有时也谈到各国的天使，即地上统治者背后的精神统治者。申命记 32.8 的七十士译本中有这样的内容。你可以在但以理书第 10 章看到这一点。希腊王子和波斯王子与米迦勒（Mikael）对抗，米迦勒是上帝子民的王子，以色列的守护天使。

好吧，实际上是站在别人的对立面。迈克尔实际上能够帮助加百列。但这个想法在许多犹太文献中得到了进一步发展，在以诺文献中也得到了进一步发展，后来的拉比们对此做了很多谈论。

那么，如果这个世界的统治者反对我们怎么办？那么，如果尼禄凯撒反对我们怎么办？最终，他们无法控制未来。他们手中没有未来。历史上所有的帝国，过去的一切，如今都化为灰烬。

所有帝国、人类帝国最终都会崩溃，因为我们知道，总有一天，这个世界的王国将成为我们上帝和他的受膏者、他的弥赛亚的王国。所以即使我们谈论的是天上的统治者和掌权者，我们也不必担心。基督已被高举超过他们。

以弗所书说，我们已经与基督一同坐在天上。我们不必害怕世界上的精神力量。现在，我在这里谈论的并不是我所观察到的某些形式的精神战争。

有些人在谈论，你知道，他们应该这样做，我去参加了一次祈祷会，认为我们应该向上帝祈祷，然后人们却对这些天上的力量说，我们把你投给了你。向下。祷告会结束时，全世界的人都应该因他们说话的方式而悔改。但我们没有看到这一点。

我的意思是，在但以理书第 10 章中，它实际上谈论了这些天上的能力，但并没有谈论但以理试图将它们推翻。它谈到但以理继续向上帝祈祷，然后上帝最终解决了这个问题。但以理的祷告已经得到了上帝的认可，但但以理终于得到了有关的信息。

所以，你知道，这是圣经中在祷告中真正提到这一点的地方。我们没有这样做的圣经先例。我的意思是，有时在《圣经》中确实有像以西结那样对山发预言之类的内容。

有时，你会采取一些象征性的行动，这些行动是由上帝的灵特别指导的。但有时我们没有人们进行精神战争的方式，即他们今天所说的精神战争。尤其是当人们取笑他们、嘲笑他们或咒骂他们时。

彼得后书 2 章以及犹大书似乎强烈反对这种属灵争战的方法。我的意思是，在福音书中你看到人们，我们在福音书中看到耶稣，你在使徒行传中看到他的追随者赶走某人内心的恶魔。但那是不同的。

这就像地面一样。这与我们依靠上帝提供空中支援不同。我们依赖他的天使。

我们不是，而且，你知道，无论如何。但这些天使可能被视为是地上统治者的幕后黑手。保罗说，这些不能使我们与神的爱隔绝。

没有什么，无论是生还是死本身，都不能使我们与神的爱隔绝。好吧，看完罗马书第八章，我相信你的数学和我的一样好。我们有罗马书第 9 章，罗马书第 9 章到第 11 章。

在罗马九章开头，保罗说到圣灵与我们的灵同作见证。现在他说，我的良心在圣灵里作见证。也许就像第一章一样，他再次引用了上帝的见证，因为他想确保没有人误解他。

他说，你知道，外邦基督徒作为上帝的孩子受到欢迎。外邦基督徒以及犹太信徒都经历了这个新的出埃及记，这个新的救赎时代。这不是犹太人的本来面目，大多数犹太人并没有接受保罗的信息。

保罗不想让你错过旧约中谈到神对他子民的爱等等的要点。神并没有停止关心他的子民。保罗在第 9 章第 2 节谈到他心里持续忧伤。现在，当腓立比书 4.4 节谈到要常常喜乐主时，你如何处理这个问题呢？我再说一遍，庆幸。

每一个故事都可能有夸张的成分，因为有哭泣的时候，也有欢欣鼓舞的时候。但当保罗想起他的百姓时，他的心中常常会感到悲伤。他说我可以代表我的人民希望自己受到诅咒或与基督分离。

现在，他可以代表他的人民与基督分离吗？他已经说过没有什么能使我们与基督分开。他只是这么说的。所以，保罗没有受到咒诅。

但这个想法与摩西愿意为他的人民被毁灭非常相似。上帝把我的名字从生命册上抹掉了。神说，我会把那些应该被抹去的人从生命册上抹去。

所以，他不会抹掉摩西。但保罗在这里说话有点像摩西。但他也认识到，正如神在这段经文后面要说的，或者保罗也在这段经文后面引用出埃及记说的，神说，我要怜悯谁，就怜悯谁，包括摩西。

在那段经文中他是在对摩西说话。第 9 章第 4 节和第 5 节。这里有保罗的描述。他在第三章中回到了这个想法，他问，作为犹太人有什么优势？保罗将在第 4 节和第 5 节中更全面地描述这一点。他给出了一系列带有重复词尾的阴性名词。

这样，如果你用希腊语听它，就会感觉，哇，保罗是一位非常酷的作家。所以，他们就这样走了。第一个以sia结尾，然后是 ah，然后是 I，下一个是sia ，然后是 ah，然后是 I。他说他们的就是父亲。

他们的祖先就是他们的祖先。稍后在11 章 28 节，他会说他们因祖先的缘故而蒙爱。他还将谈到 namathasia ，即颁布法律。

但不只是这些，还有一些事是所有信徒都经历过的。他谈到他们拥有儿子的名分和荣耀、属灵的服务、祭司的服务和应许。嗯，在罗马书的其他地方，收养，他刚刚谈到了 8.15 和 8.23，那是针对信徒的。

荣耀，好吧，我们会得到荣耀，8:18、8:21。精神服务，稍后再说。 12:1他再次使用了同样的术语，我们将身体献上当作活祭，这是我们的事奉，我们在神面前祭司的事奉。而应许，回到 1:2 和 4:16，我们也是应许的继承人。

所以，这些都是对以色列的应许，我们也经历了其中的一些。然后他在第5节继续说到基督，显然基督就是神。再说一遍，学者们对此存在分歧，尽管我认为他们的分歧只是因为这太令人震惊了，因为保罗通常不使用这个名称来称呼耶稣。

他以不同的方式谈论耶稣的神性。尼西亚会议之后，我认为我们变得更加平淡无奇，我们必须使用特定的措辞来传达它。甚至在尼西亚会议之前，人们就在争论这些细节，这有助于我们保持精确。

但保罗和其他新约作者会使用他们那个时代容易理解的语言来表达耶稣的神性。关于耶稣的某些事情，他将要受圣灵的洗。那么，谁有权柄浇灌神的灵呢？因此，当施洗约翰谈到在他之后的一位将要在圣灵与火中施洗时，你就会明白在他之后的一位是神圣的。

耶稣说，我多么渴望将耶路撒冷你们的孩子聚集在我的翅膀下。嗯，这就是《诗篇》中对上帝的描述，也是当代犹太文学和聚会中对上帝的描述。即使皈依犹太教的人也被视为是在神灵的羽翼之下、在上帝临在的羽翼之下的人。

这在新约圣经中随处可见。这当然是启示。到处都是。

阿尔法和欧米伽，开始和结束，上帝的以赛亚语言。它适用于父亲。这里也适用于耶稣。

所以，在启示录中，他是第一个也是最后一个。他是开始，也是结束。有一个地方称他为开始。

所以，它就在那里，但通常不使用那种语言。但既然它存在，在其他情况下，为什么不使用该语言呢？他说基督按肉体来说是出于以色列人。显然它说的是基督，他是受万有祝福的上帝。

它不一定要这样翻译，但是如果我们不担心这会很尴尬的话，这似乎是最正常的翻译方式。他为什么这么称呼他？主本身就是一个神圣的头衔，保罗经常这样使用它。事情并不一定总是像我们通常那样，上帝通常也是如此。

但主啊，保罗肯定会那样使用它，有时非常清楚地那样使用它，哥林多前书 8、6 等等。保罗从天父和耶稣而来的介绍性祝福，我们在罗马书第一章中谈到过。保罗将旧约圣经中有关神的经文应用到耶稣身上。哥林多前书 8 章、腓立比书 2 章中的示玛，万膝必跪拜，万口必承认，以赛亚书 45 章，这是在神面前谈论的。

嗯，在腓立比书第 2 章中，它适用于耶稣，因为他被高举为主。甚至在罗马书10.13中，凡奉主名求告他的，就必得救。嗯，他刚刚在第 10 章第 9 和 10 节中描述了以主的名呼唤他，就像口里承认耶稣是主一样。

因此，既然保罗在其他地方描述了耶稣的神性，包括在罗马书中，那么如果他在这里使用另一个术语，即使这不是他常用的术语，在赞美诗中将他描述为上帝，也不会太令人惊讶，通常只会赞美上帝。正如我们之前所说，在罗马书 9-11 章中，保罗谈到了他论点的核心。犹太人相信他们是在亚伯拉罕中被拣选的，但保罗说，因为并非所有来自以色列的人（第6节）都是以色列（第7节），也不是因为他们是亚伯拉罕的后裔，所以他们都是他的孩子。

相反，在以撒身上，你的后裔将被召唤。撒拉死前亚伯拉罕有多少个儿子？我特别指出这一点，是因为在创世记 25 章中，撒拉死后，他有了其他人，但他有两个，撒拉生的以撒，夏甲生的以实玛利。那么，哪一位收到了应许呢？在这种情况下，两人都受到了祝福。

以实玛利也得到了祝福，但以撒得到了应许。以撒有几个儿子？好吧，他有两个人，雅各和以扫，但哪一个得到了应许呢？保罗的观点是，亚伯拉罕的种族血统还不够。如果不是所有的第一代人都得到了应许，如果不是所有的第二代人都得到了应许，你凭什么认为现在每个人都得到了应许？当出埃及记发生时，大多数以色列人不服从摩西，因此也不服从上帝。

所以，正如摩西所说，你们反对的不是我，而是主。那一代人就死在旷野了。诗篇作者说，今天，如果你们听见他的声音，就不要硬着心，像他们在旷野那样。

有些世代比其他世代更优秀，但你并不是因为是亚伯拉罕的后裔而自动得救。你不能仅仅因为你的种族或你的传统而认为理所当然，就像基督徒一样，在教堂长大的人可以说，好吧，我依赖我的父母和祖父母都是好基督徒。无论如何，我都会与神同在。

你也必须接受基督。很多伴随着它长大的人，甚至不知道他们什么时候做到的。他们已经做到了。

这才是最重要的。但我们需要，我们不能仅仅依赖我们的传统。正如有些人所说，上帝没有孙子。

但这个选择是出于恩典。这不是靠功绩。那么，这是否意味着神预定我们没有任何自由意志呢？好吧，保罗不必讨论这个问题，因为这类问题已经讨论过了。

其他人已经考虑过这些事情了。在犹太传统中，他们承认人类的责任和上帝的主权。现在，约瑟夫斯试图将事情与希腊哲学派别相提并论，他说艾赛尼派完全是预定论者。

撒都该人根本不相信天意。他们更像是伊壁鸠鲁主义者。他们也不相信有来世。

约瑟夫斯将他们描述为伊壁鸠鲁哲学家。然后他将法利赛派描述为非常受欢迎的斯多葛派。介于两者之间，他们说，另一方面，他们用双手。

他们既谈到上帝的主权，也谈到人类的责任。但如果你真正读过《死海古卷》，我们就没有撒都该人留下的著作，但如果你真正读过《死海古卷》，似乎两者都有。显然，他们是预定论者，但他们似乎也相信人类的选择，当然也相信人类的责任。

所以此时并不是那种辩论。希腊教父们谈到，他们以一种我们在《圣经》中没有强调的方式强调自由意志，因为他们必须与当时哲学趋势中日益兴起的决定论作斗争，特别是通过占星学等。希腊先辈在他们的文化中强调自由意志与任意决定论。

奥古斯丁在他的早期著作中就相信这一点。在奥古斯丁后来的著作中，他更加强调预定论，因为他想反驳伯拉纠对人类完美的强调。因此，重要的是要根据不同的来源所处理的内容以及他们所处理的重点来考虑。

在保罗的时代，你不必做出今天有些人谈论的这种被迫选择。在第9章第11至13节中，他明确强调预定。他显然是在强调神的选择。

神在雅各出生之前就拣选并爱了他。你可能会说那是因为他预先知道雅各布会做出什么选择，情况很可能就是这样。我不会详细讨论这些，但这取决于你如何理解第 8 章中的“预知”一词。但无论如何，重点是它是关于神的目的和呼召。

这与我们的优点无关。是神的恩典拯救了我们。这不是我们自己做的事情。

是神在我们里面动工。对于保罗来说，他从各种不同的角度来看待这个问题。但对保罗来说，永远是神。

永远是基督。永远是圣灵。这就是它的意义所在。

救恩、为神而活的能力、为神服务的能力，都是来自神本身。这就是我们赞美他、归荣耀给他的一个理由，就像保罗在第 9 章到第 11 章结尾时情不自禁地做的那样，正如保罗情不自禁地用赞美诗来表达一样，无论你采取什么方式第 9 章和第 5 节中的赞美诗。这也是我们应该如何回应的。

我们将在下一节课中学习第 9 章的更多内容。

这是克雷格·基纳博士在讲授罗马书。这是罗马书 8:23-9:16 的第 10 节。