**Доктор Роберт Чисхолм, 1 и 2 Царств, Занятие 6,
1 Царств 8**

© 2024 Роберт Чисхолм и Тед Хильдебрандт

Это доктор Роберт Чизхолм в своем учении о 1 и 2 Царств. Это сеанс 6, 1 Царств 8, Израиль требует царя.

На следующем уроке мы рассмотрим восьмую главу 1 Царств, которую я назвал «Израиль требует царя».

Тема, которую мы видим здесь, заключается в том, что Господь может позволить Своему народу отвергнуть Его власть, потому что именно это, как ни печально, Израиль, по сути, собирается сделать в этой главе. А Господь, находящийся во взаимных отношениях со своим народом, дарует свободу и позволит им отвергнуть Его власть. Но в то же время он предупреждает их о негативных последствиях их решения и их бунта в данном конкретном случае.

Итак, мы будем в 1 Царств 8. Как вы помните, 1 Царств 7 — это высший момент, когда Израиль кается, возвращается к Господу и переживает великую победу. Но мы находимся в восьмой главе, и они будут выглядеть не так хорошо.

Кстати, эту закономерность мы видим на протяжении всего Ветхого Завета. Однажды летом я даже читал в своем классе для взрослых в церкви серию под названием «Позорные разочарования в Ветхом Завете». И есть закономерность.

Сразу после того, как они пересекли Красное море по суше, и Господь дал им великую победу над египтянами, сразу после этого они жалуются, и стонут, и стонут. Давид, как мы увидим в книгах Самуила, после его великой победы над Голиафом, вскоре после этого он в великом страхе бежит от Саула и приходит к священнику в Нове и говорит: есть ли у тебя меч? ? И единственный, который у меня есть, это тот, который ты забрал у Голиафа. Он говорит: ох, нет ничего подобного.

В этот момент он, кажется, доверяет человеческому оружию, которое, по иронии судьбы, использовал его величайший враг, которого он победил. Итак, эта закономерность прослеживается на протяжении всего Ветхого Завета, и мы видим это здесь, что людям иногда трудно поддерживать свою преданность Господу. Итак, 1 Царств, 8 глава, и мы в первую очередь прочитаем о сыновьях Самуила.

Ранее о них не упоминалось, но, видимо, он назначил своих сыновей судьями, чтобы они пошли по его стопам. Итак, мы читаем в 1 Царств 8, 1, когда Самуил состарился, он назначил своих сыновей судьями Израиля. Его первенца звали Иоиль, а второго — Авия или Авия по-еврейски, и они служили в Беэр-Шеве на юге.

Но его сыновья, к сожалению, не пошли по его пути. Это интересно, потому что в этом была проблема Илая, не так ли? Они отвернулись от нечестной выгоды, брали взятки и извращали правосудие. Конечно, закон Ветхого Завета неверен в любом культурном контексте.

Они отличались от своего отца. Помните, что в случае с Илием, с точки зрения Господа, он извлек выгоду из проступков своего сына и не делал им выговор так, как следовало бы. Самуил, по мнению Господа, не привязан к своим сыновьям.

Итак, все старейшины Израиля собрались вместе и пришли к Самуилу в Раму. Помните, Рама — его родной город, упомянутый в предыдущей главе. И сказали ему: ты стар, и сыновья твои не ходят путями твоими.

Теперь назначьте короля, который будет руководить нами, как это есть у всех других народов. Итак, они, похоже, обеспокоены справедливостью и, в данном случае, несправедливостью. И они говорят: твои сыновья не такие, как ты.

Мы не хотим, чтобы они руководили нами, когда ты уйдешь, ведь ты уже стар, Сэмюэл. Мы хотим короля, и мы хотим короля, такого, как есть у всех народов. Как же отреагирует Сэмюэл? Как Господь ответит? На самом деле, еще в 17-й главе Второзакония Господь предвидел тот день, когда Израиль, как и все народы, попросит царя.

Подробнее об этом чуть позже. И когда они сказали: дайте нам царя, чтобы он руководил нами, это не понравилось Самуилу. Он этому не рад.

Итак, он помолился Господу. И сказал ему Господь: слушай все, что говорит тебе народ. Они отвергли не тебя, а меня как своего короля.

Некоторые люди считают, что когда он говорит «слушайте все, что вам говорят люди», это означает, что он имеет в виду все слова. Самуил только что упомянул: дайте нам царя, который будет вести нас. Он ничего не сказал о народах.

Но я не думаю, что здесь происходит именно это. Я думаю, это идиома. Прислушайтесь ко всем средствам и дайте им то, что они хотят.

Потому что в некоторых других отрывках, которые следуют, например, в главе 12, стихе 1, Самуил говорит: «Я послушал все, что ты сказал, и дал тебе царя». Итак, я думаю, что слушать всех — это просто значит делать то, что они хотят. Дайте им то, что они хотят, и это удивительно.

Это удивительный ответ Господа. Они отвергли не тебя, а меня как царя. Как они делали с того дня, как Я вывел их из Египта до сего дня, оставив Меня и служа другим богам, так и они поступают с вами.

Теперь выслушайте их, но предупредите их торжественно и сообщите им, что сделает царь, который будет править ими. Отдайте им этого короля, но предупредите, каким он будет. Обратите внимание, что в стихе 8 Господь как бы говорит, что они отвергают вас.

Но в стихе 7, говорит он, на самом деле отвергли Меня, а не вас. Что тут происходит? Это противоречие? Иногда в еврейской Библии они используют не X, а Y, когда они имеют в виду Y больше, чем X, или X, а не Y, когда они имеют в виду X больше, чем Y. И я думаю, что это тот самый случай. По сути, Господь говорит: они отвергли Меня, а не тебя.

На самом деле он имеет в виду, что они отвергли меня больше, чем тебя. И в стихе 8 он признает, что Самуил как его представитель был отвергнут. Но это как представитель Господа, понимаете.

Итак, на самом деле, в конечном итоге, они отвергают Господа. И Господь, кажется, готов предать их этому. Дай им то, что они хотят, Сэмюэл.

Слушайте все, что они говорят, дайте им короля, которого они хотят. Но предупредите их. Предупредите их, что произойдет.

Итак, Самуил пересказал все слова Господа народу, который просил у него царя. Он сказал, что именно это сделает царь, который будет править вами. И пока мы читаем это, посмотрите, сколько раз используется слово «взять».

Я думаю, что в английском переводе оно встречается немного чаще, чем в иврите, но в иврите по крайней мере четыре раза употребляется take. А также обратите внимание, как часто используется местоимение your . Он заберет то, что принадлежит тебе.

Вы владеете им, но его у вас отнимут. И вот так действуют цари народов . Они создают огромную королевскую бюрократию, дополненную военной машиной.

И всех этих солдат, генералов и всех этих людей нужно кормить, о них нужно заботиться, и им нужно жить хорошо. Итак, он собирается создать эту большую королевскую бюрократию и подпитывать ее, ему понадобятся ваши деньги, ему понадобятся ваши дети, и ему понадобятся вещи, которые принадлежат вам. Итак, в конце концов, вы проклянете того короля, который, по вашему мнению, вам нужен.

Итак, вот оно. Это то, что сделает царь, который будет править вами. И Господь предупреждает их здесь, и это милостиво.

Господь дает им знать, во что они ввязываются. Он возьмет твоих сыновей и заставит их служить на своих колесницах и конях, и они будут бежать перед его колесницами. Итак, у него будут колесницы и лошади.

И, конечно, из закона мы знаем, что Израиль не должен этого делать. Итак, я сразу думаю, что этот король не будет соблюдать закон. Он собирается сделать то, что обычно делают короли в этой культуре.

У него будет отряд колесниц, потому что он вам нужен. Если вы хотите иметь современную армию, вам нужно иметь несколько колесниц. У египтян были колесницы, у хеттов были колесницы, а у хананеев под предводительством Сисары были колесницы.

Мне нужны колесницы. Итак, это сразу же сигнализирует о том, что этот царь не соответствует закону Божьему. И он возьмет твоих сыновей служить себе.

Некоторых он назначит тысяченачальниками и пятидесятиначальниками, других — пахать землю и собирать урожай, а третьих — изготавливать военное оружие и снаряжение для его колесниц. Он возьмет ваших дочерей на парфюмерию, повара и пекаря. Итак, у него будут все эти поля.

Ему понадобятся люди, которые будут работать на них и собирать урожай. И тогда ему придется кормить много людей. Итак, я думаю, ему понадобятся повара, пекари и парфюмеры, чтобы делать духи для дам при королевском дворе.

Он возьмет лучшее из ваших полей, виноградников и оливковых рощ и отдаст их своим слугам. Он возьмет десятую часть вашего зерна и урожая вашего и раздаст своим чиновникам и слугам. Почти заставляет меня думать, что он на месте Бога.

Бог — это тот, кто получает лучший урожай. Он получает первые плоды и получает десятину. Этот король собирается поступить таким образом.

Рабов и служанок твоих, и лучшего из скота твоего и ослов твоих он возьмет себе в пользование. Он заберет десятую часть вашего стада, а вы сами станете его рабами. И когда наступит тот день, ты воззовешь о помощи к царю, которого ты избрал, и Господь не ответит тебе в тот день.

Итак, Господь как бы говорит Самуилу: дай им то, о чем они просят. Дайте им царя, как у всех народов. Просто предупредите их, каким будет этот король.

И, в конце концов, ты пожалеешь о том дне, когда попросил короля. И ты будешь взывать о помощи, и я скажу, слишком поздно. Ты меня не послушал.

Вы получили то, что просили. Но люди отказались слушать Самуила. Итак, Сэмюэл не просто информировал их.

Конечная цель этого предупреждения — заставить их изменить свое мнение прямо здесь, прямо сейчас и сказать: «Нет, мы этого не хотим». И, кстати, ученые изучали королевскую власть в соседних странах и обнаружили, что да, именно так действовали эти королевские власти. Кингс сделал именно то, что описывает здесь Самуил.

Итак, люди должны были знать это, живя в этой культуре. И поэтому им следовало бы сказать себе: чего мы просим? Нет, мы не хотим находиться под властью такого человека. Но здесь мы узнаем настоящую причину, по которой они просят короля.

Дело не только в беспокойстве о справедливости. Нет, сказали они, мы хотим, чтобы над нами был царь. И обратите внимание, что они говорят дальше.

Тогда мы будем, как все другие народы, иметь царя, который будет вести нас и идти впереди нас и сражаться в наших битвах. Итак , что их действительно беспокоит, так это безопасность, национальная безопасность и военная мощь. По мере развития истории мы обнаруживаем, что в настоящее время в Трансиордании существует особая угроза.

Он царь Аммонитян. Его зовут Нахаш, что звучит так, как будто оно означает «змея». Я не думаю, что его мать назвала бы его так.

Это может быть имя, которое он получил от своих врагов, или это может быть омоним. Во всяком случае, они за него беспокоятся. И Саул действительно собирается уйти, как только его выберут царем, он выйдет и сразится с этим парнем в 11 главе.

Подробнее об этом, когда мы приедем туда. Но они обеспокоены национальной безопасностью. Так действительно ли они доверяют Господу? Я имею в виду главу 7. Мы только что изучали главу 7 на предыдущем уроке.

И что случилось? Филистимляне угрожали израильтянам, пока они каялись, и Господь пришёл и прогремел на врага. Колесницы, кони, пехота — все это не в счет, когда Господь гремит с небес на врага. Господь снова и снова в их истории, и даже в последнее время, демонстрировал, что Он вполне способен дать им победу.

Ханна говорила об этом. Но нет, они отпали от своей веры в Господа. Они забыли, что он сделал.

Это печально известное разочарование. И они боятся. И они думают, что было бы неплохо иметь короля с постоянной армией.

Нам надоели эти гражданско-солдатские штучки, когда каждый раз, когда возникает угроза, Израиль, Самуэль созывает всех вместе, чтобы сражаться. И нам придется взять наши сельскохозяйственные орудия и превратить их в оружие. Мы хотим просто иметь возможность делать свое дело.

Нам нужен король, у которого уже есть армия. У него есть профессиональные солдаты, лошади и колесницы, и он может защитить нас. Мы больше не хотим быть гражданами-солдатами.

Нам нужен царь, как и все народы, который победит другие народы, а затем возьмет их сыновей и дочерей и сделает их своими солдатами. Это то, чего мы хотим. Мы хотим чувствовать себя в безопасности.

Итак, нам не нужно об этом беспокоиться. И мы хотим доверять тому, что мы можем видеть. Мы хотим ходить видением, а не верой – вот, по сути, то, что они здесь говорят.

И вот, когда Самуил услышал все , что говорил народ, он повторил это пред Господом. И Господь ответил: выслушайте их и дайте им царя. Господь, кажется, готов отдать Свой народ тому, чего он хочет.

А затем Самуэль, которого всегда изображали послушным. Сэмюэл, Сэмюэл, вот и я. И когда Господь говорит это, Он это делает.

Я имею в виду, что даже здесь, ранее в этой истории, Господь сказал: скажите им это, и Самуил это делает. И вот Господь говорит: послушайте их и дайте им царя. В этот момент я ожидаю прочитать, что Самуил собрал Израиль вместе и организовал некий процесс, посредством которого мы собираемся выбрать царя, что и происходит немного позже.

Но того, что сказал Самуил израильтянам, никто не ожидал. Каждый возвращается в свой город. Теперь они, возможно, подумали: ну, ему нужно немного времени, чтобы понять процесс, как мы собираемся заполучить этого короля.

Мне интересно, не является ли это своего рода протестом, молчаливым протестом со стороны Сэмюэля, потому что он, кажется, здесь непослушен. Он как будто говорит: всем по своим углам, а вы, ребята, идите домой. Позвольте мне поговорить с Богом.

И мы видим это на примере Моисея. Мы предположили, что Самуил — это новый Моисей. Самуил упоминается в Иеремии как великий ходатай наряду с Моисеем.

И Господь говорит в Иеремии: даже если бы Моисей и Самуил были здесь, Я бы не слушал. Итак, у Сэмюэля такая репутация. В этом отношении он подобен Моисею.

И, возможно, здесь это своего рода заступничество. Он отсылает людей. Он не сразу выходит и выбирает короля.

Он хочет дать Господу немного времени. Помните, когда Господь пришел к Моисею, он сказал, как ни странно, оставьте меня в покое. Он как будто ожидает, что Моисей что-то попытается.

Оставь меня в покое. Я хочу уничтожить этих людей. И я собираюсь начать с тобой все сначала.

У меня с ними такое было. Я готов просто выбросить их за борт и начать с тобой все сначала. Через тебя я могу выполнить свои обещания, данные Аврааму.

Моисей на это не верит. И он возражает. И он говорит: нет, Господи, что подумают египтяне? Вы не хотите руководить своими людьми.

И вы дали эти обещания Аврааму. И они начинают реализовываться. Народ вырос в великую нацию.

И ты готов выполнить это, отдав нам землю, которую ты обещал Аврааму. Вы не хотите начинать все сначала. Я сейчас перефразирую.

Но что происходит, когда вы читаете это в 32-й главе Исхода? Господь смягчается. Он слушает Моисея. Некоторые говорят: ну, он просто проверял Моисея, чтобы узнать, примет ли Моисей его предложение.

В отрывке вообще нет ничего, что указывало бы на это. Фактически, более позднее поэтическое размышление об этом событии, которое мы видим в Псалмах, говорит о том, что Моисей стоял в проломе, удерживая Господа от броска, чтобы уничтожить Свой народ. Моисей заступился.

Я не знаю, как все это работает с божественным предвидением, суверенитетом и всем остальным. Но я вижу, что Господь вступает во взаимоотношения со Своим народом и со Своим Пророком. И то, что говорит пророк, может повлиять на Бога.

Иногда люди говорят, что на Бога не может повлиять ничто, кроме него самого. Библия, кажется, указывает на то, что на него можно повлиять и что он выбирает такие отношения. Псалмы, в частности Плачные псалмы, представляют собой попытки повлиять на Бога.

Вот что такое ходатайство. Но я рассматриваю это как своего рода молчаливое заступничество со стороны Самуэля. И что интересно, в следующей главе, когда Господь возвращается к этому вопросу, Он как бы избрал Саула царем, о котором они просили.

Они просили царя, Шауля, и получили Шауля, того, кого просили. И я думаю, что Бог выбирает царя по их стандартам. Ты можешь подумать, мальчик, Саул был неудачником.

Бог не знал, что делал, не так ли? Нет, он знал, что делал. Он дал им короля, такого парня, который хорошо выглядел снаружи, высокого парня, который выглядел хорошо, выглядел королем, но у которого на самом деле не было того, что ему нужно внутри. Он дает им царя в соответствии с их поверхностными стандартами, которых они хотят, такого человека, который был бы царем среди народов, чтобы преподать ему урок.

И затем он выбирает, он отвергает Саула, а затем выбирает Давида, потому что смотрит на сердце Давида. Вот что действительно важно для Бога. Итак, Бог пытается преподать им урок.

Здесь он не ошибается. Но в главе 9 он появляется и, по сути, говорит: мы дадим ему короля, но он будет нагидом. Он использует другое еврейское слово, а не «мелек» , царь.

Он использует нагид. А я считаю нагида скорее наместником. И к тому времени, как мы проходим этот раздел, Господь очень ясно дает понять, что этот царь все еще находится под моей властью.

Я дарю тебе короля. И он был готов изначально просто дать им царя, как всем народам. Сэмюэль сказал людям, вернитесь в свой угол.

И тогда Бог смягчается и решает: я собираюсь сохранить отношения со своим народом. Я собираюсь дать им нагид. Они собираются получить короля.

Они хотят короля. Я дам им царя, но он не будет царем, как у всех народов. Итак, возникает вопрос: а как насчет королевской власти? Рассматривается ли это положительно или отрицательно в этом разделе Ветхого Завета? И даже в книге Царств некоторые ученые в 1 Царств 8-12 видят разные источники, объединенные воедино.

Одна сторона выступает за королевскую власть, а другая - против королевской власти. И поэтому здесь они представляют собой своего рода конкурирующие взгляды. Обе точки зрения были объединены в одну историю, но некоторые материалы пропагандируют королевскую власть, а некоторые — антикоролевскую.

Я не думаю, что здесь происходит вот что. Но возникает вопрос: как мы относимся к королевской власти? Если мы вернемся к 17-й главе Второзакония, мы увидим, что Господь предвидел именно этот день. И мы начнём с 17-й главы Второзакония, 14-го стиха.

Когда вы войдете в землю, которую дает вам Господь, Бог ваш, и овладеете ею, и поселитесь в ней, и скажете: поставим над собой царя, как и все народы вокруг нас. Как будто Господь естественным образом предвидит , что они захотят царя, такого же, как и окружающие их народы. Обязательно назначь над собой царя, которого изберет Господь, твой Бог.

Итак, когда наступит этот день и вы захотите царя, как у всех народов, вам нужно будет выбрать того, кого выберет Господь. Он должен быть из числа твоих братьев. Не ставь над собой чужеземца, который не брат израильтянин.

Итак, царь, прежде всего, должен быть частью заветного сообщества. Не может быть иностранец, это должен быть израильтянин. Более того, царь не должен приобретать себе большое количество лошадей или заставлять людей возвращаться в Египет, чтобы получить еще больше лошадей.

Ибо Господь сказал тебе, что ты не должен больше возвращаться той дорогой. Зачем им идти в Египет и приобретать лошадей? Ну, лошади тянут колесницы. Они хотели бы, чтобы царь, как и все народы, хотел иметь колесничную армию.

Господь говорит: нет, нельзя таким образом накапливать лошадей. Между прочим, Соломон нарушает это. Он нарушает эту политику.

Дэвид этого не сделал. Давид был верен этому. Соломон нарушил это.

И вот мы уже видим, как это начинает разворачиваться, что это не похоже на царя, как все народы. Они попросили одного, и Господь сказал: назначь над собой того, кого Я выберу. Но, кстати, у короля не должно быть колесниц.

Ему не положено иметь много лошадей. Так что он не будет таким же королем, как вся нация. Я дам тебе короля, но не так.

Далее, в стихе 17, он не должен брать много жен. О, царь подобен всем народам. Я имею в виду, сколько есть много? Я имею в виду, ты ввязываешься в это с Дэвидом.

Позже, когда Давид начнет обзаводиться женами, некоторые люди скажут: ну, он не нарушил закон, потому что там написано много жен. Ну, сколько это много? В случае с Дэвидом мы видим тенденцию эскалации. Он их накапливает.

И я думаю, что, хотя они были местными девушками и не отдалили его сердце от Бога, он устанавливал царя, подобного тому народному прецеденту, который Соломон, его сын, затем довел до крайности. И Соломон, несомненно, нарушил это. Ему не следует брать много жен, иначе его сердце сбиться с пути.

И это происходит так: мы хотим сформировать альянс. Итак, король возьмет дочь другого короля, с которым он заключает союз, и женится на ней, потому что против своего зятя довольно сложно сражаться. Видите ли, это облегчает договорную ситуацию.

Но у этих дам своя собственная религиозная система. У них есть свои боги. Вы увидите это позже на примере Ахава и Иезавели.

Она приводит с собой всех своих пророков Ваала. Позже Соломона его сердце сбивают с толку иностранные жены. И он не должен накапливать большое количество серебра и золота.

Это то, что сделали бы короли и народы среди народов. Хорошо иметь серебро и золото по многим причинам. Это заставляет вас выглядеть богатым, влиятельным и выдающимся.

И вы можете использовать это серебро и золото для заключения договоров, союзов и тому подобного. Вы можете подкупить более могущественных королей, если у вас есть немного серебра и золота, которые вы можете заплатить в качестве дани. Если уж на то пошло.

Итак, Господь, кажется, говорит во Второзаконии: когда наступит день, когда вы захотите царя, такого, как есть у народов, это прекрасно. У тебя может быть царь, если твой царь выбран мной и он израильтянин. Но я не позволю ему быть царем, как все народы.

В 1-й главе 8-й главы Самуил говорит, что именно это и произойдет. Я думаю, Господь понимает, что это приведет к такому развитию, потому что короли, будучи королями, будут двигаться в этом направлении. Но вначале Господь говорит, что на самом деле Я не дам вам царя, как это есть у всех народов.

И это интересно. Стих 18: когда он вступит на престол своего царства, он должен написать для себя на свитке копию этого закона, взятую у священников-левитов. Оно должно быть с ним, и он должен читать его во все дни своей жизни, чтобы он научился почитать Господа Бога своего и внимательно следовать всем словам этого закона и этих постановлений и не считать себя лучше своих братьев и отвернуться от закона направо или налево.

Это был длинный приговор. Но по сути он говорит, что ему нужно изучать Тору. Ему необходимо изучать закон Божий, чтобы он мог вести народ Божий должным образом.

И он должен быть скромным и не господствовать над ними. Обычно короли действуют не так. Тогда он и его потомки будут долгое время царствовать над своим царством в Израиле.

Итак, именно такого царя Господь предвидел у Израиля. В 1 Царств 8 он расстраивается, когда они просят царя, как и все народы, и он не говорит мягко: помните, что я сказал во Второзаконии, вот как это будет действовать. Нет, он готов из-за их отношения, из-за контекста, в котором это происходит.

Они боятся иностранного царя, хотят постоянной армии, хотят национальной безопасности и не доверяют Господу, который гремит с небес на их врагов. Они не доверяют. Я думаю, именно поэтому он расстроен и говорит: «Ладно, они отвергли меня, чтобы получить этого короля».

Отдай это ему, Сэмюэл. Сэмюэл решает нет. Я думаю, он просто решил, что мы отложим этот вопрос.

И когда Господь возвращается в главе 9, он решил действовать согласно Второзаконию. Я подарю им короля. Его назовут королем, но для меня он нагид.

Он находится под моей властью и не собирается идти тем путем, которым идут эти короли. В конце концов, это, вероятно, произойдет, учитывая природу королей и природу моего народа, но мы не собираемся сразу разрешать это. Итак, давайте запомним все это, а затем вернемся к книге Судей, где поднимается вопрос о царской власти, прежде чем мы доберемся до Самуила.

Я имею в виду, что это был не первый раз, когда упоминалось королевское сана. Помните, после победы Гедеона люди приходят к нему и говорят: мы хотим, чтобы ты был нашим царем. А Гедеон говорит: у тебя уже есть царь.

У вас есть Господь как ваш царь. Я не собираюсь служить вашим королем. Мы уже говорили, что Гидеон звучал хорошо, но Гидеон немного пошел на компромисс.

А вот что тебе, говорит, я возьму из твоего золота и серебра, которые у тебя есть. И он накопил жен. Одного из своих сыновей он назвал наложницей.

Мой отец — король. Итак, я думаю, что Гидеон хотел получить преимущества царствования. Он хотел, раз люди думают о нем именно в таком свете, почему бы не воспользоваться льготами? Но он не хотел брать на себя полную ответственность.

Он понял, что это было бы неправильно. И поэтому я думаю, что мы видим, почему Гедеон действительно принял правильное решение, сказав: «Нет, я не собираюсь становиться вашим царем», потому что отношение людей было больше похоже на то, что было в 1 Царств 8. Это было на самом деле это отвержение Бога. И я думаю, Гидеон это заметил.

И поэтому он сказал нет. Но позже в «Судьях», в эпилоге, эпилог начинается и заканчивается утверждением, что каждый делал то, что считал правильным в своих глазах, потому что в Израиле не было царя. Ну и в какую сторону? Из истории Гедеона складывается впечатление, что просить царя — значит отвергать Бога.

Итак, теперь мы говорим о королевской власти в позитивном свете. Если бы у них был только король, они бы поступили правильно. Что ж, я думаю, что в эпилоге «Судей» мы имеем в виду другого типа царя, чем тот, который имели в виду люди, когда они противостояли Гедеону, или тот, который они имели в виду здесь, в 1 Царств 8. Здесь нет никакого противоречия.

Это может выглядеть именно так. Я думаю, что автор книги «Судьи» говорит о том, что Израиль в этот период времени действительно нуждался, эти судьи просто становились все слабее, слабее и слабее, духовно говоря. Самсон не был слаб физически, но он был слаб духовно.

Итак, им действительно нужен был царь, но не любой царь, тот царь, который описан в 17-й главе Второзакония. Именно такой царь им был нужен. Не царь, как все народы, а царь, пишущий законы.

И знаете, когда что-то записываешь, это остается в памяти. Когда я учился в школе, мы делали записи. И было что-то в конспектировании, когда профессор читал лекции, что действительно помогало материалу проникнуть в ваше сознание.

А потом можно было бы вернуться и прочитать это. Но им нужен такой царь, который будет читать закон все дни своей жизни, чтобы научиться почитать Господа как Бога и внимательно следовать всем словам закона и этих постановлений. Он собирается пережить это.

Он не будет считать себя лучше других. Он не собирается отступать от этого закона. По сути, он будет образцом послушания, и люди последуют его примеру.

Итак, когда судьи говорят, что им нужен король, судьи имеют в виду именно это. И я думаю, что по мере того, как эта история разворачивается в 1 Царств, мы увидим то же самое. Народ хочет царя, как и все народы.

Господь расстроен, потому что понимает, что они мне не доверяют. Им нужен кто-то, король, которого они смогут увидеть. Он готов дать им это.

Там небольшая задержка, организованная Сэмюэлем. И Господь возвращается и говорит: хорошо, я дам им лидера. И он будет отличаться от тех судей, которые у нас были.

И они назовут его Мелехом. Я буду называть его Нагид. И он будет моим вице-регентом.

И когда мы читаем это, мы понимаем, что царь, которого Господь собирается дать им, будет подчиняться правилам и положениям Второзакония. И на самом деле, когда мы перейдем к 1 Царств 10, мы увидим, как Самуил говорит с ними о царской власти. Он собирается объяснить людям правила царской власти в стихе 25 главы 10.

Некоторые люди видят в этом ссылку на то, что Самуил описал в восьмой главе. Я так не думаю. Я думаю, это отсылка к Второзаконию 17.

Он объясняет людям, как будет работать королевская власть. А затем, в главе 12, Господь, по сути, скажет: «У твоего короля все будет хорошо, и у тебя все будет хорошо, пока ты и твой король подчиняешься Мне». Итак, к концу этого раздела становится совершенно ясно, что Господь как бы отказался от своего первоначального ответа.

И вы можете подумать, сделал бы это Бог? Да. Он сделал это с Моисеем в Исходе 32, и он делает это здесь. К концу этого небольшого раздела он собирается дать им царя под своей властью, который будет отвечать за соблюдение принципов Второзакония 17 и вести людей в послушании Господу.

К сожалению, Саул потерпит неудачу в этом отношении. Вот так я разрешаю очевидное противоречие, которое мы видим между отрывками. Некоторые отрывки кажутся прокоролевскими, а некоторые — антикоролевскими.

Но я думаю, что мы можем решить эту проблему таким образом. Судьи говорят, что существует идеал царской власти под властью Господа, который нужен Израилю. И Господь решает, что именно такого царя мы им дадим.

Но, к сожалению, люди смотрят на короля по-другому. Итак, в главе 9 на нашем следующем уроке мы рассмотрим избранного Богом царя Саула. Люди просили царя, а на иврите шааль — это слово, означающее просить, и они получили шауль , что является его именем на иврите.

Его просят об одном. Он дает им то, что они просят. Да, царь будет под его властью, но Саула он не выберет по сердцу.

Он просто будет смотреть на внешний вид и покажет им, как внешний вид и хождение по зрению могут вводить в заблуждение. И затем, когда Саул потерпит неудачу, он обратится к Давиду, и Давид будет избран на основании того, что в его сердце предназначено для Бога. Но даже тогда Дэвид временами терпел неудачу.

Но обо всем этом мы поговорим на следующих уроках.

Это доктор Роберт Чизхолм в своем учении о 1 и 2 Царств. Это сеанс 6, 1 Царств 8, Израиль требует царя.