**Роберт Ванной , «Важнейшие пророки», лекция 1
 Личность Исайи, контекст, структура Исайи**

I. Исайя
А. Некоторые комментарии о самом пророке Исайе и его семье Мы начнем с Исайи. А А. в плане таково: «Некоторые комментарии к самому пророку Исайе». Значение имени «Исаия»: «спасение от ЯХВЕ». Имя происходит от корня *яша '.*и ЯХВЕ . «Спасение от ЯХВЕ» или «ЯХВЕ есть спасение» — таково значение его имени. Оно встречается в нескольких местах Ветхого Завета, за исключением книги Исайи, как имя человека, который явно не совпадает с Исайей, написавшим книгу Исайи. Например, в 1 Паралипоменон 3:21 вы читаете: « потомки Ханании: Пелатия и Иешая ». Этот Иешайя это то же имя, что и Исайя; просто это транслитерируется по-другому. В 1 Паралипоменон 25:3 вы читаете список имен – это снова тот самый Иешаия – такой же, как и тот, но на иврите это то же самое, что и Исаия. В стихе 15 мы читаем: «восьмой Иешаии , его сыновьям и родственникам».
 Так что это действительно происходит в другом месте; таким образом, если вы посмотрите на Исайю 1:1; далее он идентифицируется как сын Амоса . Думаю, я обсуждал это, когда мы смотрели на пророка Амоса. Но в Исайи 1:1 есть: «Смотри, видение об Иудее и Иерусалиме Исаии, сына Амоса ». Пророк Исайя — сын Амоса , что на иврите пишется с помощью *саде* и *алефа,* тогда как Амос — это « *айн»* и « *самек» ;* так что есть разница. Это английское « Амоз », а не «Амос». Мы не делаем больших различий в английском языке.
 Нам ничего не известно о его отце Амозе . Существует раввинская традиция, которую невозможно проверить, о том, что Амос был братом иудейского царя Амасии. Если бы это было так, то Исайя был бы племянником царя. Но нет никаких реальных, убедительных доказательств этому, кроме еврейской традиции.
 Кажется, что Исаия жил в Иерусалиме или рядом с ним, потому что большая часть событий, когда он появляется в различных пророчествах, которые он дает, находится недалеко от Иерусалима, особенно если вы посмотрите на седьмую главу. В 7-м стихе 3-й главы вы читаете: «Господь сказал Исайе: «Выйди ты и твой сын Шеар- Иашув навстречу Ахазу в конце водопровода Верхнего пруда, на дороге, ведущей к омывающему полю». «Он находится недалеко от водопроводной системы, которая снабжала водой Иерусалим. Позже, во времена Езекии, когда ассирийцы напали на Иерусалим и окружили его, Езекия призвал Исайю, и кажется, что на протяжении большей части книги он находится в Иерусалиме или рядом с ним.
 Мы знаем, что он был женат и имел как минимум двух сыновей, которым дали символические имена. Тот, который мы только что упомянули в Исаии 7:3. «Господь сказал Исайе: «Выйди ты и сын твой, Шеар- Иашув ». Шеар- Яшув означает «остаток вернется»; « *сдвиг»* означает «остаток», а *«джашуб»* — от слова « *шуб»* — «вернуться». Итак, это означает «остаток вернется». И, конечно же, это означает, что в первую очередь вы будете изгнаны из страны. Изгнание придет, но остаток вернется. Итак, суд грядет, но за пределами суда есть надежда. Остаток вернется.
 Имя другого сына появляется в главе 8. В первом стихе вы читаете: «Господь сказал: возьми большой свиток, напиши на нем обычным пером: Махер-Шалал-Хаш-Баз. И призову мне в свидетели Урию священника и Захарию, сына Иеварекии . Тогда я пошел к пророчице; она зачала и родила сына. И Господь сказал мне: «Назови его Махер-Шалал-Хаш-Баз». Это хорошее имя, если кто-то из вас ищет имя для сына. Значение слова Махер-Шалал-Хаш-Баз – «ускорить добычу, ускорить добычу». «Спешите с добычей, ускоряйте добычу». Я заметил, что в примечании NIV здесь говорится, что это означает « *быстро до грабежа», «быстро до грабежа»* . В любом случае, имя несет в себе послание. Если вы перейдете к десятой главе, пятому и шестому стихам, вы действительно получите обыгрывание имени Махер-Шалал-Хаш-База, потому что в пятом и шестом стихах Исайя говорит: «Горе Ассирийцу, жезлу гнева Моего, в чьей руке дубина гнева моего! Я посылаю его против безбожного народа».
 То есть Господь использует Ассирию против Израиля как жезл в Своей руке, чтобы принести суд и наказание. Во второй части стиха 6 мы читаем: «Я посылаю его против народа, который разгневает меня» – затем обратите внимание на следующую фразу – «чтобы захватить добычу и украсть добычу». Это те же слова, что и Махер-Шалал-Хаш-Баз: «захватить добычу и украсть добычу. Ассирийцы собираются прийти и разграбить Израиль, растоптать его, как грязь на улицах. Но это не то, чего хотят ассирийцы; другими словами, ассирийец преследует свои собственные интересы, но за собственными интересами Ассирии Бог использует Ассирию как орудие суда. Таким образом, имя Махер-Шалал-Хаш-Баз действительно предвосхищает тот суд, который грядет от рук ассирийцев.

Хронология и цари при жизни Исайи Итак, Исайя пророчествовал, как вы знаете из первого стиха, во время правления различных царей Иудеи: «Видение об Иудее и Иерусалиме, которое видел Исаия, сын Амоса, во время правления Озии, Иофама, Ахаза. и Езекия». Исаия пророчествовал во времена Озии, Иофама, Ахаза и Езекии из Южного царства, Иуды. Это правление несколько сложное, поскольку, похоже, существует ряд сорегентств.
 Если вы хотите вникнуть в подробности этого хронологического времени, вы пробежите от 767 г. до н.э. до 695 г. до н.э., конца правления Езекии. Это довольно длительный период времени; однако снова существует еврейская традиция, раввинская традиция, согласно которой Исайя был убит во времена следующего после Езекии царя, во времена Манассии.

Предание о смерти Исайи при Манассии Еврейская традиция такова: Манассия, конечно, был очень злым царем, Исайя бежал от некоторых людей Манассии и спрятался в дупле дерева, которое его люди начали срубать, и при этом они зарезали Исайю. в два. Некоторые видят намек на это в Послании к Евреям 11:37, где говорится об этих героях веры и о том, что их «распилят». В Послании к Евреям 11:37 говорится: « Их побивали камнями; их распилили надвое; они были казнены мечом. Они ходили в овечьих и козлиных шкурах. »
 Самое интересное в этой традиции то, что она все еще видит Исайю во времена Манассии, хотя в надписи говорится об Озии, Иофаме, Ахазе и Езекии. Похоже, что все еще есть основания заключить, что Исайя действительно пережил конец правления Езекии и жил во времена Манассии. Причина, по которой я говорю это, заключается в том, что в главе 37, стих 38 вы читаете: « Однажды, когда он поклонялся в храме своему богу Нисроху (речь идет о Сеннахириме , ассирийском царе), его сыновья Адрамелех и Шарезер зарезали его. с мечом, и они убежали в землю Араратскую. И Асархаддон, его сын, стал царем вместо него. Наследование Асархаддона произошло после смерти Сеннахирима, и из ассирийских записей мы знаем, что Сеннахирим умер в 681 году до нашей эры, и это довольно точная дата. Итак, из этого вы можете видеть, что это времена Манассии. Опять же, независимо от того, будем ли мы иметь совместное регентство или единоличное правление, это совершенно очевидно относится ко времени Манассии.
 Многие считают, что, возможно, причина того, что Манассия не упоминается в заголовке 1:1, заключается в том, что после смерти Езекии, который был благочестивым царем, и начала правления Манассии, который был очень нечестивым царем, что общественное служение Исаии прекратилось. На самом деле многие считают, что, может быть, это, конечно, домыслы, многие считают, что, может быть, вторая часть книги, главы с 40 по 66, где начинается речь об избавлении от изгнания, была написана именно тогда».

С приходом Манассии уверенность в приговоре изгнаннику стала очевидна. Фактически, Книга Царств говорит нам, что даже после времен Манассии, когда произошла реформация во времена Иосии, ее было слишком мало и слишком поздно. Из-за нечестия Манассии суд был неизбежен. Этого нельзя было избежать.
 Многие считают, что после смерти Езекии Исаия отошел от публичного служения и, возможно, имел более личное служение, обращенное к благочестивому элементу или «остатку». Затем он произнес свои пророчества об освобождении от изгнания, которое обязательно наступит, и эти пророчества должны были стать утешением и основой надежды для тех благочестивых людей, которые остались на земле. Но кажется очевидным, что Исайя действительно жил во время правления Манассии, хотя Манассия не упоминается в заголовке книги.

Б. Историческое окружение книги
1. Контекст Израиля Б. В плане – «Историческое окружение книги». В шестой главе, в хорошо известном видении Исайи, у вас есть свидание. Вы читаете: «В год смерти царя Озии я увидел Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном». Годом смерти царя Озии был 739 г. до н. э. Это важная дата в том смысле, что смерть Озии действительно ознаменовала конец периода процветания и политической силы Иудеи. Помните, что во времена Озии над Иудой на юге Израиль на севере был весьма процветающим – это соответствовало временам Иеровоама II. Иеровоам II был примерно в 752 г. до н.э. Год правления Иеровоама II был временем великого процветания Северного царства Израиля.
 Но этот период заканчивался; Ассирия действительно угрожала Израилю. Мы обсуждали этот последний квартал на фоне книги Ионы. Ассирия угрожала Израилю примерно столетием раньше, во времена Ахава, а затем во времена Ииуя, который уничтожил династию Ахава. Помните, Ииуй жил в 840 году до нашей эры, примерно на столетие раньше. Ииуй отдал дань Салманасару Ассирийскому. Во время правления Салманасара III есть черный обелиск с изображением Ииуя, отдающего дань Салманасару.
 В то время Ассирия угрожала Иудее, но затем Ассирия пришла в упадок. Ассирия была потеснена с севера народом Урарту. Какое-то время Сирия доставляла Израилю неприятности — не Ассирия, а Сирия, лучше называемая «Арам». Дамаск, столица Сирии, угрожал Израилю. Но Сирия, или Арам, также была ослаблена, так что, когда вы подошли ко временам Озии и Иеровоама II, это был период могущества и процветания Израиля, потому что и Сирия, и Ассирия были слабы.

2. Ассирийский контекст Но на этом все закончилось. Теперь Ассирия снова обретет власть и попытается расширить свое влияние и контроль над другими народами. И это началось с Тиглатпаласара III (745–727 гг. до н.э.). Тиглатпаласар III положил начало так называемой неоассирийской империи. У вас есть такая последовательность правителей в Ассирии: Тиглатпаласар III, Салманасар V, Саргон II, а затем Сеннахирим, который позже нападет на Иуду и Езекию.
 Из ассирийских записей мы узнаем, что Тиглатпаласар сражался в Северной Сирии против союза царей, среди которого был « Азиау из Йуды ». Большинство людей думают, что это Озия. Теперь у Озии было два имени, иногда его называли Азарией (то Азарией, то Озией). Многие думают, что Азиау был Озией. Это не совсем точно, но многие думают, что это был Азария или Озия, царь Иудеи.
 Тиглатпаласар говорит, что эти цари, против которых он воевал, были вынуждены платить дань. Из ассирийских записей, датированных 743 годом до н. э. В Ветхом Завете об этом ничего не сказано. Но в 743 году он взял дань с коалиции царей, среди которых, возможно, был и Озия. Это третий год правления Тиглатпаласара. Видите, это было в начале правления Тиглатпаласара. В другой своей летописи он говорит о взятии дани с Менахема Самарийского. Видите ли, если вы отправитесь в Северное королевство, это будет в то же самое время.
 И если вы посмотрите на 4 Царств 15:19, здесь вы увидите библейскую ссылку, вы прочтете там: « Тогда Пул » (это вавилонское имя Тиглатпаласара , Тиглатпаласар — ассирийское имя; вавилоняне называют его Пул , и здесь, в Kings, его называют Пулом ). «Тогда Пул , царь Ассирии, вторгся в эту землю, и Менахем дал ему тысячу талантов серебра, чтобы заручиться его поддержкой и укрепить свою власть в царстве».
 Менахем потребовал эти деньги от Израиля. Год этого точно неизвестен, но Олбрайт относит его к 738 году до н. э. Тиле относит его к 743 году. Во всяком случае, можно видеть, что под Тиглатпаласаром снова начинает оказываться давление на Израиль со стороны ассирийцев. Тиглатпаласар говорит: «Что касается Менахема, то я одолел его, и он убежал, как птица. Я один вернул его на место. Золотую, серебряную, льняную одежду и разноцветную отделку я получил от него». Если вы заглянете в свою библиографию (под идентификатором римской цифры), у меня есть этот текст из ANET (« *Древние ближневосточные тексты* Джеймса К. Притчарда»). Это стандартное собрание дополнительных библейских текстов Древнего Ближнего Востока. Если вы хотите просмотреть некоторые ассирийские анналы того времени, вы найдете страницы с 25 по 29. Дело в том, что во времена Озии, в начале служения Исайи, Ассирия начинает приходить к власти и начинает оказывать давление как на Северное, так и на Южное царства Израиля.

3. Сиро -Ефремлянская война (734 г. до н. э.)
 Следующим важным событием с точки зрения исторического контекста является 734 г. до н.э., Сиро-Ефремитская война. Сиро -ефремлянская война — это когда Сирия, или Арам, и Ефрем, Северное царство, нападают на Иуду, и это исторический фон для пророчеств Исаии с 7 по 11. Израиль и Сирия нападают на Иуду с целью поставить на Иудею марионеточного царя. престол в Иудее и избавление от Ахаза. Если вы обратитесь к Исаии 7 и прочитаете в стихе 5: «Арам» – позвольте мне прокомментировать это. Когда вы будете читать NIV, вы прочтете «Арам». Когда вы будете читать «Короля Иакова», вы прочтете «Сирия». Они такие же. Я думаю, что Арам действительно лучше, потому что именно так оно звучит на иврите. На иврите это «Арам». Термин Сирия является сокращенной формой Ассирии. Название «Сирия» на самом деле происходит из греческой терминологии, когда Александр и его войска пришли на восток. Они пришли в западную часть бывшей ассирийской земли, в окрестности Дамаска. Греки называли ее Сирией, сокращенной формой Ассирии. Эта терминология по традиции пришла в английскую версию. Но я думаю, что многие люди путают Сирию и Ассирию, что очень легко сделать, поэтому, вероятно, лучше и, конечно, ближе к ивритской терминологии называть территорию вокруг Дамаска «Арамом», а территорию дальше на восток, в Тигре. -Зона Евфрата, как и Ассирия, которая находилась в северной части региона Тигр-Ефрат.
 Но в Исаии 7:5 говорится: «Арам, Ефрем и сын Ремалии задумали разорить тебя, сказав: «Войдём в Иудею, разорвём её и разделим между собой, и сделаем царём над ней сына Тавееля ». Однако так говорит Владыка Господь: «Этого не произойдет». царь на престоле Иуды вместо Ахаза.Ахаз очень обеспокоен этим.Что сделал Ахаз, чтобы обратиться за помощью, так это то, что он заключил союз с ассирийцами, и Исаия осудил его за это.
 Таков контекст главы 7. Исаия говорит, что зависимость от Ассирии в конечном итоге принесет проблемы и горе, и в конечном итоге Ассирия, к которой обратился Ахаз, собирается увести Северное царство в изгнание, а также оказать давление на Южное царство, Иудею. Это стало понятно вскоре после этого. Примерно в 734 г. до н. э. происходит Сиро-Ефремлянская война, а к 721 г. до н. э. Самария полностью разгромлена Ассирией. И вскоре после этого Сеннахирим захватывает Иерусалим (701 г. до н. э.), и если бы не вмешательство Бога, Иуда тоже исчез бы. Так что союз с Ассирией, безусловно, был катастрофой.
 Следующее важное событие после 734 г. до н.э., Сиро-Ефремлянская война, с точки зрения исторической подоплеки посланий пророка Исайи, приходится на 732 г., два года спустя, когда Дамаск был захвачен Ассирией. В 732 году Тиглатпаласар взял Дамаск, но Северное царство он взял не сразу. Посмотрите 4 Царств 15:29: «Во времена Факея , царя Израильского, пришел Тиглатпаласар, царь Ассирийский, и взял Ион , Авель-Беф - Мааху , Ианоах , Кедеш и Хацор». Это районы на севере Израиля. Он взял Галаад и Галилею, включая всю землю Неффалима, и переселил народ в Ассирию. «Тогда Осия, сын Илы , составил заговор против Факея , сына Ремалии . Он напал на него и убил его, а затем стал его царем в двадцатый год Иотама, сына Озии» (4 Царств 15:30).
 Итак, у вас есть преемственность благодаря власти революции и интриг, в которых Осия замышляет заговор против Факея и занимает трон в Самарии. Теперь самое интересное в АНЕТ, когда вы посмотрите анналы Тиглатпаласара, он говорит, что он посадил Осию на трон в Израиле. Теперь вы видите, что это дает вам более полную картину того, что происходит здесь, в стихе 30 во 2 Царств 15:30: «Осия, сын Илы , составил заговор против Факея ». Но он, должно быть, сделал это при поддержке Ассирии, поэтому Осия был марионеткой Ассирии на троне.
 Тиглатпаласар утверждает в своих анналах, что именно он посадил Осию на трон Израиля. Но вы видите, что Ассирия начинает двигаться. Они захватывают Дамаск и движутся на запад, оказывая давление на Северное королевство, захватывая некоторые города и даже нарушая там власть и посадив на трон Северного королевства своего человека.

4. Взятие Самарии (722/721 г. до н. э.) Следующее важное событие — это произойдет десять лет спустя — это захват Самарии Ассирией. Это падение Северного Королевства. Осия, по-видимому, был возведен на трон Тиглатпаласаром, но через некоторое время он восстал, и это заставило Салманасара, который был преемником Тиглатпаласара, а затем и его преемника Саргона, осаждать Самарию в течение трех лет. Вы читаете об этом во 2 Царств 17, начиная со стиха 3: «Салманасар, царь Ассирии, подошел, чтобы напасть на Осию, который был вассалом Салманасара и платил ему дань. Но царь Ассирии обнаружил, что Осия был предателем, ибо он отправил послов к Соу, царю Египта, и больше не платил дани царю Ассирии, как делал это из года в год. Поэтому Салманасар схватил его и заключил в темницу. Царь Ассирии вторгся во всю землю, выступил против Самарии и осаждал ее три года. В девятый год Осии ассирийский царь захватил Самарию и переселил израильтян в Ассирию. Он поселил их в Хале », а в стихе 7 говорится: «Все это произошло потому, что израильтяне согрешили против Господа Бога своего»; они нарушили завет.
 Если вы перейдете к главе 18, где обсуждается правление Езекии в Южном царстве, вы заметите, что в стихе 9 говорится: «В четвертый год царя Езекии, который был седьмым годом Осии, сына Илы , царя Израильского». , Салманасар, царь Ассирии; выступил против Самарии и осадил ее. По прошествии трех лет его взяли ассирийцы. Итак, Самария была захвачена в шестой год Езекии, который был девятым годом Осии, царя Израиля».

5. Нападение Сеннахирима на Иерусалим (701 г. до н.э.) и Езекия
 Следующее знаменательное событие, 701 г. до н. э., — попытка Сеннахирима захватить Иерусалим. Видите ли, если вы дойдёте до 13-го стиха этой главы: «В четырнадцатый год царя Езекии Сеннахирим, царь Ассирийский, напал на все укреплённые города Иудеи и захватил их». А во 2 Царств 19, ближе к концу главы, вы читаете об осаде Иерусалима Сеннахиримом и о вмешательстве Бога, чтобы освободить город. Во 4 Царств 19:35 вы читаете: «В ту ночь вышел Ангел Господень и умертвил сто восемьдесят пять тысяч человек в стане Ассирийском. Когда люди проснулись на следующее утро — там были все трупы! И Сеннахирим, царь Ассирии, свернул лагерь и отступил. Он вернулся в Ниневию и остался там». Итак, в 701 г. до н.э. произошла осада Иерусалима, но для его освобождения произошло божественное вмешательство, которое было предсказано, как мы хорошо отметили у Исаии.
 Исайя задолго до этого предсказал, что, когда Ахаз заключил союз с Ассирией, Ассирия затопит землю, как потоп, но посреди этого наступит избавление. И вы найдете позже, еще в жизни Исайи, во времена Езекии, исполнение пророчеств, которые Исайя сделал в контексте союза с ассирийским царем.
 Стих 15 главы 18: «Езекия отдал ему все серебро, которое нашлось в храме». Что ж, это похоже на то, что часто можно увидеть в политике и подобных отношениях. Есть просто жадность. Ассирийцы возьмут все, что смогут, но этого никогда не будет достаточно. Они просто захотят взять больше, несмотря на уплату дани. Теперь, что также может быть связано с этим: Езекия, хотя и платил дань, предпринял определенные попытки завоевать Вавилон, который в целом находился под контролем Ассирии, но все же оставался отдельным элементом в пределах ассирийской территории контроля. Это предложение Вавилона могло быть истолковано Ассирией как восстание Езекии, которое спровоцировало это нападение, хотя он и заплатил дань.
 При составлении рассказов об отношениях Езекии с Ассирией возникает множество сложных хронологических проблем. Этому есть историческая параллель в главах Исаии 36–39. Кажется совершенно очевидным, что последовательность этих повествований была организована скорее на тематической или логической основе, чем на хронологической основе. Я думаю, что часть проблемы заключается в том, чтобы выяснить точную последовательность этих событий. В рассказе Исайи вы видите, что в конце приходит посланник из Вавилона, что, в свете того, что мы говорим, произошло после того, как вся дань была полностью уплачена. Что еще оставалось показать? Но похоже, что этот посланник должен был быть раньше, он поставлен в конце этого раздела Исайи, чтобы сделать переход в потоке мысли ко второй части книги, где Израиль находился в вавилонском плену.
 Так что кажется, что здесь больше логическое упорядочение материала, чем хронологическое. Я не уверен, что смогу разобраться со всем этим для вас прямо здесь и сейчас. Но я думаю, что это, вероятно, является фактором, влияющим на задаваемые вопросы. Другими словами, вы видите в 18-й главе Книги царств, первые 16 стихов дают вам краткое описание правления Езекии. Затем вы возвращаетесь назад, и когда вы начинаете со стиха 17, Сеннахирим угрожает Иерусалиму; у вас есть отчет об этом конкретном событии. Это может хронологически соответствовать всему этому потоку вещей по-разному. Это не обязательно, но это происходит после всего, что произошло.

6. Ключевые даты правления Езекии. Несмотря на хронологию Езекии, вот ключевые даты: 734 г., Сирийско -Ефремлянская война против Иуды; 732 г. — захват Дамаска Ассирией; 721 г. — падение Самарии; и 701 г. Сеннахирим нападает на Иудею Езекии. Когда мы выйдем за пределы этого, мы вступим во времена Манассии. Это было время великого отступничества в Южном Королевстве. Манассию изображали как худшего из царей Иудеи. Во времена Манассии изгнание Иуды становится неизбежным и неизбежным, и кажется, что именно в это время Исаия обращается к благочестивому остатку, чтобы принести слова утешения, утешения и надежды и заглянуть за пределы суда, который обязательно придет. . Другими словами, изгнание окончательное, но не навсегда. Этому придет конец. Будет остаток, который вернется.

В. Структура книги Исаии
 В общем, такова историческая обстановка для пророчеств Исаии.
 Давайте перейдем к C., то есть «Структура книги». Книга Исайи сложна для описания. Я следую здесь системе, которую позаимствовал у доктора Аллана Макрея , чтобы попытаться найти некий принцип организации книги, разбить ее на блоки материала, которые можно найти во всей книге. В книге 66 глав, поэтому первая строка на доске представляет собой книгу Исайи. Если вы собираетесь начать ее делить, то есть главная разделительная точка, а именно этот раздел, главы с 36 по 39, потому что по форме главы с 36 по 39 явно отличаются от остальной части книги. Главы с 36 по 39 представляют собой историческое повествование. Фактически, это соответствует историческому повествованию в книге Царств во времена Езекии и этой угрозе Сеннахирима. Исаия с 36 по 39 и этот раздел 2 Царств около 17 и 18 — это то, что мы только что рассмотрели; это очень похоже. Итак, это отдельный раздел, который естественным образом делит книгу на две части: с 1 по 35 и с 40 по 66. С 1 по 35 и с 40 по 66 обе представляют собой пророческий дискурс, в отличие от исторического повествования.
 Большая часть материала с 1 по 35 состоит из бесед, данных во времена Ахаза или даже раньше. Некоторые из них относятся ко времени Озии. Итак, от 1 до 35 — это ранний период служения Исаии, можно сказать, или относительно ранний, большая его часть примерно во времена Ахаза. Главы с 36 по 39 – это не пророческая беседа, а историческое повествование, относящееся ко времени Езекии. То, что вы видите в главах с 36 по 39, — это исполнение некоторых пророчеств Исаии в первой части книги. В частности, это пророчество о том, что, хотя Ассирия придет и станет орудием Божьего суда, Ассирия не собирается полностью захватить всю землю, и это не так. Исаия сказал, что Ассирия нападет, но Иуда будет избавлен от полного поражения, и именно это и произошло. Это записано в разделе с 36 по 39. Вы видите, как это сложилось исторически.
 Я вернусь и скажу что-нибудь о 40–66 позже. Но давайте поработаем с этим разделом с 1 по 35 и попробуем разбить его дальше. Я думаю, если вы это сделаете, вы обнаружите, что наиболее естественными делениями являются следующие: главы с 1 по 6 образуют своего рода самостоятельную единицу, затем главы с 7 по 12, затем главы с 13 по 23, затем с 24 по 27. затем с 28 по 35. Это и есть подразделения . Что же отличает каждого из них? Давайте посмотрим на них.
 Я бы сказал, что самые четкие единицы — от 13 до 23 и от 24 до 27; поэтому я поставил их над линией. Главы с 13 по 23 представляют собой группу пророчеств о суде над иностранными народами. Таким образом, в этом разделе Исаия обращается не столько к самому Израилю, сколько к окружающим народам. Если вы посмотрите на соотношение 13:1, то увидите, как это работает довольно быстро. «Пророчество о Вавилоне, которое видел Исайя, сын Амоса ». Исаия 15:1: «Пророчество о Моаве»; глава 17: «Пророчество о Дамаске»; Глава 18: «Горе земле шумящих крыльев по рекам Куш, которая отправляет послов по морю на папирусных лодках по воде». Это пророчество против Куша. Куш, вероятно, — это Эфиопия к югу от Египта. Глава 19: «Оракул о Египте». Итак, вы видите здесь, в этом разделе, пророчества, касающиеся иностранных народов, и это выделяет их как уникальный раздел.
 Когда вы доходите до глав с 24 по 27, этот раздел часто называют «Маленьким Апокалипсисом Исайи». То, что вы видите в главах с 24 по 27, — это собрание пророчеств, говорящих о великом суде, грядущем на народы земли. Все, кто противостоит Богу, пострадают от этого суда. Похоже, что это явление носит глобальный характер. Итак, этот раздел — «Маленький Апокалипсис Исайи».
 Эти два раздела в значительной степени отделяются от 1 до 6, от 7 до 12 и от 28 до 35. Когда вы дойдете до 1 до 35, самый ясный раздел, вероятно, будет от 7 до 12. Когда вы вытащили 13 до 23, 24 до 27, то у вас остается от 1 до 12. Но из 1 до 12 7 до 12 является четкой единицей. Главы с 7 по 12 посвящены сиро-ефремовой войне и ее последствиям. В главе 7 Господь говорит Исайе: возьми своего сына Шеар- Иашува , выйди и встретись с Ахазом и поговори с ним по поводу союза, который он заключил с Ассирией. Вместо того, чтобы доверять мне, он доверяет Ассирии. Из-за этого выносится приговор. Итак, 7–12 имеют конкретную предысторию и историческую обстановку: Сиро-Ефремитскую войну 734 г. до н.э. И это выделяет их как единое целое. Эту единицу часто называют «Книгой Эммануила». Причиной этого имени является пророчество Исаии 7:14, потому что в Исаии 7:14, в контексте сирийско-ефремитской войны, Исайя говорит: «Сам Господь даст вам знамение: Дева зачнёт и родит сын, и назовем его Эммануилом». Возникает множество интересных вопросов о том, как вы интерпретируете это пророчество, как соотносите его с этим контекстом и в то же время видите в нем мессианское пророчество. Мы займемся этим. Этот хорошо известный стих, Исаия 7:14, дал название этому разделу, главам 7–12, потому что он находится в самом сердце этого раздела — «Книги Еммануила».
 Остаются первые главы с 1 по 6. А с 1 по 6 носят гораздо более общий характер. Вы не можете привязать это к конкретному историческому контексту, как это можно сделать в случае с 7 по 12, с Сиро-Ефремовой войной, несмотря на ее общий характер. Но главы 1–6 разделены на 3 раздела, и мы рассмотрим их, характер этих трех разделов. Три секции: от 1:1 до 2:5, от 2:6 до 4:6 и от 5:1 до 6:13. Характер этих трех разделов заключается в том, что после вынесения приговора следует раздел, в котором говорится о будущих благословениях. (В общих чертах раздел, в котором говорится о будущем благословении, заключен в скобки.) Видите, в 1:1–2:5 говорится о будущем благословении в 2:1-4. У вас есть суд, а затем будущее благословение. Затем в 2:6 вы снова возвращаетесь к суду, но за ним в 4:2-6 следует еще один раздел о будущем благословении. Затем вы снова возвращаетесь к суду в 5:1, но за ним следует благословение в 6:1-13, причем последними благословениями в этом случае являются призыв Исаии и видение, которое он видит, и разрешение донести слово Господне до народа. народ Израиля. Итак, вы видите, что характер этого материала таков: осуждение, благословение; суд, благословение; суд, благословение. Мы рассмотрим три раздела более подробно и посмотрим, как это работает, но структура у него такая.
 Это дает вам представление о том, как организован материал от 1 до 35. Вы действительно разбиваете это на эти 5 разделов. Пророчества группируются вокруг какого-то принципа организации, как пророчества против иностранных народов; этот эсхатологический апокалиптический суд; Сиро-Ефремлянская война; свойства суждения; и благословение.
 Главы с 28 по 35 во многом похожи на главы с 7 по 12. И кажется, что они имеют тот же общий исторический фон, поскольку главы с 28 по 35 разделяют сиро -ефремитскую войну в качестве своего исторического фона. Но кажется, что тогда как главы с 7 по 12 адресованы больше царю Ахазу, который является недостойным представителем дома Давидова, восседающему на престоле Иуды , главы с 28 по 35 адресованы больше знатным людям страны, руководство, кроме короля. Но она очень похожа на «Книгу Эммануила».
 Итак, это главы с 1 по 35. Мы заметили, что главы с 36 по 39 представляют собой историческое повествование, затем вы переходите к главам с 40 по 66, последним 27 главам книги. И самое интересное то, что этот материал в некоторых отношениях совершенно другой. Конечно, именно такие вещи используют критически настроенные ученые, чтобы предположить, что у нас здесь другой писатель. Материал совсем другой. Ассирия, столь заметная в первой части книги, теперь почти не упоминается. В этом разделе пророк отвлекает свое внимание от печальных условий в Израиле во времена Манассии и Ахаза. И он ждет не просто изгнания, а ждет освобождения из ссылки, полагая, что изгнание уже состоялось. Итак, Исайя считает изгнание абсолютно неизбежным, и во второй части книги его волнует не столько приход изгнания, сколько окончание изгнания. Его внимание сосредоточено на том факте, что изгнание не будет вечным; будет избавление.
 Но это означает, что в то время как первая часть книги, с 1 по 35, посвящена предупреждению о грядущем суде и призыву к покаянию, вторая часть книги имеет совершенно иной акцент. Это предупреждение о грядущем суде вообще не подчеркивается во второй части книги. У вас есть материал утешения, утешения, надежды на будущее после изгнания. Таким образом, кажется, что Исайя сейчас обращается к верующим, давая им что-то ценное для передачи и ободряя и надеясь на их потомков, которые действительно переживают эти условия изгнания и суда.
 Интересно, что в этом разделе 13-я глава, Исаия 53 (40+13), является центральной главой из 27 глав Исайи 40-66. Именно в середине этого раздела находится кульминация, к которой движется все предыдущее и на которой основывается все последующее. Прямо в сердце 40-66 находится Исаия 53. Здесь изображены страдания Христа. Страдания «слуги». Это кульминация последовательности отрывков для слуг. Но она прекрасно и ясно изображает страдания Христа за спасение тех, кто в него верит.
 Теперь возникает вопрос, который я считаю важным и интересным: как эта мессианская тема (страдания слуги) связана со всей темой этого раздела Исайи? об освобождении из ссылки? Какова связь между изгнанником и темой этого слуги, кульминацией которой является смерть этого слуги от имени своего народа?
 Нам придется посмотреть на это в следующий раз.

 Транскрипция Джессики Бертон.
 Первоначальная редакция Карли Гейман.
 Грубая редакция Теда Хильдебрандта
 Окончательная редакция доктора Перри Филлипса.
 Пересказ доктора Перри Филлипса