**Доктор Кнут Хайм, Притчи, лекция 5.
Основные моменты из Притчей 1–9.**

© 2024 Кнут Хайм и Тед Хильдебрандт

Это доктор Кнут Хайм в своем учении по книге Притчей. Это занятие номер пять: «Основные моменты из Притчей 1–9».

Добро пожаловать на пятую лекцию по библейской книге Притчей.

В пятой лекции мы собираемся подробнее изучить некоторые последствия современного изучения метода интерпретации поэзии и то, как это влияет на наше понимание книги Притчей, а затем мы будем использовать только один пример. , а именно из третьей главы Притчей, чтобы применить некоторые знания, полученные в первой части пятой лекции о методе интерпретации поэзии. Первая половина XXI века, на момент записи этих лекций, является захватывающим временем для изучения библейской поэзии. Ученые-языковеды и литературоведы получили захватывающие новые взгляды на поэзию, и именно этим я хочу поделиться с вами сейчас.

Мы с современной лингвистикой упомянем некоторые из ее направлений и сделаем несколько общих комментариев по поводу этих различных ответвлений современной методологии, которые способствуют творческой и умелой интерпретации поэзии. Итак, первое из них — современная лингвистика помогает нам понять, как слова приобретают разные значения в разных контекстах и как словосочетания производят значения, далеко превосходящие сумму значений отдельных частей. Это помогает нам рассматривать двусмысленность как преимущество, а не как неудачу, о чем я упоминал в предыдущих лекциях.

Современные исследователи еврейской поэзии помогли нам преодолеть упрощенные идеи поэтического параллелизма и заново открыть для себя красоту еврейской поэзии, на чем мы также сосредоточились в одной из предыдущих лекций. Современная критическая теория вдохновляет нас задавать новые вопросы о знакомых текстах, предлагает нам заново открыть для себя их современную актуальность и дает нам возможность стать активными участниками процесса создания преобразующего смысла поэзией. Современное изучение метафор (а я еще больше расскажу о метафорах в одной-двух следующих лекциях) современное изучение метафор помогает нам понять, как метафоры, которые мы используем, говоря о сложных проблемах, формируют наше мышление и нашу жизнь.

Современная герменевтика помогает нам читать библейскую поэзию со смирением и ожиданием. Эта знаменитая цитата, которую я постоянно повторяю, и я надеюсь, вы запомните ее до конца своей жизни: то, что написано с воображением, должно читаться с воображением, как говорил известный испанский католический ученый Луис Алонсо Шёкель . раньше говорил. Таким образом, во многих отношениях изучение еврейской поэзии только началось.

Мы прибыли на новую территорию разума, которая ждет нашего открытия, землю, широко открытую для интерпретирующего воображения, приглашающую нас отправиться в захватывающее приключение разума, которое может изменить нашу жизнь, наши политические, культурные и этические ценности. и сделать нас более позитивными участниками общества. И тем самым, следовательно, изменить наш мир ради общего блага. Теперь такое творческое и ответственное христианское чтение требует навыков и воображения, и церкви и синагоге необходимо бросить вызов и дать им возможность приобрести эти толковательные качества.

Например, поэтические метафоры в Библии обладают огромной силой, и их можно использовать как силу добра или злоупотреблять ими для поощрения или оправдания зла. С одной стороны, они могут быть полезными проводниками перемен, если их ответственно и умело применять на общее благо. С другой стороны, поверхностные и некомпетентные интерпретации могут превратить их в опасные ловушки, вводящие в заблуждение благонамеренных христиан и евреев и подтверждающие узколобые и опасные предпосылки, существующие в общей культурной среде.

В важном исследовании этической значимости закона Ветхого Завета для христиан известный исследователь Ветхого Завета Гордон Уэнам объясняет, что законы, как правило, представляют собой прагматический компромисс между идеалами законодателя и тем, что можно обеспечить на практике. Законы не показывают, что является социально желательным, не говоря уже об идеальном. Они обеспечивают соблюдение минимальных стандартов и устанавливают нижний предел приемлемого поведения, а не этический потолок.

Цитирую, что они раскрывают не идеалы законодателей, а лишь пределы их толерантности. Конец цитаты. Напротив, я бы сказал, что поэзия Библии, включая поэзию Книги Притчей, может продвинуть нас дальше.

В его прекрасных словах и фразах, сильных мыслях, эмоциях и этических проблемах мы действительно сталкиваемся лицом к лицу с мечтами и надеждами народа Божьего. И взгляните на Божьи идеалы полноценной, целеустремленной жизни, которая активно способствует общему благу, а не просто избегает неправильных поступков. Теперь я хочу перейти к одному конкретному примеру из Книги Притчей.

Это глава 3, стихи с 9 по 10. И это поэзия о процветании, области и теме в Книге Притчей, которая очень заметна и к которой я вернусь позже в одной из последних лекций нашей серии. Но вот и вот это краткое наставление в Притчах 3, 9–10, которое во многих христианских традициях часто ассоциируется с учением о преуспевании.

Оно читается так: «Почитай Господа всем имуществом твоим и начатками всех произведений твоих». Тогда житницы ваши наполнятся изобилием, и чаны ваши будут переполнены вином. Я просто повторю это, чтобы это усвоилось.

Почитай Господа всем имуществом твоим и начатками всех произведений твоих. Тогда житницы ваши наполнятся изобилием, и чаны ваши будут переполнены вином. Эти два стиха, конечно же, были основой проповеди евангелия процветания на протяжении многих лет, даже десятилетий.

Поверхностное прочтение действительно наводит на мысль о двух взаимосвязанных идеях: одной общей, другой конкретной. Во-первых, эти стихи предполагают, что благочестие автоматически ведет к богатству. Во-вторых, они, похоже, предполагают, что щедрые денежные пожертвования на церковную работу или христианские служения автоматически приводят к процветанию, особенно к финансовому вознаграждению.

На практике это часто приводит к призывам к людям отдавать так называемую десятину — десятую часть своего финансового дохода. Такая проповедь регулярно сопровождается обещаниями, что верные и щедрые, даже жертвенные пожертвования сделают относительно бедных людей процветающими. Однако на самом деле в этих стихах говорится не об этом, как я попытаюсь показать через минуту.

Скорее, я хочу доказать (и надеюсь, вы это увидите через минуту), что эти стихи не адресованы относительно бедным людям. Они адресованы совершенно конкретно, совершенно прямо и прямо к богатым людям. Ибо в стихе 10 разъясняется, что их житницы (во множественном числе) и чаны (опять же во множественном числе) будут переполнены.

Так, собственный сарай или чан есть только у относительно обеспеченных людей. Те, у кого есть несколько амбаров и чанов, положительно богаты. Что это значит? Вместо того чтобы проповедовать Евангелие процветания бедным, эти стихи представляют собой подлинное Евангелие для богатых.

Те, у кого есть значительное богатство (у них уже есть несколько сараев и чанов только для того, чтобы содержать свой регулярный доход), поощряются ставить Бога на первое место в своей жизни, проявляя щедрость по отношению к другим. Мотивация такой переориентации и щедрости затем выражается в обещаниях. Амбары будут переполнены, контейнеры с вином наполнены до отказа.

И эти обещания подразумевают два связанных, но различных положительных результата. Первый результат заключается в том, что любое пожертвование на дело Божие не уменьшит богатство дающего, а увеличит его. Амбары и чаны не будут пустыми или наполовину полными, они будут полностью заполнены.

Даяние не умаляет дающего. Второй результат заключается в том, что такое пожертвование, напротив, обогащает дающего до уровня излишка без излишков. Амбаров и чанов не будет, извините, так что повторюсь, это обогащает дающего до уровня излишка без избытка.

Обещаются не новые амбары и чаны, которые будут наполняться все большим количеством зерна и вина, а переполнение, превышающее нынешний уровень процветания. Пожалуй, здесь мне следует добавить: это, конечно, не означает, что предприимчивые бизнесмены не должны стремиться к расширению своего бизнеса. Но дело в том, что расширение бизнеса – это не самоцель, а средство достижения цели, позволяющей достичь способности и возможности стать еще более щедрым в будущем.

Речь идет не о накоплении еще большего богатства, а о том, чтобы дать дающему возможность стать еще более щедрым. Затем творческая интерпретация продолжится и задаст вопрос, гениально подсказанный этим таинственным изобилием. Что щедрому дающему делать с этим избытком состояния, превышающим его реальные потребности? Очевидный ответ, искусно встроенный в поэтический замысел этого удивительного совета, таков.

Отдать это! Прославь этим Господа! Продолжайте добродетельный цикл изобильной щедрости, порождающей щедрое изобилие. Не для собственного обогащения, но для процветания сердца, прославляющего Бога через обогащение других. Как мы увидим в последующих лекциях, поэзия Ветхого Завета еврейской Библии обладает силой трогать, исцелять, бросать вызов и преобразовывать.

В этой поэзии мы также увидели потребности, чтение такой поэзии требует умения, воображения и мудрости. Эти интерпретационные достоинства даются нелегко. Им нужна тяжелая работа, целеустремленность и настойчивость.

Но плоды таких инвестиций в навыки интерпретации будут обильными и полезными. Они могут принести настоящие и долгосрочные перемены для нас самих и для общего блага. Возможно, я хочу добавить сюда еще одну вещь.

Я читаю эту лекцию, пытаясь убедиться, что все наши слушатели осознают, что это актуально как для христиан, так и для евреев в современном мире. Но я также, конечно, будучи рукоположенным пастором методистской церкви и преподавателем в христианской семинарии, я также говорю как христианский богослов и христианский академик. И теперь я хочу поместить большую часть того, чем я делюсь в этих лекциях о Книге Притчей, в более широкий герменевтический контекст относительно того, какую роль еврейская Библия, еврейская еврейская Библия и христианский Ветхий Завет играют сегодня для современных христиан.

И в некоторой степени, конечно, также и для современных верующих евреев сегодня. И эти высказывания я хочу поместить в рубрику несколько провокационные и нарочито провокационные, но и какие-то ироничные, какие-то беззаботные, юмористические заявления. Для меня Ветхий Завет – это Новый Завет.

Позвольте мне сказать это еще раз. Ветхий Завет – это Новый Завет. Что я имею в виду? Что ж, Новый Завет писался в течение примерно 100 лет теми, кто знал воплощенного Иисуса лично или, по крайней мере, знал людей, знавших Иисуса из первых рук.

Все они писали с точки зрения скорого возвращения Иисуса, на что намекают Евангелия, например, в Евангелиях от Матфея 16, стих 28, или от Луки 9, стих 27. С этой точки зрения имела значение только будущая жизнь, вечность на небесах. Как говорит Павел в Послании к Колоссянам 3, стих 2, помышляйте о горнем, а не о земном, ибо вы умерли, и жизнь ваша сокрыта со Христом в Боге.

В свете воскресения проблемы и возможности земной жизни казались второстепенными. Павел, я считаю, что страдания нынешнего времени не стоят сравнения со славой, которая вот-вот откроется нам. Римлянам 8, стих 17.

Таким образом, большая часть Нового Завета была написана для того, чтобы подготовить читателей к раю. Руководство о том, как жить верно здесь и сейчас, было второстепенным, поскольку у нас нет постоянного города, но мы ищем город, который придет. Евреям 13, стих 14.

Напротив, Ветхий Завет, Библия Иисуса и учеников писались на протяжении примерно 1000 лет. Оно было написано сообществом верующих и для него, которые на протяжении большей части своего существования составляли осажденное меньшинство, окруженное могущественными противниками. В нем описываются взлеты и падения духовных и физических дефектов и побед людей.

Он рисует яркую картину борьбы и триумфов бесчисленных людей, великих героев и героинь веры на протяжении многих поколений. В нем представлены песни радости по поводу божественных благословений и плач скорби по поводу божественного суда. Он предлагает нам заглянуть в самые глубокие чувства и страхи, в величайшие радости и прозрения, а также в непревзойденную мудрость великих мыслителей, таких как авторы Книги Притчей.

Короче говоря, Ветхий Завет описывает жизнь веры народа Божьего на протяжении всей истории. И в этом заключается ее актуальность для современной христианской веры и практики. Христианская церковь существует уже почти 2000 лет.

На протяжении большей части своей истории оно было осажденным меньшинством, подобно древнему Израилю. Хотя это не было верно для Европы примерно с 300 г. по 1900 г. н. э. и для Северной Америки с 18 века до наших дней, это, безусловно, было верно для большей части мира на протяжении большей части истории христианства. Это верно для сегодняшней Западной Европы и по-прежнему справедливо для многих частей Африки и Азии.

Церковь пережила чудесные триумфы и трагические поражения, подобно древнему Израилю. Церковь принесла человечеству великие достижения, подобно древнему Израилю. Церковь совершила великие грехи, подобно древнему Израилю.

Он разделяет с современным иудаизмом одно из величайших сокровищ человечества — еврейскую Библию, Ветхий Завет и Новый Завет. Для Церкви, как и для древнего Израиля и современного иудаизма, Ветхий Завет и особенно его поэзия являются вдохновением для хорошей жизни, для выживания среди несправедливости и страданий, для смирения среди человеческого самовозвеличивания и на жизнь в служении общему благу. Это доктор Кнут Хайм в своем учении по книге Притчей.

Это занятие номер пять, основные моменты из Притчей 1–9.