**Robert Vannoy , Foundations of Biblical Prophecy, 강의 21b
Amos**Amos
5. 당시의 정치·사회적 상황

아모스에 대한 논의로 돌아가 봅시다. 5번은 “당시 정치·사회적 상황”이다. 이스라엘과 유다는 모두 번영했습니다. 이스라엘은 시리아와 앗수르의 압박에서 벗어났습니다. 아모스가 시리아에 대해 명시적으로 언급한 곳은 어디에도 없으며, 그로 인해 그가 곤경에 처했다는 암시도 없습니다. 5장 27절을 보십시오: “그러므로 내가 너희를 다메섹 밖에 사로잡혀 가게 하리라 그의 이름이 만군의 하나님인 여호와의 말씀이니라.” 6장 7절에 “그러므로 너희가 우리 중에 먼저 사로잡혀 갈 것이요 너희의 먹음과 유랑이 그치리라”고 했습니다. 6 장 14절에 흥미로운 표현이 있습니다 . 벨이 울리나요? 특히 “ 하맛 어귀에서 아라바 골짜기까지”입니다. 열왕기하 14:25에서 요나에 관한 언급을 보십시오. 여로보암은 “이스라엘 의 하나님 여호와께서 그의 종 선지자 아밋대의 아들 요나를 통하여 하신 말씀과 같이 이스라엘의 경계를 하맛 어귀에서부터 아라바 바다까지 회복한 자”라고 기록 되어 있습니다 . Gath Hepher를 형성하십시오.” 따라서 요나는 이스라엘이 그 경계를 하맛 어귀에서 아라바 바다까지 확장할 것이라고 예언한 것을 봅니다. 아모스가 와서 말하기를 "내가 너희를 하맛 어귀에서부터 아라바 골짜기까지 괴롭게 하리라." 따라서 아모스는 그 단어를 명시적으로 사용하지는 않았지만 압제 국가를 시리아로 식별하는 데 근접했습니다.

내부 – 번영 내부적으로 번영이 있었습니다. 3:15에서 부자의 사치스러운 집에 대한 언급이 있습니다. 상아로 꾸민 집이 무너지고 궁궐들이 헐리이다.” 상감 세공 수백 개의 상아가 발견된 사마리아의 발굴이 현재 이루어지고 있습니다 . 호화로운 향연은 6:4-6에 묘사되어 있습니다. 당신은 좋은 어린 양과 살진 송아지를 먹습니다. 당신은 다윗처럼 하프를 연주하고 악기를 즉흥 연주합니다. 당신은 포도주를 대접으로 마시며 귀한 로션을 바르면서도 요셉의 파멸을 슬퍼하지 않습니다. 그러므로 너희는 먼저 포로로 끌려갈 것이며 너희의 잔치와 빈둥거림이 끝날 것이다.” 그래서 많은 사치와 부가 있습니다. 그러나 Ellison이 지적했듯이 그것은 그림의 한 측면입니다. 우리는 부자들을 보지만 그들이 어떻게 사는지 보기 위해서는 가난한 사람들의 집으로 눈을 돌려야 합니다. 읽는 곳 2:6을 보시면 저쪽 그림이 나옵니다. “이스라엘의 서너 가지 죄 때문에 내가 내 진노를 돌이키지 아니하리라. 그들은 은을 받고 의인을 팔고 신 한 켤레를 받고 궁핍한 자를 판다. 그들은 가난한 사람들의 머리를 땅의 먼지처럼 짓밟고 억압받는 사람들에게 정의를 굽히지 않습니다.” 그래서 많은 불의가 있었습니다. 아모스 8장 4-6절은 계속해서 이 주제를 말합니다. 우리는 밀을 판매할 수 있습니까?' 저울을 더듬고 값을 올리며 거짓 저울로 속이고 은으로 가난한 자를 사며 신 한 켤레로 궁핍한 자를 사며 밀 한 닢까지도 팔며” Ellison이 지적했듯이 작가들은 번영을 묘사하는 것을 좋아하지만 대부분 정의에 초점을 맞추지 못하는 것 같습니다. 그래서 그것들은 저자와 책의 배경에 대한 설명입니다.

B. 아모스서와 그 내용 1. 일반적인 개요 B. "아모스서와 그 내용"입니다. 하나는 "일반 개요"입니다. 책은 네 부분으로 나누어져 있는 것 같아요. 첫째, “주변 민족들에게 내린 심판”에 대해 간단히 살펴보겠습니다. 아모스는 주변 국가들, 궁극적으로 유다에게 경고하고 이스라엘에 초점을 맞춥니다. 그것이 처음 두 장입니다. 그런 다음 두 번째 부분에서 그가 하는 일은 이스라엘에 대한 더 구체적인 심판과 그 이유를 제시하는 것입니다. 그것은 3장에서 6장입니다. 그리고 세 번째로, 7장, 8장, 9장에 있는 다섯 개의 환상 부분입니다. 마지막 부분은 미래 의 축복에 대한 약속입니다, 아모스 9:11-15. 그래야 내용물이 떨어집니다. 주요 주제는 "사회적 불의에 대한 이스라엘에 대한 심판"입니다. 사회 정의를 강조하지만 종교적 형식주의도 강조합니다. 그래서 아모스는 책의 마지막 부분에서 미래의 율법 아래 회복에 대한 큰 약속을 가지고 하나님의 공의로 부분을 끝맺습니다.

2. 아모스 1-2 장 1장과 2장은 그 첫 번째 부분인 “주위 열국에 대한 심판”입니다. 절정의 심판이 뒤따르는 주변 여섯 나라에 대한 심판이 있습니다. 아모스는 “서너 가지 죄로”라는 문구로 각 섹션을 소개하는 규칙적인 패턴을 따른 다음 특정 도시나 국가의 이름을 지정합니다. 그래서 3절에 “다메섹의 서너 가지 죄로 말미암아 내가 내 노를 돌이키지 아니하리라”고 했습니다. 그리고 6절 “가사의 서너 가지 죄로 말미암아 내가 내 노를 돌이키지 아니하리라” 9절 “두로의 서너 가지 죄로 말미암아 내가 내 노를 돌이키지 아니 하리라 ” 그리고 그것은 장을 통해 이어지고 두 번째 장으로 이어집니다. “서너 가지 죄로”, 그리고 어떤 도시나 국가에 대해 “네 가지로 말미암아 내가 내 진노를 돌이키지 아니하리라.” 이 표현은 세 가지 죄와 네 가지 죄 때문에 그들의 죄가 충만함을 나타내는 것으로 가장 잘 이해됩니다.
 아모스는 또한 그가 말하는 민족의 순서에 따른 패턴을 따릅니다. 그는 수도의 이름으로 외국 민족에 대해 이야기합니다 . 그는 시리아에 대해 이야기하고 수도인 다메섹으로 언급합니다. 그는 Amos 1:6 에서 가자라는 수도를 사용하여 블레셋에 대해 말합니다 . 그리고 그는 9절에서 두로 의 수도를 사용하여 베니게를 말합니다 .
 그래서 그는 먼저 이방 나라들에게 말을 한 다음 11절에서 사촌 나라인 에돔으로 이동합니다. 에돔은 에서에게서 나옵니다. 13절의 암몬; 암몬은 이스라엘과 관련이 있고 암몬 사람들은 롯의 큰 딸에게서 나옵니다. 2장 1절의 모압; 모압은 롯의 작은 딸의 후손입니다. 그래서 그는 먼저 세 개의 외국을 살펴본 다음 세 개의 사촌 국가로 이동합니다.
 그런 다음 그는 집에 더 가까이옵니다. 그는 2:6에서 북왕국인 이스라엘 자체에 초점을 맞추기 전에 2:4 에서 유다라고 말할 수 있는 형제 국가에 대해 말합니다 . 그래서 나는 진행이 특히 이스라엘의 악을 볼 수 있었던 사람들로부터 듣는 효과적인 방법이라고 생각합니다. 그것은 아모스의 메시지를 강화하고 문제, 심지어 유다에 관한 문제에 초점을 맞춥니다. 그들 안에 있는 죄는 이스라엘에 존재하는 학대에 국한되지 않습니다. 일반적으로 그는 모든 국가의 악 자체를 인정하며 이러한 국가는 배상을 받을 것이지만 도덕적 책임이 없는 것은 아닙니다. 인식된 죄에 대한 심판이 선언됩니다. 심판의 수단은 구체적으로 명시되어 있지 않으나, 이 민족과 민족의 역사를 보면 심판을 행한 것으로 보인다.

유다에 대한 아모스의 관심 아모스는 내부적으로 유다에 관심을 집중하기 시작합니다. 2장 4절과 5절에서 그는 이렇게 말합니다. 그들이 여호와의 율법을 멸시하며 그의 율례를 지키지 아니하며 그들의 조상이 따르던 거짓 신들에게 미혹되었은즉 내가 유다에 불을 보내어 예루살렘 요새들을 멸하리니 그는 유다에 도착했고 중요한 변화가 있었습니다. 그 자신은 남쪽에서 왔지만 그가 북쪽 왕국에 말하고 있음을 기억하십시오. 그가 직접 이스라엘로 향했다면 그는 편파적이라는 비난을 받았을 것입니다. 북쪽은 경제적으로나 정치적으로 더 강했지만 남쪽에는 성전이 있었습니다. 아모스는 여호와의 율법을 기술하고 그의 율례를 지키지 아니하며 다른 신들을 좇지 아니하는도다. 이것은 주전 586년에 예루살렘이 멸망될 때 열왕기하 24-25장에서 성취되었습니다. 따라서 심판이 유다에 임하고 있습니다.

이스라엘에 대한 아모스 아모스 2:6-16, “이스라엘의 서너 가지 죄로 인하여 내가 내 노를 돌이키지 아니하리니 그들은 은을 받고 의인을 팔고 신 한 켤레를 받고 가난한 자를 판다.” 다 읽지는 않겠습니다. 그러나 “내가 또한 너희 아들 중에서 선지자를 세웠고 너희 청년 중에서 나실인을 세웠느니라”로 넘어가십시오. 그리고 13절에 이어 “이제 내가 곡식을 실은 수레가 부수듯이 너희를 부수리라. 빠른 자도 피하지 못하고 강한 자도 힘을 모으지 못하며 용사라도 자기 생명을 구하지 못하리로다 활 쏘는 자가 그 자리에 서지 못하리니…” 16절, “그 날에는 용사라도 벌거벗고 도망하리로다.” 이것이 처음 두 장의 절정입니다. 그분은 이스라엘의 적들에게 차례차례 심판을 선언하셨고 이제 그 심판이 이스라엘에게 임합니다. 이제 그는 대심판을 받을 이스라엘에게 메시지를 전합니다. 그들은 주변 국가들에 의해 전에 사람들에게 경고했습니다. 빛보다 어두움의 날, 심판의 날.

언약 소송 a. 고발과 고발 이 메시지를 전달하기 위해 아모스는 일부 사람들이 "언약 소송"이라고 부르는 것을 사용합니다 . 이 법적 형식의 특징은 여기에서 볼 수 있습니다. 이것이 어떻게 작동하는지 주목하십시오. 먼저 6-8절에 있는 고발 또는 고발이 있습니다. “그들은 은을 받고 의인을 판다… 그들은 가난한 사람들의 머리를 짓밟습니다.” 7절, “아버지와 아들이 한 여자를 통솔하여 내 거룩한 이름을 더럽히며 그들은 전당 잡힌 옷 위에 모든 제단 옆에 눕습니다. 그들의 신의 집에서 그들은 벌금으로 받은 포도주를 마신다.” 그 고발에는 사회적, 도덕적, 종교적 위반, 즉 6절과 7절의 가난한 자에 대한 압제와 8절의 도덕적 종교적 배교가 포함됩니다. 여기에는 성스러운 매음이 포함되는데, 그들은 그것이 마술처럼 땅을 비옥하게 만든다고 생각했습니다. 이스라엘은 그것에 연루되지 않도록 경고를 받았습니다. 여기서 주님은 평범한 바알들처럼 경배를 받고 계십니다. 이러한 행위는 언약을 심각하게 위반한 것입니다. 설상가상으로 가난한 사람들을 압제하여 얻은 것들로 행해졌다. “그들은 모든 제단 곁에 전당잡은 옷 위에 눕습니다.” 그들은 가난한 사람들을 희생시키면서 종교 활동을 하고 있었습니다. 그래서 언약 소송의 기소입니다.

비. Vss에서 주권자의 은혜로운 행위. 9-11 두 번째는 9-11 절에서 주권자의 은혜로운 행동에 대한 설명 입니다 . 9-11절은 “여호와께서 말씀하시기를 아모리 사람은 백향목과 같이 크고 강할지라도 내가 그들 앞에서 멸하였느니라”고 말씀합니다. 내가 위에 있는 그의 열매와 아래에 있는 그의 뿌리를 파괴하였다. 내가 너희를 애굽에서 인도하여 내고 아모리 족속 의 땅을 너희에게 주려고 광야에서 사십 년을 인도하였노라 나는 또한 당신의 아들들 중에서 예언자들을 세웠습니다.'” 이것이 사실이 아닙니까? 나는이 모든 일을했습니다. 나는 충실했습니다. 나는 은혜를 베풀었습니다. 그래서 주님의 은혜로운 행위에 대한 설명입니다. 하나님은 언약을 일관되게 지키셨습니다.

씨. 예언적 언약 경고의 거부 언약 소송의 세 번째 요소는 예언적 언약 경고를 거부하는 것입니다. 이것이 12절에 나옵니다. 선지자는 백성들에게 언약의 신실함과 회개로 돌아가라고 부르지만 둘 다 거절당했습니다.
 그것은 4번 13-16절의 문장으로 이어집니다. 나는 그것을 이미 읽었다. 일반적인 용어로 제공됩니다. 구체적인 예측은 없지만 판단이 나열됩니다. 그래서 그것이 아모스가 이방 나라에서 사촌 나라로, 형제 나라 유다로, 그리고 궁극적으로 이스라엘로 향하는 책의 첫 부분의 절정입니다.

3. 아모스 3-6 장 심판의
선언 더 구체적인 심판 선언이 있는 두 번째 섹션인 3-6장으로 가 봅시다. 이 부분은 각각 “주께서 하신 이 말씀을 들으라”로 시작하는 세 가지 말씀으로 구성되어 있습니다. 당신은 3장 1절에서 “이스라엘 자손들아 여호와께서 너희에게 이르신 이 말을 들으라”는 것을 주목하십시오. 4장 1절에 “ 사마리아 산 바산의 암소들아 가난한 자를 학대하며 궁핍한 자를 구타하는 여자들아 이 말을 들으라”고 했습니다 . 그리고 5:1, “이스라엘 족속아 이 말을 들으라 내가 너희를 위하여 이 애가를 지으니라” 이들은 이 섹션의 세 가지 공식 소개입니다.

ㅏ. 아모스 3 장 특별히 3장 을 살펴보고 싶습니다. 3장 1-2절은 말합니다 . 나는 땅의 모든 가족 중에서 선택했다. 그러므로 내가 네 모든 죄에 대하여 너를 벌하리라.'” 저는 이 구절이 메시지의 본질을 요약한다고 생각합니다. *berit [언약]* 이라는 용어는 발견되지 않지만 언약 개념은 여기에서 중심적입니다 . 6장 에서 "그러므로 내가 너를 벌하리라"는 언약 개념에 대한 오랜 전통적 접근 방식에서 취한 것으로 *베릿* [언약]이라는 단어를 사용한 모든 선지자를 찾고 그 결과를 평가합니다. . *berit [언약]* 이라는 단어가 예언자들에 의해 광범위하게 사용되지 않았기 때문에 D. Hillers는 언약이 예언자들의 개념적 세계에서 매우 중요한 위치를 차지하지 않았다고 부적절하게 결론을 내립니다. 그러나 Hillers가 제안하는 것은 최근에 언약과 선지자와 관련하여 세 가지 일 영역에서 많은 시도가 있다는 사실에 주목합니다. 하나, 언약 용어. 다시 말해, 예언자 들은 항상 *berit , 언약이라는* 단어를 사용하지는 않지만 언약적 언어를 사용합니다. 따라서 언약 용어를 사용하여 언약의 기능에 대해 보다 간접적인 접근 방식을 얻을 수 있습니다. 둘째, 언약의 문학적 패턴은 언약 소송과 함께 3장 말미에서 우리가 방금 보았던 것입니다. 그리고 세 번째로, 언약적 저주의 사용이 있습니다.

언약 용어 언약 용어 분석에 대한 첫 번째는 3:2 장에서 *yada'* [알다]를 사용한 인용문을 여기 당신의 노트에 있습니다 . NIV는 “당신만이 내가 선택했습니다.”라고 말합니다. 히브리어 본문을 보십시오. 그렇게 말하지 않습니다. "나만 알았어"라고 말합니다. *야다'* [알다]입니다. “내가 땅의 모든 족속 중에 너희만 알았느니라. 그러므로 내가 너를 벌하겠다.” 그게 무슨 뜻이야? 그게 무슨 뜻일까요? "나만 알고 있었어." 여호와께서 이스라엘 외에 땅에 다른 민족이 있는 것을 알지 못하셨느냐? 그리고 왜 “너희는 나만 알았 으니 내가 너희를 벌하겠다”는 결론을 내렸는가? 아는 것이 처벌하는 것과 무슨 관련이 있습니까? *yada' 에 대한* 몇 가지 의견 . 이 용어는 "이해하다"에서 "성교"에 이르기까지 광범위한 의미를 가지고 있습니다. 하나님의 요구와 관련하여 또는 여호와께서 "이스라엘을 안다"고 말씀하실 때 그것은 무엇을 의미합니까? 아는 것은 양방향으로 갈 수 있습니다. 그러나 그것은 아모스 3장 2절에 “내가 너희만 알았나니… 여호와께서 이스라엘만 아신다는 것은 어떤 의미에서 사실이며 왜 아모스 3:2에 나오는 것입니까? 따라서 이스라엘에 대한 하나님의 지식과 그들의 운명 사이에는 논리적 연결이 있습니다. 여기서 우리는 국제 관계 용어에서 차용한 "알다"라는 용법을 사용하고 있음이 분명해졌습니다. Huffmon은 *yada'* 에 대한 기사를 가지고 있습니다 . 그는 근동의 왕들이 적법한 가신을 인식하기 위해 히타이트어와 아카드어 텍스트 모두에서 알기 위해 *yada'를* 사용 한다고 말합니다. Herbert Huffmon 의 인용문 49페이지를 보십시오 . " 알다"의 가장 분명한 기술적 용법은 종주국과 봉신의 상호 법적 인정과 관련하여 사용하는 것입니다." 소아시아에서 가신들은 위대한 왕만을 알겠다고 약속했습니다. 게다가 "당신이 모를 다른 주님"도 있습니다. 그리고 조약에서 히타이트 종주국은 봉신에 대한 반란의 경우 "태양은 오직 당신만을 알게 될 것"이라고 봉신들에게 보증합니다. 따라서 거기에서 "알다"는 사람을 합법적인 종주국이나 가신으로 인식합니다. 문맥은 조약 또는 언약입니다.

 그러나 Huffmon은 계속해서 “ 'Know'는 조약 조항을 구속력이 있는 것으로 인식하기 위한 전문 용어로도 사용됩니다.”라고 말합니다. 그들은 규정을 나열하고 "당신은 이것을 알고 있습니다. "라고 말할 것입니다. 이제 그러한 배경으로 인해 아모스의 말은 더 이상 신비롭지 않습니다. 어휘는 국제 관계에 익숙합니다. 야훼는 오직 이스라엘만을 그의 합법적인 종, 그의 신하로 인정했습니다. 이런 언약에는 의무가 있고 신하가 이를 이행하지 아니하였으므로 “그러므로 내가 너희 모든 죄악을 너희에게 보응하리라”고 했습니다. 여러분 중 몇몇은 주님과 이스라엘 사이에 "안다"라는 이 용어가 여러 곳에서 나온다는 것을 알아차렸습니다. 호세아 13:4-6을 보십시오. 당신은 다른 방향에서 그것을 얻습니다. “그러나 나는 너를 이집트에서 인도해 낸 주 너의 하나님이다. NIV는 "나 외에는 신이 없고 *,* 나 외에 구원자가 없다."라고 NIV는 말합니다. 나는 뜨거운 열의 땅인 사막에서 당신을 위해 "그것도 *야다' 입니다.* 내가 그들을 먹였을 때 그들은 만족했다. 그들은 만족했을 때 교만해졌습니다. 그런 다음 그들은 나를 잊었습니다. 그래서 내가 사자처럼 그들에게 임할 것이다.”
 예레미야는 예레미야 24장 7절에서 비슷한 방식으로 말합니다. 그들은 내 백성이 되고 나는 그들의 하나님이 되리니 이는 그들이 온 마음으로 내게 돌아올 것임이니라.” 이런 종류의 지식이 사람들의 행동과 밀접하게 관련되어 있다는 것은 다른 구절인 예레미야 22:15에서 분명합니다. 여기서는 요시야의 아들 살룸에 관한 것입니다. 넓은 위층 객실이 있습니다.' … 백향목이 많아지면 왕이 되겠습니까? 네 아버지가 먹고 마시지 아니하였느냐? 그가 의와 공의를 행하였으므로 모든 것이 그와 함께 하였느니라. 그는 가난하고 궁핍한 사람들의 변호를 하였으므로 모든 일이 잘 되었습니다. 나를 안다는 것은 그런 것이 아닌가 ? 여호와의 말씀이다.” 우리는 또한 조약 관계와 관련된 예언적 용어 사이의 연관성을 봅니다. *berit가 자주 사용되지* 는 않지만 언약과 관련된 복잡한 개념이 존재합니다. JA Thompson의 긴 발췌문에서 언약의 어휘는 단어를 보면 깨닫지 못할 수 있는 언약적 언어인 언어의 일부를 뽑아내고 있습니다. 그는 “ 일반적으로 구약과 근동 조약에서 당사자들은 한편으로는 '왕' 또는 '주'로, 다른 한편으로는 '하인'으로 묘사되었습니다. 언약 규정은 '말씀' 또는 ' 계명' 으로 알려졌습니다 . 모든 조약과 성약에는 취해진 '서약'에 대한 '증인'이 있었습니다. '지배하다', '사랑하다', '봉사하다', '축복하다', '저주하다', '순종하다', '맹세하다', '맹세하게 하다', '증인으로 부르다' 등의 동사는 모두 동일한 장군 Sitz im Leben, 즉 근동 조약을 낳고 언약의 표현에 대한 의미심장한 은유를 제공한 종주국 봉신 사회에 대한 것입니다.” 그리고 *yada'가* 거기에 포함됩니다.

문학적 패턴: 언약의 저주 두 번째는 우리가 이미 살펴본 언약의 문학적 패턴입니다 . 세 번째 범주는 언약의 저주를 사용하는 것입니다. Hillers는 다음 과 같이 지적합니다 . 여호와와의 언약 곧 너희가 만일 내 율례를 멸시하며 내 법도를 미워하여 내 모든 명령을 준행치 아니하여 내 언약을 깨뜨리면 " 그것이 선지자들의 평가에 중요해지는 아모스 3:10에서 중요해집니다. 많은 현대 예언자들의 학문은 그들의 마음 상태를 포착하려는 예언 심리학에 바쳐졌습니다. 그들은 일신교와 의로운 삶에 관심을 가졌습니다. 그러나 우리가 고찰한 관점은 선지자들이 그들 자신의 의식보다는 이스라엘의 역사와 언약의 핵심 문구를 사용한 인물들이라는 점이다. 그들의 신탁은 단순히 언약의 저주일 뿐입니다. 그들은 단순히 신명기 28장과 레위기 26장에 있는 기초로 돌아가고 있습니다.

비. 아모스 4장
 이제 4장으로 넘어갑시다. 이것은 바로 그 예입니다. 4장 6-12절에서 아모스는 “내가 모든 성읍에서 너희를 배고프게 하며 모든 성읍에서 양식이 떨어지게 하였거늘 너희가 내게로 돌아오지 아니하였느니라”고 말합니다. “아직도 너희가 내게로 돌아오지 아니하였느니라”는 후렴구가 다섯 번 반복됩니다. 6b, 8b에 보면 “사람들이 물을 구하여 이 마을 저 마을로 비틀거리며 마시게 하였으나 너희가 내게로 돌아오지 아니하였느니라”고 했습니다. 9b 및 10b, “내가 애굽에 행한 것 같이 너희 중에 재앙을 내리고 칼로 너희 청년들을 죽였으나 너희가 내게로 돌아오지 아니하였느니라.” 11b절에 “너희가 아직 내게로 돌아오지 아니하였도다”입니다. 그리고 12절에서 “그러므로 내가 너희에게 이렇게 하리라.” 하나님은 언약적 저주의 형태로 많은 경고를 보내셨지만, 이것들은 귀머거리가 아니었습니다 .
 신명기 28장과 레위기 26장으로 이동하여 개요에 있는 구절 목록을 적어 둡니다. 아모스 4장 6절에 기근이 있음을 알게 될 것입니다. 신명기 28장 17절과 18절로 돌아가서 “네 광주리와 떡 반죽 그릇이 저주를 받을 것이요. 네 태의 소생과 네 땅의 소산과 네 소의 새끼와 양의 어린 양이 저주를 받을 것이요.” 아모스 4:7, 8로 돌아가십시오. 당신은 가뭄을 겪고 있습니다. “내가 한 마을에는 비를 내리고 다른 마을에는 내리지 않았습니다. 한 들판에는 비가 내렸습니다. 다른 하나는 아무것도 없었고 말랐습니다.” 신명기 28:23, “네 머리 위의 하늘은 놋이요 네 아래의 땅은 철이 될 것이며 여호와께서 네 나라의 비를 먼지로 바꾸실 것이다.” 아모스 4:9a, 곰팡이, "내가 마름병과 곰팡이로 너의 정원과 포도원을 쳤다." 신명기 28:22, “여호와께서 폐병 곧 열병과 염증과 무더위와 한재와 풍재와 썩는 재앙으로 너를 치시리니” 아모스 4:9b, 메뚜기, “네 무화과나무와 감람나무를 메뚜기가 먹었도다.” 신명기 28장 38절과 42절에 “네가 많은 씨를 밭에 뿌릴지라도 메뚜기가 먹어 버려 수확이 적을 것이다.” 내가 이것들을 보냈으나 너희로 회개케 하지 아니하였느니라 11절 마지막에 “너희가 내게로 돌아오지 아니하였느니라”고 했습니다.
 그리고 12절에 “그러므로 이스라엘아 내가 네게 행할 것이 이러하니라”고 했습니다. 그는 무엇을 할 것입니까? 그것은 말하지 않는다. “내가 이렇게 네게 행하리니 이스라엘아 네 하나님 만나기를 예비하라” 불완전한 표현입니다. 어떤 이들은 동사가 없어졌다고 제안하며 3:14b에서 발견됩니다. 그래서 당신은 "그러므로 이스라엘아, 내가 너에게 이렇게 할 것이다"라고 말한 다음 "내가 제단을 헐겠다… 그러나 그것은 완전히 임의적입니다. 어디에서나 가져올 수 있습니다. 그것은 이해된다. 당신은 이 모든 죄를 겪었지만 "아직도 당신은 나에게 돌아오지 않았습니다." 그 의미는 그것이 이미 일어난 것보다 더 나빠질 것이라는 것입니다. 내가 보기에 이스라엘이 이 절정에서 기대할 수 있는 것은 언약의 저주인 것 같습니다. 나는 그것이 여기에 함축된 것과 말하지 않고 이해되는 것이라고 생각합니다. 레위기 26장 27절로 돌아가서 다음과 같이 말씀하십시오. .” 31절, “내가 너희 성읍을 폐허가 되게 하리라.” 32절, “내가 이 땅을 황무케 하리라.” 33절, “내가 너희를 여러 민족 중에 흩고 내 칼을 빼어 너희를 쫓으리라. 너희 땅은 황무지가 되고 너희 성읍은 폐허가 될 것이다.” 그래서 그것이 당신이 여전히 하나님께로 돌아오지 않는다면 예언의 메시지 끝에 오는 것입니다. 그래서 이해가 될 것 같습니다. 회개하지 아니하고 내게로 돌아오지 아니하는 자들에게 언약의 저주를 내리리니 이것이 내가 할 일이니라
 다음 시간에는 아모스 9:11-15의 결론과 사도행전 15장의 인용에 대해 자세히 살펴보겠습니다.

 테드 힐데브란트(Ted Hildebrandt)
 러프 편집: Ted Hildebrandt
 Katie Ells의 최종 편집
 Ted Hildebrandt의 재연설