**الدكتور تيد هيلدبراندت ، تاريخ OT ، مضاءة. وعلم اللاهوت ، محاضرة 7**

© 2012 ، د. تيد هيلدبراندت
هذا هو الدكتور تيد هيلدبراند في كتاب تاريخ العهد القديم ، والأدب واللاهوت حول تكوين 3 ، وسقوط وتكوين الفصل 4 حول سرد قابيل وهابيل. **أ. مراجعة ومعاينة** [0: 00-1: 46]

 في الأسبوع القادم ، أنتم تنظرون في كتاب اللاويين الذي سيكون بعض العمل بالنسبة لكم. هناك مقالتان الآن. كل هذه المواد موجودة على الويب كالمعتاد ، ما عليك سوى الانتقال إلى الويب والمقالان موجودان هناك. هناك بعض القراءة في كتاب الدكتور ويلسون *أبانا إبراهيم* مع المقالتين ثم تحديد الفصول في سفر اللاويين. لقد اخترت تلك التي أعتقد أنها ستكون الأكثر أهمية بالنسبة لك من سفر اللاويين. الأسبوع القادم سننتهي من حفظ المزمور 23 "الرب راعي." هذا قادم.

 نريد أن نقفز مرة أخرى ، وأريد الخروج من جنة عدن. يأتي ضيف إلى هنا وظننت أنه سيكون من الرائع لو كنا مع إبراهيم نسير في أرض فلسطين. يسأل أين أنت في الدورة ، وتقول ، "حسنًا كنت ما زلت في جنة عدن ،" ولذا سنحاول العمل في ذلك. تحدثنا آخر مرة عن الحية والثعبان يتحدثان الحقيقة للمرأة ولكن مع ذلك يكذبون في نفس الوقت. كما تحدثنا عن خداع الحية ودهاءها. لاحظنا بشكل أساسي أن الحية قالت إنها ستصبح مثل الله. يقول الله نفسه في الفصل 3:22 ، "الآن صار الإنسان [البشر] مثلنا وهو يعرف الخير والشر." لذا من الواضح أن الشيطان كان محقًا في هذا التحليل.

**ب. شجرة معرفة الخير والشر: الله ، نحن والشر** [1: 47-5: 25] ما أريد أن أفعله اليوم هو أن أسأل: كيف أصبح آدم وحواء أكثر شبهاً بالله من خلال أكل ثمر شجرة معرفة الخير والشر؟ أريد أن أعمل أولاً مع هذا: هل تعرف الفرق بين المعرفة الموضوعية والمعرفة الذاتية؟ المعرفة الموضوعية هي معرفة الخير خارجك. المعرفة الذاتية هي معرفة الخير بداخلك ( المعنى الذاتي في داخلك). هناك موضوعي - خارجي ، وشخصي - في الداخل. هل كان لدى الله معرفة بالخير خارج نفسه؟ نظر إلى كل الخليقة وأعلن أنها جيدة ( *tov )* وبعد اكتمالها *جيد جدا* . لذلك كان هناك خير خارج نفسه. أريد أن أعترف أن الله لديه معرفة بالخير خارج ذاته. هل لدى الله معرفة ذاتية داخل نفسه؟ نعم. هل يعرف الله الشر؟ إذا كان الله لا يعرف الشر فهو ساذج. الله ليس ساذجا. الله يعرف الشر ولكن هل هو داخل الله أم خارجه؟ الآن ، هل يختبر الشر داخل نفسه؟ لا ، نحن نقول أن الله كامل ، وصالح ، وبار ، وقدوس - فلا. هذا هو هيكل المعرفة الذي أردت أن أنظر إليه عند الله.
 الآن دعونا ننظر إلى آدم وحواء قبل أن يغريهما. هل كان لآدم وحواء معرفة بالخير خارج ذواتهما قبل السقوط؟ كان لآدم وحواء معرفة موضوعية عن الخير خارج ذواتهما. هل عرف آدم وحواء الخير في داخلهما قبل السقوط؟ نعم ، لقد عرفوا أن الله قد جعلهم صالحين ، ولذا كان لديهم معرفة ذاتية بالخير. قبل التجربة ، هل عرفوا الشر بأي شكل من الأشكال؟ لا. فهل هم مثل الله أم ليسوا مثل الله في هذه المرحلة؟ إنهم يختلفون عن الله لأنه ليس لديهم خبرة موضوعية خارجية للشر.
 عند نقطة الإغراء ، كان هذا قبل أن يشاركوا فعلاً ، في النقطة التي يقول فيها الشيطان: "كلوا الثمرة". يكتسبون معرفة موضوعية عن الشر خارج أنفسهم. إنهم يختبرونها في الثعبان. في هذه المرحلة ، هل أصبحوا أشبه بالله؟ ها هي الكذبة ، لأنهم لم يكتسبوا هذه المعرفة الموضوعية فحسب ، ولكن أيضًا عندما أكلوا من الثمرة ، ماذا ربحوا؟ المعرفة الذاتية للشر. هل هذه هي الكذبة؟ نعم. الثعبان / الشيطان يجعلهم يشاركون في الشر. إذن ، بمعنى ما ، هل ذهبوا إلى أبعد من حيث كان الله من حيث مشاركتهم وشرهم؟ نعم. إنهم يصبحون أكثر شبهاً بالله وهم يعرفون الخير والشر في هذه المرحلة ، لكن المشكلة هي أنهم يتجاوزون الله ويشاركون في الشر. لذلك ، هذه طريقة واحدة للنظر إلى هذا.

**جيم - عملية التجربة** [5:26 - 8:19] أريد أن أسير في عملية الإغراء وأن أفعل ذلك بسرعة. في تكوين 3: 6 يقول هذا ، "كانت الحية أكثر ماكرة من أي حيوان من الحيوانات البرية التي عملها الرب الإله. قالت المرأة للحية: "نأكل من كل ثمر الشجرة في الجنة ، لكن الله قال أنه لا يجب أن نأكل من ثمر الشجرة في وسط الجنة". تقول الحية: "ولكن الله يعلم أنك عندما تأكل منها تنفتح عينيك وتكون مثل الله عارفًا الخير من الشر". هذه هي عملية الإغراء. دعونا نكسرها. "لما رأت المرأة أن ثمر الشجرة جيد للأكل". أريد أن أسمي ذلك كان "شهوة الجسد". ما أريد القيام به هو مقارنة هاتين الآيتين. 1 يوحنا 2:16 ، "كل ما في العالم - شهوة الجسد ، شهوة العينين وكبرياء الحياة" يسرد هذه الأشياء الثلاثة. يسرد ثلاثة أشياء ونفس الأشياء الثلاثة الموجودة في 1 يوحنا 2:16 تتناسب تمامًا هنا في تكوين 3. أولاً ، هناك شهوة الجسد: إنها جيدة للطعام. يقول الكتاب المقدس عن "شهوة العينين": "لقد كانت مرضية للعين". تبدو الفاكهة جيدة حقًا. ثم يأتي فخر الحياة ، وتحقق من ذلك ، يتم استخدامه "لاكتساب الحكمة". كانت ثمرة لاكتساب الحكمة. كم منكم سيدفع مقابل ذلك؟ تأكل الفاكهة وتصبح حكيمة. سيوفر عليك الذهاب إلى الكلية. يمكنك الذهاب إلى صالة الطعام وتأكل الفاكهة وستصبح حكيماً. هناك علاقة الحكمة بهذه الفاكهة. هناك الكثير من الأفكار الحكيمة في تكوين 3. وهكذا نجد نفس النمط في عملية التجربة الأولى يوحنا الثانية: شهوة الجسد ، وشهوة العيون ، وفخر الحياة كما في التجربة مع الثعبان في تك 3.
 الآن ماذا يحدث؟ معضلة الرجل هل هي مختلفة عن معضلة المرأة؟ الشيطان يخاطبها مباشرة. إنها تحاور الثعبان. معضلة آدم ، أود أن أقترح ، مختلفة. ما هو الشيء الوحيد الذي اختبره آدم على الإطلاق وهو يعلم أنه ليس جيدًا؟ لقد اختبر آدم "ليس جيدًا". "ليس من الجيد أن يكون الإنسان بمفرده." هل كان يعلم ذلك؟ نعم. كانت لديه تلك الخبرة وهذا هو سبب تكوين حواء. الآن ما الذي يواجهه؟ تختلف تجربة آدم لأن آدم يواجه الآن حقيقة أن حواء قد أكلت الفاكهة. إذا قال آدم ، "لا ، أنا لا أريد الثمرة" ، فماذا يكون؟ هو الآن بمفرده مرة أخرى ، وحده. لقد أكلت الثمر وشاركت في الشر ، لذا فإن تجربة آدم مختلفة. ومع ذلك ، أعطته الفاكهة ويأكل آدم. حتى الآن هم نفس الشيء ، لكنهم ما زالوا يغريهم بشكل مختلف.
 **د. نتائج السقوط [** 8 : 20-18: 10]

 الآن ها هي نتائج الخريف. هل هناك عواقب لأفعال وخيارات الإنسان؟ ما الفرق بين طفل يبلغ من العمر ستة عشر عامًا ويبلغ من العمر اثنين وعشرين عامًا؟ اسمحوا لي أن أستخدم ابني. ما الفرق بين ابني عندما كان في السادسة عشرة من عمره وفي الثانية والعشرين؟ عندما كان يبلغ من العمر 16 عامًا ، هل كان يعتقد أنه يمكنه فعل أشياء في الحياة وأنه لن تكون هناك عواقب؟ الشاب يفعل الأشياء ويفكر ، "يمكنني أن أفعلها ويمكنني أن أفلت من العقاب" أو "لن تكون هناك عواقب" أو "يمكنني التغلب على العواقب". لذلك ، في السادسة عشرة من عمره ، اعتقد أنه لا توجد عواقب. في حالته ، انضم إلى مشاة البحرية ، مما أثار استياء والدته وأنا ، وسافر إلى أفغانستان وسافر إلى العراق. وقتل أحد أصدقائه بالرصاص. وأصيب آخر في رقبته. كانوا أصدقاء حميمين. صديقه موجود على موقع يوتيوب في الواقع. لقد نجا من الطلقة في رقبته وقد حصل على رقعة ورأيناه يركض إلى مروحية Medivac . لقد نجا من طلقة في رقبته. فقد الشريان بحوالي مليمتر. كان ابني عندما كان في السادسة عشرة من عمره خالدًا ، وكان بإمكانه فعل أي شيء دون عواقب. في الثانية والعشرين ، هل يعرف الآن ما هو الموت وأنه يمكن أن يموت؟ نعم يفعل. هل يغير ذلك الطريقة التي ينظر بها إلى الحياة؟ نعم ، لأنه الآن يفهم هذا: الفعل والنتيجة. هل الأفعال مرتبطة بالعواقب؟ هل هذا هو الفرق بين شخص يبلغ من العمر ستة عشر عامًا والآن في حالته اثنان وعشرون؟ على الرغم من أنني عندما أتحدث معه أشعر وكأنني أتحدث إلى رجل عجوز في الثانية والعشرين ، إلا أنه أمر مثير للشفقة ، لأنه شهد الكثير من الحياة ، كثيرًا.

 لذا ما أقترحه هنا هو أن هذا الارتباط بين الفعل والنتيجة كبير حقًا في الكتاب المقدس. بالمناسبة ، لن نفعل الكثير مع سفر الأمثال ، لكن إذا كنت سألخص كتاب الأمثال بالكامل ، فإن الأمثال تخبر الشاب إلى حد كبير أن الأفعال والشخصية مرتبطة بالعواقب. الأفعال والشخصية تؤدي إلى عواقب. لذلك نرى هذا المفهوم الآن. هناك عواقب.
 آدم وحواء يخطئان ، وهما بالغان ، وهناك عواقب. ما يحدث هنا هو أن هناك عواقب بين الله والإنسان. يختبئ الرجل. أين يختبئ؟ يختبئ في الأدغال. لذلك يأتي الله سائلاً ويسأل: "أين أنت؟" أجابوا: "سمعتك تمشي في الحديقة وكنت خائفة." لاحظ أن تجاوب الإنسان مع الله الآن هو استجابة للخوف. ولكن تذكر مخافة الله ما هو؟ الآن تقول ، "لكن الخوف لا يعني الخوف حقًا." أوه حقًا؟ هل هذا صحيح؟ لذلك علينا إجراء مناقشة كبيرة حول معنى مخافة الله. هذا قادم. ولكن هنا الإنسان يختبئ في خوف وخزي. إذن ما يحدث هو أنه قال ، "لقد اختبأت لأنني كنت عارياً."
 قال الله: من قال لك إنك عريان؟ هل أكلت من الشجرة التي أمرتك ألا تأكل منها؟ " يقول الرجل بشجاعة ، "لقد فعلت ذلك. لقد كنت أنا لا ألومها. كان خطأ. أنا أستحق الموت ، لا تلومها ". لا ، حسنًا ، هذا هو الرجل الأول ، ذهب ، تحقق من هذا ، إنه أمر مثير للشفقة ، قال الرجل لله - "المرأة التي وضعتها معي هنا أعطتني الفاكهة وأكلت من الشجرة." إذن ماذا يفعل الله؟ "قال الرب للمرأة ما هذا الذي فعلته؟" وتقول المرأة ، " ليس أنا ، وليس أنا ، لقد كانت الحية!" ثم قال الله ، "لنبدأ بك أيتها الحية." لذلك ينتقل الله من الرجل إلى المرأة وأخيراً إلى الحية. ثم تحصل الحية على اللعنة الأولى.
 اسمحوا لي أن أعود لإنهاء هذا الآن. ما لديك الآن هو الفراق بين الله وشعبه. الله مع شعبه هو هذا المفهوم هنا. هل تعرف ماذا تعني هذه الكلمة؟ "عمانوئيل". ترى كلمة "El" في النهاية ، فهي تعني "الله" بالعبرية. عمانوئيل تعني "الله معنا". ما يحدث هو أن الله معهم في الجنة يسير معهم ويتحدث معهم. الله مع شعبه ، ولكن الآن بعد أن أخطأوا ، هناك انفصال مع اختباء البشر . إذن ماذا يحدث؟ ما سوف تجده في الكتاب المقدس هو أن الله يذهب الآن إلى الفرار . بعبارة أخرى ، يوجد الله الخفي الآن وليس الله الذي معك في الجنة. الآن ، الله مخفي. اختبأ الرجل عنه. هل يتذكر أحد ، عندما تقرأون الخروج ، هل يرى الناس الله على الجبل والجبل يهتز في جبل سيناء ، الناس ماذا؟ هل يقولون ، "الله أظهر نفسك" ، أم يقولون ، "هذا يكفي ، تراجع." لذا فقد دخل الله أساسًا في هذا الهرب أو الحالة الخفية حول الجنس البشري. بالمناسبة ، ماذا يفعل باقي الكتاب المقدس؟ هل يخبرنا باقي الكتاب المقدس من تكوين 1-3 كيف عاد الله ليكون مع شعبه؟ ثم يسوع ، "سوف يُدعى يسوع لأنه سيخلص شعبه من خطاياه." وهو يسمى ماذا؟ "عمانوئيل" - الله معنا. ثم عاد يسوع ، والآن يسكن الروح فينا. في النهاية ، يعود المسيح ويجمعنا لنكون معه: "وهكذا نكون مع الرب إلى الأبد."

 يشير كل الكتاب المقدس إلى الوقت الذي سيعود فيه البشر ليكونوا مع الله. يعمل الله بشكل تعويضي على تفاصيل ما حدث في تكوين 3. ماذا حدث في تكوين 3؟ ما تبقى من الكتاب المقدس هو عمل الله الفدائي العظيم الذي به يفدي الله شعبه. يأتي في الخيمة. أين يسكن؟ أنت تقول ، "هيلدبراندت ، لقد تخطيت فصول خيمة الاجتماع لذلك لم نقرأها." في المسكن يسكن الله في وسط شعبه. ماذا حدث عندما بنى سليمان الهيكل؟ ينزل مجد الشكينة ، "سحابة المجد " ويسكن الله مع شعبه. مع يسوع لدينا الآن الله في جسد مع شعبه. لذا فإن باقي الكتاب المقدس سيكون هذا الإله الهارب ، المخفي ، ليصبح عمانوئيل - الله مع شعبه مرة أخرى. هذا يقودنا في النهاية إلى أن نكون مع الله إلى الأبد وإلى الأبد. هل بدأت جنة عدن الكتاب المقدس ، لكن هل تنتهي جنة عدن أيضًا من الكتاب المقدس حيث عدنا مرة أخرى في حضور الله في النهاية؟ هل هذا هو الأمل العظيم؟ هل المسيحيون أناس رجاء؟ "أوه ، كل شيء يسير بشكل خاطئ في العالم وهذا المكان سينفجر." سؤال: هل المسيحيون متفائلون؟ نعم ، لأننا نتطلع إلى يوم نعيش فيه مع الله إلى الأبد ونعيد زيارة جنة عدن.
 ماذا يحدث هنا أيضًا؟ هل يتأثر البشر بالخطيئة؟ نحن نعلم أن البشر يموتون. ماذا يقول الكتاب المقدس: "أجرة الخطية موت. وهكذا فإن الخروج من آثام البستان يموت الإنسان. هل هو فقط الجنس البشري الذي تأثر بالسقوط في الخطيئة؟ يقول الكتاب المقدس ، "لا ، كل الطبيعة ، كل الخليقة" رومية 8:22 ، "كل الخليقة تئن تنتظر يوم الفداء القادم." الخليقة نفسها تأوهت انتظار حدوث هذا العمل الفدائي العظيم من الله. كيف تأوه الخلق؟ لديك مجاعات وتسونامي وزلازل وأوبئة وأمراض وسرطان وكل هذه الأشياء السيئة تحدث. الطبيعة نفسها تنتظر اليوم التالي الذي ستصبح فيه الأمور في نصابها الصحيح. هل أدرك البعض منكم مدى فوضى الأشياء في العالم وهل أدركت توقًا لتصحيح الأمور؟ يومًا ما سيتم تصحيح هذا الشيء وسيكون منطقيًا. كل الأشياء الخاطئة سوف يتم تصحيحها ونحن نتوق لذلك ونحن مع الخلق نتأوه لذلك. هذا ما تتحدث عنه هذه الآية في رسالة رومية "كل الخليقة تئن في انتظار يوم الفداء القادم."

 ماذا يحدث للناس بقدر ما أجسامنا؟ يذهبون من التراب ثم يعودون إلى الموت. "من التراب إلى التراب تعود." هناك ثمن يدفع في الجسد. بالمناسبة ، عندما يقوم يسوع من بين الأموات ، هل يقوم روحه فقط من بين الأموات؟ أم أنه ينهض الجسد والكل؟ إنه يرتفع في الجسد كما يتضح من "ضع إصبعك في جانبي" وهكذا دواليك. هل يرتفع جسمنا؟ نعم. لقد قمنا من بين الأموات ، بما في ذلك أجسادنا ، كل واحد منا.
 الرجل والمرأة الصراع واللوم. يبدأ الرجل في لوم المرأة ، والمرأة تلوم الرجل ، لكن في هذا السياق يلوم الرجل المرأة. هل آدم رجل واقف؟ لا ، الرجل يلوم زوجته. هذه خطوة جيدة قمت بها عدة مرات. أنا لا أخطئ الرجل. لذا فإن الحركة هي حركة صراع ولوم. أريد تطوير هذا الموضوع من خلال الدخول في الباب الخلفي.

**هاء- لعنات تكوين 3: لعنة الحية** [18: 11-23: 30]

 لذلك دعونا نذهب من خلال اللعنات. سنبدأ مع الحية ونعمل من هناك إلى المرأة. ماذا يفعل الله؟ آدم يلوم المرأة والمرأة تلوم الثعبان. يبدأ الله بالحية ثم يعود إلى المرأة ثم يعود في النهاية إلى الرجل.
 جاءت الحية وقال له الله في الأصحاح 14: 3 "فقال الله للحية: لأنك فعلت هذا ، فملعونك فوق كل البهائم وكل الوحوش. سوف تزحف على بطنك وتأكل التراب ". بالمناسبة ، هل هناك تلاعب بهذه الكلمة" غبار "؟ ما اسم ادم؟ لقد أطلق عليه اسم *آدم* لأنه مأخوذ من *العدمه* [التراب]. إذن اسمه "مغبر". ماذا تأكل الحية؟ تراب. هل هناك تلاعب في هذا الغبار؟ هل سيعود آدم / داستي إلى التراب؟ هذا موته. إذن هناك دورة مستمرة.
 لأكون صادقًا معك ، هل كان اسم آدم حقًا "آدم؟" أنت تدرك أن اسم آدم لم يكن آدم متأكدًا من أنني أقف هنا. اسم حواء لم يكن حواء. لم تكن اللغة العبرية موجودة قبل عام 2000 قبل الميلاد ، لذلك كان اسم آدم في لغة أخرى. لكن هل سيظل اسمه يعني "مغبر". ربما كان معنى الاسم لا يزال هو نفسه ، لكن اللغة العبرية لم تكن موجودة قبل عام 2000 قبل الميلاد ، لذا عليك توخي الحذر. هل اسم الرجل هو بالفعل بيتر أم أنه شيء آخر عندما تتنقل بين اللغات.

 كيف نُطق اسم يسوع؟ يُنطق اسم يسوع باليونانية *Yehsus .* الآن سيكون اسم يسوع بالعبرية ، انظر إذا كنت تعرف هذا الاسم: "يشوع". كان اسمه *يهوشوا* ، هل تسمع جوشوا. إنها تعني "يهوه يخلص." يُدعى "يسوع لأنه سيخلص شعبه من خطاياهم." يأخذ معنى اسمه ، على الرغم من أنه يشوع ، ويأتي في اليونانية باسم " Yehsus ". لذلك هناك تغييرات في الأسماء بين اللغات.

 دعونا نعود إلى الثعبان. الثعبان يأكل التراب. تكوين 3:15 هي إحدى الآيات المهمة حقًا في الكتاب المقدس. هذه آية مهمة حقًا. بعض الجدل حول تاريخ وعمر الأرض ، كما تدرك ، هذه الأسئلة ليست بهذه الأهمية لأن الكتاب المقدس لا يذكرها حقًا. لكن سفر التكوين 3:15 يقول بعض الأشياء الممتعة للغاية. يقول الله للأفعى "طيب أيتها الحية ستتحرك على بطنك وتأكل التراب. كما يقول: أضع عداوة بينك وبين المرأة ، بين نسلك ونسلها. هو [من هذا "هو"؟] سوف يسحق رأسك ". من يسحق رأس الحية؟ لا تذهب إلى يسوع بعد. من في السياق هنا هو هذا "هو" في هذا السياق؟ إنه نسل المرأة. "أضع عداوة بينك وبين المرأة بين نسلك أبناء الشيطان ونسل المرأة". سوف يسحق نسل المرأة رأسك ، وتضرب الحية كعبه. إذن ، ما لديك في هذا المقطع في هذا "البروتو إيفانجيليوم ." Proto تعني "أولاً". لذا فإن كلمة بروتو- إنجيليوم تعني "الإنجيل الأول". إذن ما يقوله الله في هذه اللعنة الأولى على الشيطان والثعبان ، يقول إنه سيكون من خلال نسل المرأة ونسل الحية أن يكون هناك عداوة ، سيكون هناك صراع هناك. نسل المرأة ، أحد نسل المرأة سوف يسحق رأس الحية. من هو الذي يأتي لسحق رأس الحية . سيكون يسوع هو من يفعل هذا. يعتبر بعض الناس هذا ، كما أفعل ، أول رسالة في الإنجيل ليقولوا أنه من خلال هذه المرأة ، فإن الأمل هو هزيمة الحية ، وهزيمة نسل الشيطان. سيكون من خلال بذرة المرأة أن يحدث هذا. هذا يعني إذن أن هناك أمل. منذ اللعنة الأولى ، هناك أمل في ألا ينتصر الشيطان ، وأن الموت والغبار لن ينتصروا ، لكن نسل المرأة سوف يسحق رأسه. لذلك يوجد أمل هنا في هذه اللعنة على الحية والشيطان.

**و- لعنة المرأة** [23: 31-45: 56]

 ننتقل إلى المرأة. "قال للمرأة ، سأزيد آلامك كثيراً في الحمل والألم ستلد أطفالاً." لا أعرف هذا من خلال التجربة الشخصية ، لكني شاهدته. لقد كانت واحدة من أكثر الأشياء أناقة في حياتي. لدي أربعة أطفال وحفيد وشهدت ولادة جميع أطفالي الأربعة. هل يوجد ألم في الإنجاب؟ نعم.
 عن الطفل الأخير ، الذي أخبرتكم عنه ، إليوت ، الذي ذهب إلى مشاة البحرية. عندما ولد إليوت لم يأت في الوقت المناسب حقًا. لذلك نحن هناك. أنا على رأس زوجتي وأنت تقوم بهذا التنفس. هذه حقا أشياء قديمة الآن. لذلك أبدأ روتين التنفس. الممرضة هناك في الأسفل. أفكر أين الطبيب؟ الطبيب ليس هنا. نظرت الممرضة إلي وقالت "مرحبًا ، أنت طبيب ، أليس كذلك؟ أحتاج إلى مساعدة هنا ". قلت "سيدة ، أنا طبيبة ولكن لست من هذا النوع من الأطباء. أنا أقوم بالتنفس. يمكنني فعل ذلك بشكل جيد حقًا ". بدأت في صنع كل هذه الأعذار ، فأنا أشعر بالتوتر حقًا. إذا طلبت مني النزول إلى هناك سأصاب بالإغماء. أفعل هذه النهاية هنا أنا لا أفعل ذلك هناك. تقول ، " انزل هنا الآن. الطفل قادم أحتاج إلى المساعدة الآن ". لا يوجد طبيب. البقرة المقدسة ، لم أفقد الوعي. لقد ساعدت في إيصال إليوت وربما هذا هو الخطأ معه. هذا على شريط أيضا. آسف إليوت. لكن في الواقع لقد ساعدت في ولادة إليوت طفلنا الرابع. كان بخير. بعد نصف ساعة يأتي الطبيب متدخلاً هناك ويقول ، "أين كنت؟" هل تعرف ما هو أسوأ؟ لقد كلفني الرجل 1200-1500 دولارًا وأنا أقول انتظر دقيقة لقد أنجبت الطفل وسأرسل لك صديقًا للفواتير. في الواقع ، هو صديق شخصي وطبيب جيد ، لكنه تأخر نصف ساعة كان يمثل مشكلة. إلى أين ذاهب مع هذا؟ إذاً زوجتي هناك أنا مسيحية والكتاب المقدس يقول "سوف تتألم في الإنجاب." لذا هذه وجهة نظري. إذا قلت ، "يجب أن تعاني زوجتي من آلام الإنجاب لأنها مسيحية ويقول الكتاب المقدس إنها ستعاني من الألم في الإنجاب" ، فهل هذا مقبول؟ هذا كلام سخيف. هل نحارب اللعنة؟ نعم. نعطيها التخدير لمحاربة اللعنة. يا رفاق ، نذهب إلى الموت ، ماذا نقول؟ "لعننا الله أن نموت ، لذا يجب أن نستسلم". لا ، نحن نحارب اللعنة. لذلك ، نحارب اللعنة. المرأة يكون لها ألم في الإنجاب ، هل تخديرها ، هل تحاربين اللعنة؟ نعم انت كذلك. أنت تحارب اللعنة. أنت تحارب اللعنة ولهذا يحب الله ريد سوكس. يا رفاق ، إذا تزوجت فتأكد من أنك عند ولادة أطفالك لأنه سيكون أروع شيء في حياتك. إنه مهم حقًا لزوجتك أيضًا.

 إذاً هناك ألمها وشيء آخر يحدث هنا وهذا صعب حقًا. نحارب اللعنة ونستمع إلى هذا. ماذا يعني تكوين 3:16؟ فيقول هذا: "رغبتك في زوجك [هذا من لعنة المرأة] فيحكم عليك". هذا جزء من لعنة المرأة. ما هي "رغبة المرأة"؟ "المرأة تشتهي زوجها ، لكنه سيحكم عليها". لذا فإن السؤال الكبير في هذه الآية المعقدة هو ما هي "رغبة المرأة"؟ ماذا يعني تكوين 3:16؟
 الآن أولاً وقبل كل شيء ، سترغب في زوجها جنسياً وسيقول "عد ، رجع" ويضع المكابح. أريد فقط أن أقول إن هذا غير واقعي. هذا ليس ما يحدث عادة في الزواج ولدي 36 عامًا في الزواج. هل يعني ذلك أنها سترغب في زوجها جنسياً؟ ليس هذا عادة ما يحدث في الزواج ، على الأقل من واقع خبرتي.
 يقترح آخرون أن رغبتها ستكون لزوجها ، أي أنها سترغب في أن تكون خاضعة لزوجها وأن يحكمها. أنا متزوجة من واحدة من أجمل النساء في العالم. إنها شخص رائع لطيف ، ومهتم ولطيف ؛ هي رغبتها في أن تكون خاضعة لزوجها. نعم صحيح. لذلك أتساءل عن حقيقة ذلك. من أجل التخرج من Gordon College ، يجب أن ترى Fiddler على السطح. إذا لم تفعل ذلك ، فإن الدكتور ويلسون يفرقعك بهذه البندقية الهوائية في طريقك للخروج. عليك أن ترى عازف الكمان على السطح. هذا مجرد شيء Hildebrandt ولا أعول كثيرًا هنا. هناك فيلم أعتقد أنه مهم حقًا. أنا أقوم بتدريس اللغة اليونانية على الجانب أيضًا. يطلق عليه "زفافي اليوناني الكبير السمين". إنه مشروع. لدي صديق يوناني تمامًا وقد قال أن الفيلم يصفه بـ "T." جاء الزوج ، "الزوج هو رب الأسرة." وامرأتان على الجانب. لسوء الحظ ، كنت أنا وزوجتي نشاهده معًا. يدخل الزوج ، "الزوج هو رأس البيت". تنقلب الزوجة ولديها امرأة أصغر سناً تحاول توجيهها. وتقول "نعم عزيزي الزوج هو رأس البيت". ثم تلتفت إلى الفتاة وتقول: "نعم ، الزوج هو رأس البيت ، أما الزوجة فهي العنق وتقلب الرأس حيثما تريد". ألقي نظرة على زوجتي وينتهي الأمر ماذا يمكنني أن أقول. هناك حقيقة في ذلك. لذا فإن فكرة أنه سيكون لعنة أن المرأة ترغب في أن تكون خاضعة لا تتناسب أيضًا. لذا ، فإن هذا الخيار الثاني لمعنى رغبة المرأة في زوجها هو أيضًا على الأرجح غير مرجح.
 كانت هناك امرأة من مدرسة وستمنستر اللاهوتية كتبت مقالاً عن معنى "رغبة المرأة" ، ولاحظت ببراعة أن نفس العبارة الأدبية بالضبط استخدمت في تكوين 4: 7. الآن ما أريد أن أفعله هو التعليق: كيف أفسر المقاطع الصعبة؟ ما هي رغبة المرأة؟ هذا ممر صعب. التأويل هو كيف تفسر الكتاب المقدس. إذا كان لديك فقرة واحدة تعرف ما تعنيه ، فعليك العمل من المعلوم إلى المجهول. إذا كنت لا تعرف ما هو الشيء ، فعليك أن تنظر إلى أماكن أخرى قد يكون فيها أكثر وضوحًا ، وتوضح ما هو أقل وضوحًا. هذه منهجية. لذا نظرت في الفصل 4: 7 ، هذه هي قصة قابيل وعبيد. إنها نفس البنية بالضبط. يأتي الله لقايين ويقول هذا ، "وإذا فعلت ما هو الصواب قايين ، أفلا تقبل؟ ولكن ، إذا لم تفعل الصواب ، [الآن هذا هو] الخطيئة تكمن عند الباب ؛ إنه [خطيئة] يرغب في أن يكون لك [قابيل] ، لكن عليك أن تحكم عليه ". هل هذا واضح جدا؟ الخطيئة جاثمة على الباب مثل أسد مستعد لالتهام قايين ، لكن يجب أن يثبتها في مكانها؟ هل الخطيئة سيد قايين؟ نعم ، لقد قتل أخاه.
 ما هذا القول في العلاقة بين الرجل والمرأة؟ "رغبتها في زوجها" ، كما ترغب الخطيئة في التغلب على قابيل ، لذلك سترغب المرأة في التغلب على زوجها. ثم يجب على الزوج أن يحكم عليها. إذن ما لديك هو صراع على السلطة وصراع في الزواج وهذا جزء من اللعنة. هل تحارب اللعنة أم تستسلم لها؟ هل تقبل هذا ببساطة أم أنك تحارب اللعنة. أريد أن أناقش كيف نحارب هذا.
 هل سيكون هناك صراع على السلطة في الزواج؟ لقد كنت موجودًا منذ فترة ، ورأيت العديد من الزيجات الأخرى. تزوجت ابنتي للتو في عطلة نهاية الأسبوع في عيد العمال ، فذهبت إلى أوهايو ، ثم عدت إلى أوهايو ، وهذا هو السبب في أنني كنت متعبة للغاية في الفصل. تزوجت ابنتي من محامٍ يعمل في جامعة شيكاغو. هل يجادل في زواجه من ابنتي؟ هل يستخدم الحجج المنطقية تمامًا مثل مناقشة القضية أمام المحكمة؟ المشكلة أن ابنتي مشرقة جدًا ، أكثر إشراقًا من والدها. هل تجادله بالرد؟ إنهم يدخلون في هذه الحجة المتصاعدة. يرفعها لأنه لا يريد أن يخسر القضية. إذا كنت محاميًا ، فعليك أن تعرف متى تهدأ. لذا فهو يطبق هذه الحجج. لكن ما هي المشكلة التي لا تخسرها ابنتي أبدًا. لذا فهي ترفع الجدل. يرفع الجدل. قريبا جدا أنا أصلي أنهم لن يقتلوا بعضهم البعض. إنها لا تعرف متى تتراجع. لذلك سوف يذهبون إليها حقًا. لقد كانت جريمة قتل. لم يكن ذلك جريمة قتل في الحقيقة. هذا ما كنت قلقًا بشأنه. بصراحة ، لقد تلقيت العديد من الخطب وفي حفلات زفاف ابنتي. من أهم الأشياء: أن تقول "أنا أحبه فقط ، أنا أعشقه فقط." بعد حوالي أسبوع من الزواج ذهب كل هذا. هل تعلم كيفية القتال في الزواج من أهم الأشياء التي يمكنك القيام بها؟ هناك أشياء معينة قبيحة وقذرة لا يجب عليك فعلها. لذلك عليك أن تتعلم كيف تحل الخلافات. أنت بحاجة إلى معرفة وقت التراجع وتحتاج إلى معرفة وقت إعادة الشحن. بعبارة أخرى ، هناك هذه الرقصة التي تقوم بها وتحتاج إلى تعلم كيفية الرقص. الكثير من ذلك يتعلق بالتعامل مع الصراع. أنت تقول ، "لا ، لا ، لن يكون لدينا صراع ، أنا أحبه كثيرًا." سأخبرك الآن. في الواقع هذا فظيع ، لكني أخبرت أطفالي. تشاجر معه. اكتشف كيف يحارب. أنت تقول أن هذا أمر فظيع حقًا ، ربما تكون نصيحة سيئة ولكن ... ما أقوله هو أنه سيكون هناك صراع في الزواج.

 دعونا نلقي نظرة على العلاقات بين الذكور والإناث في الكتاب المقدس. هذه ليست المناقشة الكبيرة ، سننتظر حتى يقوم الحكام بالمناقشة الكبيرة ولكني أريد فقط أن أقدمها هنا. يقول بعض الناس أن المرأة يجب أن تكون "مساعد" الرجل. لذلك كان يُنظر إليها على أنها خاضعة أو أدنى من الرجل ، مثلها مثل فني الكهرباء ومساعده. الكهربائي هو الصفقة الرئيسية. المساعدة هي التي تعمل للحصول على مفك البراغي أو أي شيء آخر. لذلك ، اعتبرت حواء المعين وكانت ثانوية للرجل بسبب هذه الكلمة "المساعد". في العبرية ، إنه *etzer* . أنت تعرف هذه الكلمة ولكنك لا تعرف أنك تعرفها. خمنوا من الذي يُدعى الإيتزر *،* إلى جانب حواء؟ فكر في الترنيمة القديمة ، "الله عوننا في العصور الماضية ، ورجاءنا للسنوات القادمة." لا أحد يعرف هذه الأغاني بعد الآن. إنه الله الذي يُدعى "المعين". الكلمة تأتي من إبنيزر. *أبين* تعني "حجر" ؛ *عيزر* تعني "مساعدة". إنه يعني "حجر المساعدة". يسمي الله نفسه نفسه *بالحرف* ، لكنك لن تقول إنه كان مُعينًا مثل الطريقة التي كانت حواء مُعينًا بها. إنه مساعد بمعنى المنقذ أو الذي ينقذنا. لذلك ، لا يمكنك استخدام حقيقة أن حواء هنا في الأسفل لأنه عندئذٍ سيكون على الله أيضًا أن يكون تابعًا ، وهو ما نعلم أنه لم يكن كذلك. لذا فإن هذه الحجة لا تعمل.
 ها هي حجة أخرى. سمى آدم حواء وسمى آدم الحيوانات ، وهذا يدل على أنه "الملك". تُظهر التسمية سيطرته على الحيوانات ، ومن ثم فهو يسيطر عليها لأنه يسميها. لكن في الفصلين الأول والثاني ، لم يذكر اسم حواء. تقول فقط أن الله جعلهم ذكورًا وأنثى. أُعطي اسمه آدم لكن لم يذكر اسمه. يظهر اسمها لأول مرة عندما يُقال لآدم "مترب ، أنت غبار ، وإلى تراب ستعود". فور إخباره أنه سيموت ، يلجأ إلى زوجته في تلك المرحلة ويسميها. "أنت امرأة الموت ، أنت تلعن المرأة." أوه ، معذرة. هل هذا ما فعله آدم؟ التوقيت هنا مهم للغاية ، فهو يسميها مباشرة بعد أن تلقى اللعنة. في الفصل 3:20 ، "سمى آدم امرأته *هافاه* ." أنتم جميعكم تعرفون *هافاه ، لقد* فعلنا هذا قبل *اللحيم* ، في الحياة. يسميها "الحي" ، أم كل الأحياء. إنه لا يرى فيها لعنة ، بل يراها من خلالها أم كل الأحياء. من خلال هذه المرأة سيولد النسل الذي يسحق رأس الحية. ينظر إلى زوجته ويرى أم كل حي. هل يظهر هيمنته في تسميتها أم أنه يعترف بشخصيتها ومصيرها؟ إنه يعترف بشخصيتها وأنا أحب أفضل من الشخصية هنا ، مصيرها. أي أنها ستأتي البذرة التي ستسحق رأس الحية. هذا جميل لأنه يكرمها من خلال هذا ، خاصة أنه قيل له للتو "آدم ، أنت ميت ، ستعود إلى التراب." في حواء ، يتم التعبير عن الأمل في أن هذا سوف يستدير يومًا ما ويرى ذلك في زوجته. إنه ممر جميل هناك.

 إذن ماذا عن بعض الأماكن الأخرى في الكتاب المقدس؟ في العهد الجديد ، دعونا نكتب آيتين فقط في العهد الجديد ثم نعود إلى العهد القديم. في غلاطية "هكذا تم وضع الناموس ليقودنا إلى المسيح." ثم في غلاطية 3:28 ، في كنيسة المسيح ، "لا يوجد يهودي ولا يوناني (كان من الأفضل أن تكون يهوديًا في العهد القديم لأنه كان لديهم وعود الله ، والأمم كانوا غرباء) ، لا عبدًا ولا أحرارًا ( في المسيح نحن إخوة وأخوات في المسيح ، سواء أكانوا أغنياء أم فقراء) ، ذكرًا أم أنثى ... كلكم واحد في المسيح يسوع ". لا يوجد أي تلميح لأشياء هيكل القوة هذه.
 في أفسس 5:22 آية نشأت معها. تناسب والدي النموذج اليوناني هناك. غالبًا ما كان يُكرز في الكنيسة التي نشأت فيها ، "الزوجات يخضعن لأزواجهن كما للرب". لقد علمت ذلك طوال حياتي. "الزوجات يخضعن لزوجك". أنا الزوج الآن. لم تمر الأمور بشكل جيد. لا ، الحقيقة هي أنها سارت على ما يرام ، كانت زوجتي شخصًا خاضعًا للغاية. لقد علمتني أشياء كثيرة. أحاول أن أعلمك ما علمتني إياه. هذا نقاش آخر. هناك بعض القصص الأخرى عن ذلك. لم تسبب الصراع. كانت هي العنق الذي قلب الرأس. اعتقد الرأس أنه كان رأسًا ولكن بعد ذلك قلبت العنق رأسه. لكن ما هو مثير للاهتمام بالنسبة لي هو أنه عندما حاولت أن أعلمك في هذا الفصل ، عندما تفسر الكتاب المقدس كيف تفسر معاني الكلمات؟ سياق. السياق يحدد المعنى. عندما تكون في أفسس 5:22 ، هل تقترح أن 5:21 قريبة إلى حد ما من السياق؟ قطعاً. لماذا عندما كنت أصغر سناً نادراً ما سمعت عظة عن أفسس 5:21. إنها الآية السابقة. يقول: "خضعوا لبعضكم البعض خشوعًا للمسيح". هل تخضع الزوجة للزوج؟ نعم. يقول هنا أنه يجب عليهم الخضوع لبعضهم البعض. هل يخضع الزوج لزوجته؟ نعم. فالسؤال هل زوجتي تخدمني؟ هل ترى كم هو مغرور ونرجسي؟ بل السؤال كيف اخدم زوجتي؟ سؤالها كيف اخدم زوجي؟
 يجب أن يكون السؤال كيف أخدم زوجتي؟ ماذا يحدث لصراع السلطة إذن في ضوء هذا؟ أنت تحارب اللعنة بالتخلي عن السلطة وليس بالاستيلاء على السلطة. من هو نموذجي؟ هل يوجد أحد هنا يا أخوة النعمة؟ نزل يسوع ، "أنا ملك الكون ، أسجد وسجد لي. أنا ملك الكون. الأب وأنا واحد. أنتم يا رفاق خدم ، أنا ملك الكون . "لا. يسوع رفع على التلاميذ وسوف يأكلون العشاء ويقول ،" اخلعوا حذاؤكم. " إذا كنتم Grace Brethren ، فلا يزالون يفعلون ذلك حتى يومنا هذا. ثم ماذا فعل يسوع؟ يغسل أقدامهم. هل انتهى الصراع على السلطة؟ هنا ملك الكون ينزل ويغسل أقدام تلاميذه . صراع على السلطة؟ لا ، يتخلى عن سلطته ، ويصبح ملكًا حقًا عندما يغسل أقدام التلاميذ . هل هذه القيادة؟ بسبب مثل هذه الأعمال ، كان التلاميذ على استعداد للخروج والموت من أجل المسيح. ما أقوله هو توخي الحذر بشأن هذه الآية هنا. احذر من الاستيلاء على السلطة في نزاع الزواج. عندما تزوجت لأول مرة ، كنت شخصًا غير آمن للغاية وقد استحوذ على السلطة في البداية ، لكن ما أقترحه هو أن أكون مثل المسيح وأن أتعلم كيف أتخلى عنها. إذن القوة لا تنتج عن الصراع ، فما يحدث هو: كيف أخدمها؟ هل هذه هي الطريقة التي تقاوم بها اللعنة؟ اللعنة أنه سيكون هناك صراع على السلطة سيكون هناك هذا الصراع في الزواج. الحل هو محاربتها ليس من خلال الاستيلاء على السلطة ولكن من خلال خدمة الآخر.

**ز- لعنة الرجل** [45: 57-52: 59].

 الآن دعونا ننظر إلى لعنة الرجل. يجب على الإنسان أن يواجه لعنته. هل العمل لعنة؟ مرة أخرى في الفصل 3 من سفر التكوين ، "قال لآدم ، لأنك استمعت إلى زوجتك وأكلت من الشجرة التي أوصيتك ألا تأكل منها ، ملعون الأرض بسببك. من خلال الكدح المؤلم ستأكل منه كل أيام حياتك. سوف ينتج لك الأشواك والحسك وتأكل نباتات الحقل. بعرق جبينك ستأكل الطعام حتى تعود إلى الأرض. " هل العمل لعنة؟ أنت تقول ، " نعم ، العمل لعنة." لا ، عد قبل السقوط ، عندما كان آدم وحواء في الجنة قبل أي إغراء ، هل كلف آدم بمهمة؟ هل كان على آدم أن يعتني بالبستان ويعمل بالبستان؟ هل كان آدم وحواء يعملان في الجنة قبل السقوط؟ نعم. العمل ليس لعنة. اللعنة هي عبث العمل. هل سبق لك أن عملت من أجل شيء ما ، ثم شاهدته ينهار؟ هناك أغنية ريفية رائعة تقول ، "افعلها على أي حال." تقول: "سأخرج وأغني أغنية لن يتذكرها أحد في اليوم التالي ، لكنني" أفعلها على أي حال ". أعتقد أن هناك الكثير من الحياة من هذا القبيل حيث يتعين عليك القيام بها على أي حال. يمكنك العمل بجد من أجل شيء ما ثم مشاهدته ينهار. عبث العمل. هل عرف البعض منكم هذا العبث؟ إنه أمر مدمر عندما يحدث ، عندما تضع قلبك وروحك في شيء ما ثم يتعين عليك مشاهدته ينهار. إنها مشكلة عدم جدوى العمل.
 يسأل بعضكم ، "ماذا سأفعل بحياتي؟" ما أريد أن أقترحه هو أنك تجد نوعًا من العمل - هل رأيت أشخاصًا يعملون من الساعة 9 إلى 5 يوميًا ويكرهون عملهم؟ لا يمكنهم الانتظار للخروج من العمل في الساعة 5. إنها الحرية لهم. في عطلة نهاية الأسبوع ، لم أعد مضطرًا إلى العمل بعد الآن ، فأنا أكره هذه الوظيفة. إنهم يحتفلون لأنهم يعرفون يوم الاثنين أنه سيتعين عليهم العودة إلى العمل. هل يعيش بعض الناس هذا الوجود؟ أخي هو نائب رئيس في بوفالو في نظام مترو أنفاق كبير ، وقد أجرينا مناقشة كبيرة لأننا رجلان عجوزان الآن. نظرنا إلى الحياة. الآن أحب ما أفعله هنا في كلية جوردون. إنه أفضل شيء يمكنني القيام به في حياتي وقد دعاني الله للقيام بذلك. أستيقظ كل يوم في الساعة الخامسة أو الخامسة والنصف ، للعمل على أشياء ، وبعد ذلك سأعمل على تعديل هذا الفيديو حتى منتصف الليل تقريبًا حتى يستيقظ صباح الغد من أجلك. احب ما افعل. يقول أخي: "أنا أكره ما أفعله. لا استطيع الانتظار حتى التقاعد ". ما أقوله هو: هل من الممكن أن تجدوا شيئًا تحب أن تفعله يا رفاق؟ نعم ، هناك تقارب في مهنتك وشغفك عندما يحدث هذا هناك تآزر. لذا ، أوصي بإيجاد نقطة التقاء بين شغفك ودعوتك والذهاب لتحقيق ذلك.

 لذا ، فإن العمل غير المجدي هو المشكلة وهذا يطاردنا جميعًا. يصارع الإنسان مع الغبار. في الأساس ، سنقوم جميعًا بنفض الغبار - لنموت. يعرف البعض منكم ما هو شكل الموت لأن البعض منكم قد رحل آباء وأمهات. من الصعب مشاهدتها. قبل بضع سنوات توفي والدي بسبب السرطان ، وكان علي مساعدته في هذه العملية برمتها. كان الأمر مروعًا. للآخرين منكم أصدقاء قُتلوا في حوادث سيارات ... آباء وأمهات وأجداد وجدات وأصدقاء ماتوا. هل الموت مشكلة؟ الموت مشكلة كبيرة. أكره الموت. أكره ما فعله السرطان بوالدي. أنا أكره ذلك. لكن ما أريد قوله هو أنه عندما ينزل يسوع ، ماذا يفعل؟ يبدو الأمر وكأن يسوع يأتي إلى الأرض ويقول ، "يا رفاق ، ما هي أسوأ مشكلتك؟" ما هي المشكلة الكبيرة؟ إنه ليس عبثًا في العمل ، بل الموت. قال يسوع ، "أحضروا أكبر مشكلتكم ، وانظروا هذا؟ سأنتصر على الموت بفعل ماذا؟ سأقهر الموت بالموت. سأموت وبعد ذلك سأقوم من بين الأموات ". هل لنا كمسيحيين أمل وراء القبر؟ هل الموت هو الحل النهائي؟ الموت ليس نهاية هذا الشيء. لذلك نحن كمسيحيين ننظر إلى يسوع. قام يسوع من بين الأموات. يقول يسوع أنه عندما يعود عندما نراه وسنكون مثله لأننا سنراه كما هو. يوما ما حتى والدي سوف ينهض. أتساءل دائمًا عما يفكر فيه عندما أقوم بتدريس هذا الفصل. ربما كان هناك قهقهة هناك. يوما ما سوف يقوم والدي مرة أخرى وسنبقى مع الرب إلى الأبد. ما هو مفهوم هذا؟ هذا هو مفهوم عمانوئيل حيث نعود إلى الجنة مع الله إلى الأبد وإلى الأبد. لذلك يبدأ الكتاب المقدس بهذه الطريقة وينتهي الكتاب المقدس بهذه الطريقة بعودتنا إلى الله في أجسادنا ، أحياء من الأموات مثل يسوع لنعيش معه إلى الأبد. هذه قصة جميلة. هذا هو الأفضل. فجر يسوع الموت ليس هو المنتصر. هذه هي الأخبار الجيدة. نعم ، سيكافح الرجل ، سنموت جميعًا. لدي وقت أقل من معظمكم يا رفاق ولكن لا بأس.

 سوف نتحرك بسرعة أكبر قليلاً الآن. يؤسس سفر التكوين 1-3 بقية الكتاب المقدس بالكامل. لهذا السبب استغرقت الكثير من الوقت في ذلك. أنشأت حسابات الخلق والجنة بقية الكتاب المقدس الذي هو عمل الله الفدائي لإعادتنا إلى نفسه. لقد رأيتم هذا في سفر الخروج. هل رأيت الفداء هناك؟ استعبد اسرائيل في مصر وماذا فعل الله؟ نزل وحرر عبيده وأخذهم وأعطاهم شريعته. أطلقهم على أرضه. ففدي الله شعبه من مصر ، وسيحرر شعبه من عبودية بابل ويعيدهم. في يسوع ، سوف يعيدنا إلى نفسه. في النهاية ، يومًا ما ستكون وجهاً لوجه إلى الأبد. هذا هو المكان الذي يتحرك فيه كل شيء. لذا فإن تكوين 1-3 يضعه ، وبعد ذلك يكون لديك حركة تعويضية من الله فادي شعبه مرارًا وتكرارًا. هل يقول قومه دائمًا ، "آه ، الآن الله يفدينا وسنخدمك إلى الأبد الآن؟" ماذا يفعل شعبه؟ يعطيهم المن ، فماذا يفعلون؟ إنه مثل طعام لين ، "لقد سئمت من هذا. نفس الطعام طوال الوقت ". يقول معظمنا الذين لا يعيشون في الحرم الجامعي إن ذلك سيكون رائعًا حقًا لأنني الليلة يجب أن أعود إلى المنزل وأطبخ الدجاج والبروكلي. يمر وقت طويل بعد فترة عندما تضطر إلى الطهي ولا يمكنك الطهي.

 **قايين وهابيل** [53: 00-61: 29]

 الآن دعنا ننتقل إلى قصة قابيل وعبيد. هذه هي الرواية الأولى للقتل في الكتاب المقدس. سيقتل قايين هابيل. من يقدم قربان اللحم ، هابيل أم قايين؟ هابيل يعمل قربان اللحم. وهل تقدمة اللحم مع سفك الدم؟ قربان اللحم مع سفك الدم. عندما أقول عرض الحبوب ، ما هي مشكلة عروض الحبوب؟ أنا لا أتحدث عن Cheerios. عندما تتحدث عن الحبوب في الشرق الأدنى القديم ، فهي بالأساس عبارة عن قمح وشعير. بالمناسبة ، هل يقدم قايين محصول الأرض ، الحنطة والشعير؟ نعم. أيهما كان مقبولاً عند الله؟ كان عرض هابيل مقبولاً. عندما كبرت ، قال الناس أن سبب قبول هابيل هو أنها كانت ذبيحة دموية. "بدون سفك دم لا مغفرة للخطيئة". قُبلت تقدمة هابيل لأنها كانت سفك دم ولذلك كانت تقدمة مقبولة. في حين أن قايين لم يكن تقدمة سفك دماء لذلك لم يكن مقبولا. لم يسفك قايين دمًا بل كان حبوبًا وحبوبًا. لكن قايين لم يرفض لأنه لم يكن تقدمة دم. هل هذا هو السبب الحقيقي وراء قبول الله لتقدمة قادر ورفض تقدمة قايين؟ الجواب: "لا". هل أمر الله إسرائيل بتقديم قرابين من الحبوب؟ نعم ، لقد فعل ذلك في سفر اللاويين الإصحاح 2. عندما تذهب إلى سفر اللاويين الإصحاح الثاني ، يأمر الله إسرائيل بتقديم حبوبهم ، وهي باكورة حصادهم. كانت الحبوب ذبائح مشروعة لله. لم تكن مشكلة قايين في المادة التي قدمها. هل كان قلب قايين سيئًا وحقدًا على أخيه؟ كانت القضية قلبه ، وليس الأشياء التي قدمها. لذلك لا تضلوا لأن الله أمرهم بتقديم قرابين من الحبوب.
 تقول أن هابيل قدم الاختيار. أريد أن أعترض على ذلك لأنه ينقل الجريمة إلى القربان عندما لا يكون في العرض نفسه ، ولكنه كان قلب الشخص الذي يقدم القربان. في جميع أنحاء الكتاب المقدس ، يكون هذا هو الهدف أكثر من تفاصيل التقدمة. لذلك ، أعتقد أننا مضللون عندما نحاول أن نصل إلى نوع العرض. أعتقد أن هذا يخطئ النقطة. يقول الله في كثير من الأماكن: "إني أشتاق إلى الرحمة وليس التضحية". لذا فإن المشكلة تكمن أحيانًا في أننا نركز على التضحية ولا ندرك أن ما يطلبه حقًا هو الرحمة والعدل والاستقامة - هذا ما ركز عليه .
 لذلك جاء الله لقايين وقال "قايين ، إذا فعلت هذا فأنت في حالة سيئة." فقال قايين لهابيل أخيه: لنخرج إلى الحقل. وبينما هم في الحقل هاجم قايين أخيه هابيل وقتله. قال الرب لقايين أين هابيل أخوك؟ قال: "لا أعرف". ثم يصنع هذا الخط الكلاسيكي. هذا عبارة كلاسيكية يجب أن تعرفها جميعًا: "هل أنا حارس أخي؟" هذا هو السطر الكلاسيكي في الكتاب المقدس. فقال قايين لله أأنا حارس أخي؟ ما هو الجواب الذي كان يقترحه على الله؟ اعتقد قابيل أن الإجابة كانت: لا ، أنا لست حارس أخي. هذا ما كان يلمح إليه قايين في هذا السؤال الخطابي. اعتقد قايين أن الإجابة على هذا السؤال هي أنه لم يكن حارس أخيه.
 ومع ذلك ، فهل نحن حارس لأخينا في الواقع؟ نعم. فقتل قايين اخاه. هذا يثير الكثير من الأشياء من حيث بناء سفر التكوين. هل سبق لك أن رأيت حالة الأخ الصالح / الأخ السيئ في الأسرة؟ هل تحصل أشياء أخرى مثل هذه من الطبيعة التنافسية للأشقاء؟ هل سبق لك أن دخلت في منافسة بين الإخوة والأخوات في الأسرة؟ كنت في عائلة مكونة من خمسة أطفال وكنت أكبرهم سناً. ولدت أختي الأخيرة بعد خمس أو ست سنوات من ولادة بقيتنا. لذلك والدي عندما كبرت ، لا أعرف حتى كيف أقول هذا في ثقافتك. كان والدي شخصًا صارمًا. كنت أسميه رجل الحزام. الآن بمجرد أن أقول لكم يا رفاق وبكوا ، "الإساءة ، الإساءة. لقد ضربك في الواقع بحزام ". كنا نسمي هذا الانضباط في تلك الأيام ، وليس إساءة. هل أحبني والدي؟ الجواب "نعم" ولهذا فعل ذلك. كان صارما معنا. لقد كان صارمًا للغاية مع أخي وأنا ، ولكن في الوقت الذي كانت فيه أختي التي كانت في الفجوة خمس سنوات هناك ، وقفت مع أختي وأخي وتساءلت كيف أفلتت من كل شيء. كان والدي يلف حول إصبعها الصغير. هل شعرنا بالغيرة؟ يمكننا أن نرى الفرق. ماذا حدث هنا؟ ما حدث هنا هو أن والدي ارتخي مع تقدمه في السن. لذا فإن الطبيعة التنافسية التي تراها هنا تظهر أيضًا في سفر التكوين.
 أخبرني عن التنافس بين الأشقاء في سفر التكوين. أعطني مثالاً على التنافس بين الأشقاء في سفر التكوين. كان لدى ليا وراحيل تنافس شقيق كبير. قلتم يعقوب وعيسو. هل حصل أي شخص على واحد آخر. يوسف وإخوته مثال جيد. موضوع التنافس بين الأشقاء هو موضوع متكرر كبير في سفر التكوين. عندما كنت طفلاً ، كنت أنا وأخي نتشاجر طوال الوقت. ذات مرة غضب مني حقًا ، والتقط سكينًا من الزبدة ورماه في وجهي بأقصى ما يستطيع. "البقرة المقدسة ، ماذا تفعل بسكين؟" لذلك رفعت ذراعي لحماية وسقطت السكين في ذراعي وعلقت في ذراعي معلقة هناك. لن أنسى أبدًا الشعور بوجود هذه السكين معلقة من ذراعي. أخي هو أعظم رجل في العالم. إنه مجنون ، لكنه رائع. بعد ذلك فكرنا على الفور ، "عندما يعود أبي إلى المنزل. هذا سيء. سيقتلنا عندما يعود إلى المنزل ". لذا ، يحاول شدها ولا يمكننا إخراجها. لذلك ذهبنا إلى والدتي. لماذا أدخلنا والدتنا فيه؟ علينا أن نواجه والدنا وهذا هو الرعب المطلق. لذلك ذهبنا إلى والدتي لمحاولة وضعها بجانبها. لا يمكنها سحبها أيضًا. إذن ، ماذا يحدث إذن؟ كان علي أن أخرجها بنفسي. إذن ماذا يحدث إذن؟ عاد والدي إلى المنزل ، ونسمع السيارة ونركض نحو التلال ، مختبئين تحت الأسرة المكونة من طابقين. نحن جاهزون. يعود أبي إلى المنزل ، وتخرج والدتي لتهدئة الأمر بأفضل ما تستطيع. فجأة ، بدأنا والدي بالصراخ. بدأ بالصراخ ونسمعه في القبو. "قابيل! قابيل! لقد حاول قتل أخيه! " الآن أنا وأخي رجلان عجوزان الآن. إذاً لديك هذان الرجلان العجوزان جالسان ضاحكين لأننا نتذكر هذا الشيء مع والدي. لقد كان هذا دائمًا مقطعًا مميزًا جدًا بالنسبة لي. يجب أن أقول إن أخي هو أعز أصدقائي في حياتي. لكنني لا أوصي برمي سكاكين الزبدة.
 **1. لعنة قايين** [61: 18-64: 41]

 الآن دعونا نناقش لعنة قابيل. يلعن قايين ، وماذا يحدث لعنة قايين؟ لعنة قايين أن يضل. محكوم عليه بأن يكون تائهًا ، ويتنقل من مكان إلى آخر كجزء من لعنته. سيكون قايين هكذا لبقية حياته - هائمًا ، مما يعني أنه سيكون بمفرده إلى حد كبير لبقية حياته. لذا عدنا إلى شيء الوحدة هذا. هل الوحدة من أسوأ الأمور في العالم؟ أقول هذا لأن الكثير من حياتي قضيت بمفردي وهي من أسوأ المشاعر ، الشعور وكأنك وحيد في الكون بأسره. إنها واحدة من أكثر الأشياء المحبطة التي مررت بها في حياتي. هل يعاني الناس من مشاكل في ثقافتنا عندما يتجولون؟ هل يتحرك الناس كثيرًا في ثقافتنا؟ عندما تكون صغيرًا ، فأنت مستقر تمامًا ، ولكن عندما تكبر تبدأ في التحرك كثيرًا. انتقلنا أنا وزوجتي ثماني مرات في السنوات الثماني الأولى من زواجنا. كانت إحدى الحركات إلى إسرائيل ، والأخرى كانت إلى بريستول بولاية تينيسي. على أي حال ، ما أقوله هو أننا تحركنا ثماني مرات وبعد فترة ، تحركنا وتحركنا وتحركنا. إنه لأمر رائع السفر ، ولكن هل سبق لك أن سافرت كثيرًا لدرجة أنك سئمت من السفر دائمًا وتريد فقط العودة إلى المنزل؟ ما هو المنزل؟ لقد ناضلت أنا وزوجتي من أجل فهم مكان الوطن بالنسبة لنا الآن. يكاد يكون مثل جذورنا مقطوعة. اين المنزل؟ إنه نوع من مثل مكان وجودك في المنزل. الأمر كذلك لأنه ليس لدينا جذور. أنا فقط أريدك أن تفكر في ذلك. لا أعرف ماذا أفعل حيال هذا بنفسي. لديك إحساس بالوطن والشعور بالمكان والانتماء وتضع جذورك الخاصة هناك. أعلم أن ثقافتنا تدور حول التجول ، لكن ما أقوله هو توخي الحذر بشأن التجول لأنه يمكن أن ينتهي بك الأمر بالتجول طوال حياتك. لعن قايين بهذا الضياع. التجوال أمر جيد عندما يتعلق الأمر بالاستكشاف ، ولكن يجب أن تكون حريصًا على عدم فقدان الإحساس بالمنزل أو التجذر والشعور بالانتماء أو الشعور بالمكان.
 هكذا يصبح قايين هائما. جاء في الاصحاح 4 ، "خرج قايين من وجه الرب." إذن ما تحصل عليه هو انتقال قابيل إلى ماذا؟ هل يتجه نحو الله أم يبتعد عنه؟ إنه يبتعد عن الله ويختفي من الله. إذن ، هذه مشكلة قابيل هناك.

 لذا فإن قصة قايين مأساوية مثل أول جريمة قتل في الكتاب المقدس. بالمناسبة ، قال قايين ، "انتظر لحظة ، لقد قتلت أخي ، لكنك لم تعط الوصايا العشر بعد. إنهم لا يأتون حتى خروج 20. لم أفعل شيئًا خاطئًا. أنت لم تقل لي ألا أقتله. لم أكن أعرف ما يعنيه ذلك وأنه خطأ ". هل عرف قايين شريعة الله المكتوبة على قلبه؟ هل للبشر ضمائر؟ نعم ، شريعة الله مكتوبة على قلوبهم (رومية 2). كان يعلم أنه كان خطأ. عليك أن تتعامل مع ذلك فيما يتعلق بإعلان الله في التاريخ.

**ج. فلود: أبناء الله وبنات الرجال** [64: 42-68: 25]

هذا واحد آخر: الطوفان. اريد ان اقدم هذا لديك الطوفان ، حيث تزوج أبناء الله من بنات الرجال في تكوين 6. من هم أبناء الله؟ تقول: "الآن عندما بدأ الرجال يتزايد عددهم على الأرض ، ولدت لهم البنات. رأى أبناء الله بنات الرجال جميلات ، فتزوجوا أيًا منهن يختارونه. وقال الله: "روحي لا تقاوم الإنسان إلى الأبد ، لأنه هالك. ستكون أيامه 120 عامًا. "لذا فهو يحد من ذلك. لاحقًا تقول إن الله حزن على زواج أبناء الله من بنات الرجال. من هم أبناء الله هؤلاء وبنات الرجال هؤلاء؟ أريد أن أقترح ثلاثة حلول لهذا. أريد أن أخبرك أنني قمت بتدريس كل واحد من هؤلاء وآمن به في مراحل مختلفة من حياتي. لذا ، لست متأكدًا من الإجابة المضمونة بنسبة مائة بالمائة. أنا أقول أن هذه "الإجابات" هي حلول ممكنة.
 لماذا غضب الله بشدة على زواج أبناء الله هؤلاء من بنات الرجال هؤلاء؟ لماذا كان لديهم أطفال كانوا عمالقة أو نفيليم ؟ لماذا كان أطفالهم مميزين جدًا؟ بالمناسبة ، كان معظم الناس يتخطون هذا دائمًا. لا أحد يستطيع أن يعرف من كان هؤلاء الناس على وجه اليقين. لكن الجميع يتخطى هذا ، "الأرض امتلأت بالعنف بسببهم." يقول الله: "إني سأهلك الأرض". إنه يدمر الأرض ليس فقط بسبب أبناء الله ، ولكن أيضًا لأن الأرض امتلأت بالعنف. ما هي الكلمة العبرية التي تعني العنف؟ الآن عندما تقول *حماس* ، تكون "ح" صعبة. يقول نيت إنه يحب الدبال. أنت تحب *الدبال* ، لكن الوضع فظيع في أمريكا. لكن في إسرائيل ، تأكل الأشياء الحقيقية. شيء مذهل. إنه مثل أكل شريحة لحم بالجبن فيلادلفيا خارج فيلادلفيا. الأمر ليس هو نفسه. هناك مكان معين في إسرائيل به أفضل دبال في العالم. والشيء الآخر عليك أن تأكلها بقلاوة بعض الوقت. على أي حال ، *يا حماس* ، دعونا نتخلص من المواد الغذائية. لماذا تعرفون يا رفاق ما تعنيه هذه الكلمة العبرية؟ هذا لأنك سمعت عن جماعة حماس. المجموعة في إسرائيل اليوم تسمى حماس. ماذا تعني هذه الكلمة باللغتين العربية والعبرية؟ إنه يعني "العنف". هل لديك فكرة عما يحدث معهم؟ العنف هو مصلحتهم لأنه مضمن في أسمائهم. لدينا أبناء الله وبنات الرجال ، وسيستغرق هذا وقتًا أطول مما أريد. لذلك لا أريد قطع المناقشة. ما أريدك أن تفعله هو أن تقوم بكتابة سفر التكوين بأكمله في ستين ثانية. سنقوم بعمل روبوتات الكتاب المقدس في ستين ثانية وبعد ذلك ننتهي.

 نسخها ديف كليمر وتيد هيلدبراندت
 حرره تيد هيلدبراندت -2