**Dr Robert Vannoy , Kings, Conférence 3**

© 2012, Dr Robert Vannoy , Dr Perry Phillips et Ted Hildebrandt
1 Rois 3-11 – Salomon

F. 1 Rois 2:5-12 Instruction de David sur 3 personnes : Joab, Barzillai & Shimei
2. Barzillai

 Nous regardons les versets 5 à 12 dans le chapitre 2 de 1 Rois. David ordonne à Salomon de s'occuper de ces trois individus : Joab, Barzillai et Shimei. Nous avons discuté de Joab. Le second est Barzillai. Nous lisons au verset 7 : « Mais fais preuve de bonté envers les fils de Barzillai de Galaad et qu'ils soient parmi ceux qui mangent à ta table. Ils m'ont soutenu quand j'ai fui ton frère Absalom"
 Lorsque David a dû fuir Jerusalem, il a reçu l'aide de Barzillai. Vous trouvez que dans 2 Sam 17: 27-29, où vous lisez: "Quand David vint à Mahanaïm , Shobi , fils de Nahash , de Rabbah des Ammonites, et Makir , fils d' Ammiel , de Lo Debar, et Barzillai le Galaadite de Rogelim apportèrent la literie. et bols et articles de poterie. Ils ont également apporté du blé et de l'orge, de la farine et des céréales grillées, des haricots et des lentilles, du miel et du lait caillé, des moutons et du fromage de lait de vache pour David et son peuple à manger. Car ils ont dit: 'Ces gens ont faim et sont fatigués et assoiffés dans le désert.'”
 Plus tard, alors que David était sur le point de retourner en Jerusalem, Barzillaï le rencontra et le renvoya. Dans 2 Sam. 19:31 vous lisez à ce sujet : « Barzillai le Galaadite est descendu de Rogelim pour traverser le Jourdain avec le roi pour le renvoyer de là. Or Barzillai était un très vieil homme, âgé de 80 ans. Il avait subvenu aux besoins du roi pendant son séjour à Mahanaïm , car il était un homme très riche. Et le roi dit : 'Passez avec moi et restez à l'intérieur Jerusalemet je pourvoirai à vos besoins.' » Mais Barzillaidit qu'il ne voulait pas faire ça. En tout cas, il était un grand encouragement pour David, et il avait agi loyalement envers David à un moment où il semblait qu'Absalom serait victorieux. En d'autres termes, il l'a fait en prenant de grands risques. Si vous voulez vous impliquer dans la prise de position dans une révolution, vous voulez être à peu près sûr, si vous êtes intéressé par votre propre préservation, vous êtes du bon côté . Mais à grands risques, Barzillai est venu aider David, même par crainte qu'à ce moment-là, David soit en fuite. David ne l'a pas oublié. Et sa loyauté ici est récompensée, et il veut que la famille de Barzillai soit récompensée pour sa fidélité. Alors il dit à Salomon de faire preuve de bonté envers ces gens et de les faire manger à sa table.

3. Shimeï

 Shimei est le troisième individu. Le verset 8 dit : « Et souviens-toi, tu as avec toi Shimei, fils de Gera, le Benjamite de Bahurim, qui m'a lancé des malédictions amères le jour où je suis allé à Mahanaïm . Lorsqu'il est descendu à ma rencontre au Jordan, je lui ai juré par l'Éternel: 'Je ne te ferai pas mourir par l'épée.' Mais maintenant, ne le considérez pas comme innocent. Vous êtes un homme de sagesse; vous saurez quoi lui faire. Amenez sa tête grise dans la tombe dans le sang.

 Quand David s'est enfui d'Absalom, il a été rencontré par Shimei. C'est dans 2 Sam 16:5-14. Shimei était un parent éloigné de Saül. Et vous lisez au verset 5 de 2 Sam 16 : « Alors que le roi David s'approchait de Bahurim, un homme du même clan que la famille de Saül en sortit. Son nom était Shimei, fils de Gera, et il jura en sortant. Il lança des pierres à David et à tous les officiers du roi, bien que toutes les troupes et la garde spéciale se trouvaient à la droite et à la gauche de David. Alors qu'il jurait, Shimei dit : « Sortez, sortez, homme de sang, espèce de scélérat ! L'Éternel t'a rendu tout le sang que tu as versé dans la maison de Saül, à la place duquel tu as régné. L'Éternel a remis le royaume à ton fils Absalom. Tu es tombé en ruine parce que tu es un homme de sang. Abishai, fils de Zeruiah , dit au roi : « Pourquoi ce chien mort devrait-il maudire mon seigneur le roi ? Laissez-moi passer et lui couper la tête. Mais le roi dit : « Qu'avons-nous en commun, toi et moi, fils de Zeruiah ? S'il maudit parce que l'Éternel lui a dit : « Maudit soit David », qui peut demander : « Pourquoi fais-tu cela ? » David dit alors à Abishaï et à tous ses serviteurs : « Mon fils, qui est de ma essayer de prendre ma vie. Combien plus, alors, ce Benjaminite ! Laisse-le tranquille; qu'il maudisse, car l'Éternel le lui a dit. Il se peut que l'Éternel voie ma détresse et me rende en bien la malédiction que j'ai vue aujourd'hui. Alors David et ses hommes ont continué le long de la route pendant que Shimei longeait la colline en face de lui, jurant en marchant, lui jetant des pierres et l'arrosant de terre.

 2 Samuel 19:18-23 nous avons une autre rencontre avec Shimei. Lorsque David revient à Jerusalem, nous lisons que Shimei traversa le Jordanet se prosterna devant le roi et dit : « Que mon seigneur ne me juge pas coupable. Ne te souviens pas de la faute de ton serviteur le jour où le roi monseigneur est parti Jerusalem. Que le roi le chasse de son esprit. Car moi, ton serviteur, je sais que j'ai péché, mais aujourd'hui je suis venu ici comme le premier de toute la maison de Joseph pour descendre à la rencontre du roi mon seigneur. Alors Abishai, fils de Zeruiah , dit: 'Ne devrait-on pas mettre à mort Shimei pour cela? Il a maudit l'oint de l'Éternel. David répondit : « Qu'est-ce que vous et moi avons en commun, vous fils de Zeruiah ? Aujourd'hui, vous êtes devenus mes adversaires. Faut-il mettre quelqu'un à mort aujourd'hui Israel? Ne sais-je pas qu'aujourd'hui je suis roi Israel? Alors le roi dit à Shimei, 'Tu ne mourras pas.' Et le roi le lui a promis par serment.

 Maintenant, David, au début, a refusé de laisser ses hommes prendre des mesures contre Shimei. Mais je pense qu'au moment où David donne ses instructions à Salomon, il était devenu clair entre-temps que la malédiction de Shimei ne venait pas du Seigneur. Et David ordonne alors à Salomon de prendre des mesures contre lui. Je pense que la base de cela est enracinée dans Exode 22:28 . Dans Exode 22:28, nous lisons "Ne blasphème pas Dieuou maudis le chef de ton peuple.
 Dans 1 Rois 21:10, nous sommes dans le contexte de la controverse entre Achab et Naboth, où Achab voulait la vigne de Naboth et Jézabel organise ce faux procès pour accuser Naboth. Remarquez le verset 10 de ce chapitre. Elle a écrit ces lettres, et il est dit dans les lettres : « Asseyez deux scélérats en face de lui et faites-leur témoigner qu'il a maudit Dieu et le roi. Alors tuez-le et lapidez-le à mort. En d'autres termes, maudire Dieu et le roi était quelque chose que quelqu'un paierait de sa vie. Shimei a maudit le roi. Il a maudit David. Et je pense que cela ne doit pas être considéré comme une vengeance personnelle de David sur Shimei , c'est juste parce que Shimei l'a maudit que cela l'a offensé. Je pense que cela fait partie du testament politique de David, donné pour assurer la confirmation de la royauté de Salomon et quelque chose qui a été fait pour protéger la fonction que Salomon assumerait sur la base de la loi de Dieu.
 Maintenant, cela semble créer une certaine tension entre ce qu'il a dit alors et ce qu'il a dit à Salomon plus tard, mais il me semble que l'explication à cela est peut-être qu'il est clair à ce moment-là que la malédiction n'était pas une malédiction du Seigneur .
 Or David, dans un sens, était un homme de sang. Dans ce premier passage, David dit dans 2 Sam. 6:10 ; "S'il maudit parce que le Seigneur lui a dit : 'Maudissez David', qui peut demander pourquoi a-t-il fait cela?" Vous voyez, il semble qu'à ce moment-là, David n'est pas tout à fait certain. Peut-être que la malédiction est valide. Peut-être que le Seigneur lui dit de maudire. Et il devient évident plus tard que cette malédiction n'était pas du Seigneur. C'était du propre cœur de Shimei. Ce n'était pas quelque chose que le Seigneur parlait à travers Shimei.

2. La règle de Salomon consolidée - 1Rois 2:13-46 D'accord, donc ces instructions ont été données avec perspective à ces trois personnes. C'est dans 1 Rois 2 dans les versets 13-46, et c'est « 2 » sur votre plan. Si vous regardez le plan, sous « A », « 1 » est « Succession de Salomon au trône : 1:1-2:12 » ; c'est ce que nous venons de voir. "2" est "Règle de Salomon consolidée, chapitre 2:13-46."
 Il y a deux sous-sections dans ce passage des versets 13-46. Le premier est 13-35. Aux versets 13 à 35, Salomon prend des mesures contre Adonija et ses deux partisans, Abiathar et Joab. Et le contexte pour cela est qu'Adonijah demande d'avoir Abishag pour sa femme. Abishag était une femme qui avait été assurée de garder David au chaud dans sa vieillesse. Et vous lisez dans les versets 13-35 du chapitre 2 qu'Adonija , par l'intermédiaire de Bathseba , demande à Salomon de prendre Abishag comme femme. Nous voyons au verset 17 : « Veuillez donc demander au roi Salomon, il ne vous refusera pas, de me donner Abishag la Sunamite pour femme ». "Très bien" répondit Bathseba . "Je parlerai au roi." Elle va voir Salomon et dit qu'elle a une demande, et elle dit le verset 21, " Qu'Abishag la Sunamite soit donnée en mariage à ton frère Adonija." Remarquez la réponse de Salomon « Le roi Salomon répondit à sa mère : 'Pourquoi demandes-tu Abishag la Sunamite pour Adonija ? Vous pourriez aussi bien demander le royaume pour lui - après tout, c'est mon frère aîné - oui, pour lui et pour Abiathar le prêtre et Joab fils de Zeruiah ! '" Je pense que Salomon a reconnu que cette demande, donnée par Bethsabée, était une autre tenter d'accéder au trône. Nous avons une note ici dans la Bible d'étude NIV au verset 22 sur cette phrase : « Vous pourriez aussi bien demander le Royaume pour lui. Salomon comprend immédiatement la demande d'Adonijah comme une autre tentative pour gagner le trône. La possession du harem royal était largement considérée comme signifiant les droits de succession.

 Bien qu'Abishag fût vierge, elle serait considérée par le peuple comme appartenant au harem de David. Ainsi, le mariage avec Abishag renforcerait la prétention d'Adonijah au trône. Alors Salomon prend alors des mesures immédiates : Adonija est mis à mort, Abiathar est retiré du sacerdoce et Joab est également mis à mort. C'est dans cette section, versets 13-35.

 (Question du public) Comment se fait-il que Bethsabée n'ait pas réalisé l'implication de la requête d'Adonijah ?

 Réponse : On pourrait le penser. Je ne sais pas. Comment expliquez-vous celà? Je ne sais pas, elle semble là innocente de ça, me semble-t-il. Elle semble simplement disposée à faire cette demande, n'y voyant apparemment aucune signification, mais Salomon voit immédiatement le stratagème derrière cela.

 Question d'étudiant : Allez-vous commenter un peu le fait que Joab a attrapé les cornes à l'autel ? Cela signifie une position de refuge. En quoi est-ce différent des villes de refuge ?

 Réponse : Je pense que les principes seraient les mêmes. Mais ces villes de refuge, ou les cornes de l'autel, n'étaient en réalité que pour les personnes innocentes de meurtre délibéré. En d'autres termes , il y avait des tueries, des tueries accidentelles, des tueries dans certaines situations pour lesquelles la peine de mort n'était pas justifiée, pour lesquelles il y aurait un refuge. Je pense que les villes de refuge étaient prévues pour cela, mais l'autel aurait été une alternative à l'une de ces villes. Il fonctionnait de la même manière. Une note ici dans la Bible d'étude NIV dit : « Le droit d'asile a été étendu à ceux qui ont accidentellement causé la mort de quelqu'un (Exode 21:14). Salomon était justifié de refuser ce droit à Joab, non seulement pour sa complicité dans la conspiration d'Adonija, mais pour son meurtre d'Abner et d'Amassa .

b. Salomon traite avec Shimei - 1 Rois 2: 36-46a Très bien, la deuxième chose est au chapitre 2, versets 36-46a. Et c'est là que Salomon prend des mesures contre Shimei. Il avait conclu un accord avec Shimei pour rester à Jérusalem. Puis l'un des serviteurs de Shimei l'a quitté. Il partit à sa recherche et quitta Jérusalem, rompant ainsi cet accord. Pour cela, alors, il a été mis à mort. Je ne vais pas entrer dans les détails à ce sujet. Mais vous remarquez la conclusion du chapitre, qui est 46b. Le royaume était maintenant fermement établi entre les mains de Salomon. Cela conclut vraiment cette première section.
 Dans votre plan, c'est "A" "Matériel d'introduction, chapitres 1 et 2". L'idée centrale de ces deux chapitres est que le Seigneur est à l'œuvre pour établir Salomon sur le trône de son père David, et son royaume est maintenant fermement établi. Il est celui que le Seigneur avait choisi pour continuer la dynastie davidique, et il a maintenant assumé cette position. Et le chapitre 3 est un chapitre sur la sagesse de Salomon. Nous y reviendrons plus tard car ce sujet reviendra plus tard. Mais le chapitre trois est celui où Salomon demande la sagesse, et vous avez cette illustration des deux femmes avec les deux enfants. L'un est mort et l'autre est vivant. Salomon juge cela d'une manière très sage. C'est le chapitre trois, mais je ne vais pas commenter cela pour le moment.
 Je veux passer à quatre, qui est « D » sur votre plan. "Le règne de Salomon caractérisé." Si vous jetez un coup d'œil au chapitre quatre, vous remarquez que c'est un chapitre avec beaucoup de listes et de statistiques - généralement pas le genre de chose que vous trouvez très excitant à lire. Il commence aux versets 2 à 6 avec la liste des principaux fonctionnaires des tribunaux. C'étaient les principaux fonctionnaires de Salomon, et vous avez là toute une liste. Et puis cela est suivi dans les versets 7-19 avec une liste des douze gouverneurs de district. Il semble clair que Salomon a mis en place une organisation nationale avec des gouverneurs sur douze territoires distincts. Le but de cela, vous lisez au verset 7 : il avait douze gouverneurs de district Israelqui fournissaient des fournitures et des provisions au roi dans la maison royale. Chacun devait s'approvisionner pour un mois de l'année. Vous avez donc ici douze gouverneurs et douze districts, et c'était la responsabilité d'un de ces districts chaque mois de pourvoir à l'entretien et au soutien de la maison royale. Ensuite, lorsque vous descendez plus loin dans le chapitre, vous trouvez des détails sur les types de dispositions qui sont nécessaires pour répondre aux besoins de la cour.
 Regardez le verset 22 : "Les provisions quotidiennes de Salomon étaient de trente cors de farine fine, soixante cors de semoule." C'est quotidien. "Dix têtes de bétail nourri à l'étable, vingt de bétail nourri au pâturage, cent moutons et chèvres, ainsi que des cerfs, des gazelles, des chevreuils et des volailles de choix." Verset 27 : « Les officiers de district, chacun en son mois, fournissaient des provisions au roi Salomon et à tous ceux qui venaient à la table du roi. Ils ont veillé à ce que rien ne manque. Ils ont apporté leurs quotas d'orge et de paille pour les chevaux de char et les autres chevaux. Et il y en avait beaucoup - le verset 26 dit quatre mille stalles pour les chevaux de char, douze mille chevaux.

1) 12 districts administratifs Maintenant, en regardant derrière la surface de ces listes et statistiques, je pense qu'il y a certaines choses que nous pourrions remarquer. D'abord, regardez les douze districts dont les gouverneurs sont nommés. Vous remarquerez que les districts ne coïncident pas directement avec les douze tribus et les zones tribales. Si vous parcourez cette liste, vous verrez que six des tribus sont mentionnées. Remarquez que le verset 8 est Éphraïm; le verset 16 est Asher ; et le verset 18 est Benjamin. Il y en a six qui sont mentionnés, puis les zones générales des districts sont indiquées. Il semble clair que dans tous les cas, cela ne correspond pas directement à la frontière tribale.
 Mais ce qui est intéressant, c'est que ni la région ni le nom de la tribu de Judahn'est mentionné. Quelques interprètes en ont conclu que dans le système d'imposition de Salomon, pour fournir ces provisions à sa cour, la tribu de Judahétait exemptée. Et bien sûr, la tribu de Judahétait sa propre tribu. Ainsi, certains ont conclu que la tribu de JudahJuda, dans ce système d'imposition pour soutenir la cour, recevait un traitement spécial. Cela soulève la question du favoritisme et, bien sûr, du potentiel de dissension. Et certains pensent que cela fait partie du nombre de choses qui conduisent plus tard à la division du royaume. C'est une sorte de lecture entre les lignes. Mais ni la tribu n'est mentionnée ni la région de Judah, ce qui peut ou non être une conclusion légitime à en tirer. C'est une possibilité. C'est la première chose.

2. La fiscalité de Salomon La deuxième chose à remarquer est que la fiscalité est assez lourde. Comme nous le lisons au verset 7, chaque district devait fournir des fournitures pour la cour pendant une période d'un mois. Et le montant des fournitures était considérable. Si vous regardez le verset 22, les provisions quotidiennes de Salomon étaient de 30 cors de fleur fine. Un cor équivaut, selon la note NIV, à 185 boisseaux. Trente cors , et c'est pour une journée ! Multipliez cela par 30 autres par mois. C'est une quantité énorme de provisions. C'est juste de la farine. Soixante cors de farine, dix têtes de bétail. C'est un jour. Donc multiplié par 30, ce serait 300 bovins pour un mois. Une centaine de moutons - cela fait 3000 moutons. Et aussi, en plus de fournir la cour, ils devaient fournir ses chevaux. Verset 28. Ils devaient apporter des quotas d'orge et de paille pour les chevaux de char et les autres chevaux. Au verset 26, il est dit qu'il avait 4 000 stalles pour les chevaux de char et 12 000 chevaux. Ils devaient donc nourrir 12 000 chevaux. Et c'est l'un des districts qui devait faire cela pendant un mois de l'année, et l'année suivante, ils devaient le refaire ; ça continuerait année après année. Maintenant, il semble qu'au temps de Salomon, avec le genre de prospérité Israeldont il jouissait, cela ne semblait pas soulever beaucoup d'objection. Les gens semblaient capables de gérer cela et de le supporter sans être trop contrariés par cela.
 Mais ce qui me vient immédiatement à l'esprit, c'est l'avertissement de Samuel dans 1 Sam 8, lorsque le peuple est venu pour la première fois et a demandé un roi. Il leur a donné un avertissement. Et dit si vous avez un roi comme les nations d'alentour, que va-t-il faire? Il va prendre, prendre, prendre, prendre. Dans 1 Sam 8:11 et suivants nous lisons qu'il va prendre vos fils, il va prendre vos filles, il va prendre vos récoltes. Je pense que 1 Samuel 8 commence à apparaître non seulement comme un jeu imaginaire ici.
 Les impôts que Salomon institua, semble-t-il peu à peu, furent ressentis comme un fardeau. Et comme de plus en plus un fardeau réel, alors quand vous arrivez à 1 Rois 12: 4, nous lisons que les gens disent que Roboam , le fils de Salomon, " Votre père nous a imposé un joug pesant, mais maintenant allège le dur labeur et le joug pesant qu'il revêts-nous, et nous te servirons. Ainsi , vous voyez, au moment de la mort de Salomon et de la succession de Roboam, cela a été ressenti comme un véritable fardeau. Et les gens voulaient que cela soit allégé, et Roboam ne ferait pas vraiment cela. D'accord, c'est donc la deuxième chose - cette lourde taxation.

3. La royauté de Salomon comme les autres nations contre Deut. 17 La troisième chose, c'est que la royauté sous Salomon commence à ressembler de plus en plus à la royauté des nations environnantes. Je pense qu'au début ce n'était pas comme ça. Lorsque Saül est devenu roi, il semble qu'il avait une très petite organisation. Il a agi plus comme un juge que comme un roi. Quelle cour il avait était modeste. Avec David, la cour devient plus visible et organisée. Ça grandit. David a construit un palais. David avait un harem. Mais cela va plus loin avec Salomon. De sorte que lorsque vous arrivez à Salomon, sa cour, son palais et son harem sont égaux aux dirigeants les plus importants du monde antique. Et vous pouvez voir cela en comparant les statistiques de 1 Rois 4, ce que nous avons examiné, avec celles du temps de David. Vous pouvez revenir en arrière et consulter la liste des fonctionnaires de la cour de David. C'est une liste beaucoup plus petite qu'au temps de Salomon. Vous trouvez cela dans 2 Samuel 8:15-18. Ainsi, le nombre de hauts fonctionnaires a augmenté de manière significative à la cour de Salomon. Et l'autre chose qui est significative ici est le développement de l'armée par Salomon, même si David est celui qui a mené toutes ces batailles et que Salomon était fondamentalement un homme de paix en ce qui concerne réellement sortir et faire la guerre. Il n'a vraiment pas fait grand-chose de cela.
 Salomon a construit des fortifications et maintenu des alliances, mais vous lisez au verset 26, il avait 4 000 stalles pour les chevaux de char et 12 000 chevaux. Avant l'époque de Salomon, l'armée Israeln'avait jamais eu de chevaux ni de chars. C'est important parce que Israel, en ce sens, était une exception dans le monde de cette époque. D'autres nations ont eu des chars et des chevaux pendant longtemps. Je pense que cela est également lié à la façon dont Israeldevait être différent. Si vous vous souvenez d'un Israelcombat contre une coalition de rois dans le nord de Canaan au moment de la conquête, le Seigneur a dit à Josué qu'il remettrait ces armées entre Israelses mains. Regardez Josué 11:6 et ce que le Seigneur a dit alors. Ces rois avaient des chars et des chevaux. Josué 11 : 6 dit : « L' Éternel dit à Josué : « N'aie pas peur d'eux, car demain à cette heure je les livrerai tous à Israel, tués. Vous devez ischio-jambiers leurs chevaux et brûler leurs chars.' » Maintenant, la chose normale aurait été de capturer les chevaux et les chars et de les utiliser vous-même. Cela a toujours été ainsi que fonctionnent les opérations militaires. Si vous pouvez vaincre une autre armée , vous obtenez beaucoup d'armes et de fournitures militaires qui renforcent votre propre armée. Mais le Seigneur a dit à Josué, lorsqu'ils ont vaincu cette coalition de rois, de couper les jarrets à leurs chevaux et de brûler leurs chars.
 Si vous revenez à Deutéronome 17 où vous avez la loi du roi, Moïse dit que quand ils entreront dans le pays et établiront le roi finalement, ce sont les choses que les rois feront. L'une des choses que le roi ne devait pas faire était mentionnée dans Deutéronome 17:16 : « Le roi ne doit pas acquérir un grand nombre de chevaux pour lui-même ni obliger le peuple à revenir pour en obtenir davantage Egypt. Le Seigneur vous a dit de ne plus retourner par là. Le roi ne doit pas acquérir un grand nombre de chevaux.
 David avait continué cette politique de Josué conformément à la loi du roi. Regardez 2 Samuel 8:4. 2 Samuel 8 est le catalogue des conquêtes de David. Nous lisons au quatrième verset : « David prit mille de ses chars », c'est-à-dire Hadadézer fils de Rahab, roi de Tsoba , mais lorsqu'il alla rétablir le contrôle le long de l' Euphrate , « David prit mille de ses chars, sept mille cochers et vingt mille fantassins. Il a coupé les jarrets à tous sauf une centaine de chevaux de char. Tous sauf 100. Il a sauté 100; ce n'est pas significatif par rapport au millier dans la ville de Solomon. Deutéronome 17:16 : "Le roi ne doit pas acquérir un grand nombre de chevaux." Grand nombre de chevaux; Je ne suis pas sûr que les 100 chevaux étaient une violation de cela. Vous pourriez dire que David a ouvert une porte. C'est certainement plus que Joshua, mais Joshua, bien sûr, répondait à une commande spécifique. Le Seigneur a dit de faire cela. Dans cet autre contexte, il ne semble pas y avoir de commande spécifique. Je pense que le point est, je pense que nous voyons un changement quand nous arrivons à Salomon parce qu'il a cette grande force militaire. Il me semble que le Seigneur n'a pas voulu Israelêtre comme les nations qui les entourent en ce qui concerne l'organisation militaire et les armements. Mais avec Salomon, tout cela semble changer.
 La note NIV Study Bible, comparant 1 Rois 4:26 avec 1 Rois 10:26 et 2 Chroniques 1:14 indique que Salomon avait 1 400 chars, ce qui signifie qu'il entretenait des stalles pour deux chevaux pour chaque char avec des places pour environ 1 200 chevaux de réserve. A titre de comparaison, un récit assyrien de la bataille de Karkar en 853, environ un siècle après Salomon, parle de 1200 chars de Damascus, 700 chars de Hamath et 2000 chars de Israel(Royaume du Nord).
 Il semble donc que Salomon ici ait commencé à suivre le modèle des nations environnantes en construisant cette force militaire à une force au moins similaire, sinon supérieure. Je veux y revenir plus tard. Mais nous examinons simplement plusieurs choses en quelque sorte derrière la surface de ces listes de statistiques au chapitre 4.
 Je pense que lorsque nous considérons toutes ces choses ensemble, vous obtenez des signaux contradictoires de ce qui se passe à l'époque de Salomon. Je pense que les statistiques semblent principalement dire que dans ce royaume, la paix est passée sous le règne de Salomon et, ce que je veux dire par là, c'est qu'il y a de l'abondance. Vous lisez au chapitre 4 verset 20, « Le peuple de Judahet Israelétait aussi nombreux que le sable au bord de la mer ; ils mangeaient, ils buvaient, ils étaient heureux. « Leurs vies ne sont pas menacées par des guerres ou des ennemis étrangers. Regardez le verset 25 : « Pendant la vie de Salomon Judahet Israel, de Dan à Beer Sheva, vécurent en sécurité, chacun sous sa vigne et son figuier. Donc , vous obtenez cette idée du royaume en paix. Ils sont heureux. Ils sont satisfaits.

4. La sagesse de Salomon Ils vivent en sécurité et Salomon est un dirigeant doté d'une très grande sagesse, d'une grande perspicacité et d'une vaste compréhension. Vous lisez cela au chapitre 4, verset 29 : « Dieu a donné à Salomon la sagesse, une très grande perspicacité, une étendue de compréhension, aussi mesurable que le sable au bord de la mer. Sa sagesse était plus grande que la sagesse de tous les hommes de l'Orient. Ainsi, à certains égards, vous voyez la bénédiction de Dieu. C'est visible, et vous avez ce royaume de paix sous le règne de Salomon. Mais comme je l'ai dit, il y a des signaux contradictoires. En même temps, ces statistiques soulèvent des questions inquiétantes. Il semble que la royauté de Salomon commence à se conformer au modèle de la royauté des nations environnantes. Des taxes sont introduites que nous verrons plus tard devenir un lourd joug et un fardeau.

Analyse et application de Vannoy

 Je pense que ce que vous trouvez, et c'est pourquoi je passe tant de temps là-dessus, je pense que vous voyez qu'il y a des fissures dans ce royaume dès le début. La fiscalité devient un lourd fardeau. Le favoritisme montré Judah, si c'est une bonne compréhension, est quelque chose qui peut aussi facilement conduire à la dissension et à l'insatisfaction. L'introduction de chevaux et de chars - dans la mesure où vous la trouvez - semble de mauvais augure, pourrait-on dire. Ce sont donc des éléments troublants qui, à mesure que vous lisez l'histoire plus loin, je pense, se révèlent vraiment fatals en fin de compte à la continuation de ce royaume de paix - ou de ce royaume de paix - et contribuent finalement à sa chute.
 Je pense que cela démontre que même si vous avez ici un chapitre de statistiques qui pourraient être considérées comme des informations banales avec peu de signification spirituelle, que si vous regardez vraiment un peu plus en profondeur, il y a beaucoup de signification spirituelle dans ces sortes de listes de chiffres banals de noms, et combien de boisseaux de ceci et cela. Je pense que la vie est indivise. Nous ne vivons pas dans deux royaumes qui n'ont rien à voir l'un avec l'autre : un royaume spirituel et un non-spirituel. Ce chapitre traite principalement de questions banales, pourrait-on dire, mais elles ont une signification spirituelle.
 Je pense que dans nos vies aussi, nous pouvons nous impliquer dans des choses dont vous pourriez dire qu'elles n'ont aucune signification spirituelle, mais c'est une tromperie. Tout ce que nous faisons favorise ou entrave notre relation avec le Seigneur. Et c'est certainement vrai de Salomon dans cette situation. Je vois que je suis à découvert. Permettez-moi de m'arrêter ici. Nous n'avons pas terminé cette section. Je ferai quelques commentaires supplémentaires la prochaine fois.

 Transcrit par Shelley Van De Weert
 Brut édité par Ted Hildebrandt
 Édition finale par le Dr Perry Phillips
 Re-narré par le Dr Perry Phillips