**罗伯特·范诺伊，旧约历史，第 28 讲**

© 2012，Robert Vannoy博士和 Ted Hildebrandt

**雅各对犹大的祝福，约瑟**

开场评论

 根据我向您提供的每周进展的总体轮廓，我们在某种程度上领先于我本周的预期。换句话说，我以为我们会取决于亚伯拉罕，但我们已经取决于以撒和雅各。所以我们已经落后了很多。今天我们将进入约瑟夫；这将对我们下个季度有所帮助。这意味着下个季度我们将有更多时间，这很好。在这样的课程中很难预测你能走多远，因为这在很大程度上取决于有多少讨论和互动。如果存在大量讨论，就会减慢您的覆盖范围。然后我最终会消除一些东西。根据您的兴趣，我们在这门课上可以做很多事情。

F. 雅各…… 3.创世记 32 章中雅各在毗努伊勒
4. 创世记 37 章中约瑟的离去 我们在F 下的 4. 我们完成了 3. “创世记 32 章中雅各在毗努伊勒”。 4. 是“创世记 37 章中约瑟的离去”。我并不是真的要讨论创世记 37 章；我们将在约瑟夫本人的领导下解决这个问题。但我认为当你想到约瑟的一生时，在这里提及它是件好事。当约瑟前往埃及时，约瑟的去世是一个重要的转折点。最终，这意味着雅各全家都下到埃及。

5. 创世记 49 章中雅各的祝福 让我们继续看5.“创世记 49 章中雅各的祝福”。创世记 49 章的整章都包含了雅各对他每个儿子的祝福。这让人想起诺亚对他的儿子们所做的事情。请记住，他对闪、含和雅弗宣告了某些祝福和咒诅。以撒在创世记 27 章 27 节及其后的章节中祝福了他的儿子们。当然，在此之前，在我们上节课提到的内容中，雅各祝福了约瑟·以法莲和玛拿西的儿子。
 现在，有了所有这些祝福的表述，你实际上谈论的不仅仅是诺亚的愿望或雅各的愿望或对他儿子的愿望，因为我认为我们必须说，这些祝福实际上是对实际将要发生的事情的灵感宣告。传承相关人员的子孙。这些祝福是对未来的规划；我们看到了诺亚儿子们的遭遇以及其影响。这里也是如此。所以我认为它们应该被正确地理解为预言性的。我认为我们必须得出这样的结论：雅各在创世记 49 章中宣布这些祝福时，通过神的启示，看到了以色列各支派的未来。

犹大的祝福 – 创世记 49:8-12 浏览本章并查看其中的每个声明。但我确实想重点关注第 8 至 12 节中的犹大。我们在那里读到：“犹大，你的兄弟会赞美你；你的手必掐住敌人的颈项；你父亲的儿子们必向你下拜。犹大啊，你是狮子的幼崽；你从猎物中归来，我的孩子。他像狮子一样蹲伏，像母狮一样，谁敢惊动他？权杖必不离开犹大，统治者的杖必不离开他的两脚之间，直到权杖属于他，万民都臣服于他。他会把驴拴在藤蔓上，把小马驹拴在最好的树枝上；他要用酒洗自己的衣服，用葡萄汁洗自己的袍子。他的眼睛比酒更黑，他的牙齿比牛奶更白。”第 10 节非常著名，也很重要，但如果你看一下祝福的前半部分，我想我们会看到第一句话暗示着长子的仪式将由犹大来举行——“你的兄弟会赞美你。”我认为从亚伯拉罕经以撒到雅各的应许路线现在也将延续到犹大。
 关于犹大有两件事：一件事是关于他的敌人，另一件事是关于他与他的兄弟的关系。 “你的手将放在敌人的脖子上，你父亲的儿子们将向你下拜。”换句话说，他将征服他的敌人，他的兄弟将认识到他的优越性。

早期提到王权 然后在第 9 节中，他的荣耀以狮子的形象描绘出来。 “犹大啊，你是狮子的幼崽；你从猎物中归来，我的孩子。如雄狮蹲卧，如母狮，谁敢惊动他？这句话让我们想到了一句众所周知的话：“权杖必不离开犹大，统治者的杖必不离开他的脚间，直到权杖所属的人来到。”现在“权杖”是一个用来表示皇室的词。它是王权的象征。这句话是“权杖必不离开犹大”。嗯，这当然意味着皇室将在犹大内部兴起。所以你在这里得到了第一个明确的迹象，表明以色列将有一个王室血统。以色列王权的整个观念后来变得很重要。直到士师时代之后，撒母耳统治下的扫罗和大卫时代才真正建立起来。在王权出现之前，以色列已经在这片土地上生活了很长时间，但最终还是建立了。创世记第 49 章对此有所预见。巴兰后来在民数记第 24 章中预言以色列的未来时还说了其他一些事情。他还看到了以色列的皇室。当我们读到申命记第 17 章时，有一条预先制定的国王律法。它描述了当你确实有一个国王时，他应该如何运作。它确实要到后来才会建立起来，但在王权中，你建立了一个机构，最终这个机构指向未来伟大的弥赛亚统治者，指向基督本人，他将作为儿子坐在王位上大卫.于是王权就成为一个重要的主题。这是它的第一个暗示。
 很多人都认为，在王权出现之前并没有什么概念，当它出现时，人们认为这是错误的。他们认为这是他们不应该要求的事情。当我们到达那里时我们会讨论这个问题。我认为问题在于他们出于错误的原因想要错误的国王。但王权本身就是神从一开始就为他的子民所制定的计划。所以这是一件非常积极的事情。现在，错误的国王类型和出于错误原因的渴望是另一回事，这就是我们在撒母耳记上看到的。
 这是第一次明确引用它。虽然这里没有使用“王”这个词，但“权杖”却是王权的象征，出现在这里。除非你能含蓄地这么说，否则你回到创世记3:15就会看到女人要打碎蛇的头。你可能会说王权的观念是由此演变而来的，这当然不清楚。这是第一次明确提及。

直到“示罗”到来（？） – 创世记 49:10) 下一个短语，我读自 NIV，钦定本在此有所不同。第二句：“权杖必不离开犹大，杖必不离他两脚之间。”詹姆斯国王说，“也不是两脚之间的立法者”，这没有多大意义。问题是，在希伯来语中，同一个词可以以任何一种方式翻译。在上下文中，最好按照 NIV 的方式来理解它，即“统治者两脚之间的杖”。直到某件事发生——这里又出现了翻译上的差异。 《钦定本》中说：“直到示罗来到”，即“百姓要聚集到示罗”。而新国际版则说：“直到他来到，这一切都属于他，万国的服从都属于他。”现在 NIV 确实有一条注释说“或者*直到示罗到来*；或者*直到他到来之前，贡品属于他*。”
 造成这些不同翻译的原因是，从希伯来语翻译这是一个非常困难的短语。如果你看凯尔和德利奇在《创世记》中的注释，他把它当作钦定本的翻译，并将其翻译为“直到示罗来临”。他对希伯来语中的这个词进行了长时间的讨论，并得出结论，它与词根“ *shalam”有关*，他们可能将这座城市命名为“示罗”。示罗是后来以色列人进入约柜所在之地的地方。这座城市的名字可能就是从这个根源衍生出来的。词根的意思是“安静”、“轻松”和“享受休息”。示罗的意思就是方舟停泊在示罗的城市。但凯尔随后表示，示罗可能不仅指的是休息的地方，而且实际上是休息的承载者，是给予休息的人。因此他得出结论，示罗在这里应被理解为一个名字，它实际上是一个弥赛亚的名称，带来或承受安息的人。所以这是弥赛亚的称号。他说，在这方面，我们认为示罗是弥赛亚的一个头衔，与整个犹太会堂和整个基督教会一样，虽然这个词的语法解释可能存在不确定性，但对于弥赛亚的含义却是完全一致的。事实上，族长在这里宣告弥赛亚的到来。然后你会读到“权杖必不离开犹大，立法者的杖必不离开他的脚间，直到示罗来临”——弥赛亚来临。

与《以西结》的互文联系。 21:27 现在其他人反对将希伯来语表达作为专有名称。那些按照 NIV 版本翻译它的人指出，在 16 世纪之前的版本中没有发现将其作为专有名称或标题。圣经中没有其他地方提到示罗作为弥赛亚的称号。如果这是弥赛亚的称号，那么这是唯一使用它的地方。也许最重要的是，在引用以西结书 21:27 时，这段经文似乎存在一种幻觉。以西结书 21 章有第 27 节，尽管希伯来文是第 32 节。但在这一章中，你有关于犹大和耶路撒冷的巴比伦人即将毁灭的预言。 NIV 将其命名为“巴比伦，上帝的审判之剑”。如果你看第二节：“人子啊，你要变脸攻击耶路撒冷，传道攻击圣所。你要向以色列地发预言，对她说：‘耶和华如此说：我与你为敌。我必从鞘中拔出我的剑，将义人和恶人都从你们中间剪除。因为我要斩断义人和恶人，所以我的剑必出鞘，攻击从南到北的所有人。” 如果你再往下看，第 7 节就说：“它来了！这是主耶和华说的，这事必定发生。”然后在第10节，“一把剑，一把剑，磨利了，磨亮了——磨利了，为的是杀戮，磨亮了，像闪电一样闪烁！”然后是一个问题：“我们应该因我儿子犹大的权杖而喜乐吗？剑鄙视每一根这样的棍子。”现在你可以看到对犹大权杖的提及。仅仅因为犹大拥有这根权杖，就能保护你免受这种审判吗？好吧，“剑鄙视每一根这样的棍子”，这是本章中的陈述。
 第 13 节说：“试验必定临到。如果刀剑所蔑视的犹大的权杖不再继续存在怎么办？这是主耶和华说的。你再次看到，这似乎是对创世记 49:10 的暗示，其中说“权杖必不离开犹大”。当你继续阅读这一章，直到第21节，“因为巴比伦王必在岔路口，两条路的交汇处停下来，求一个预兆。”在这里，您可以深入了解古代近东确定上帝意志的方式。 “他会用箭抽签，他会咨询他的偶像，他会检查肝脏。”请记住，肝脏及其构造被用来确定上帝的旨意。 “耶路撒冷的签落在他的右手里，他要在那里设立攻城槌，下达杀戮的命令，吹响战斗的号角，用攻城槌攻击城门，”等等。
 现在你读到第 24 节的结尾，它说，你将被俘虏，他将来攻击耶路撒冷。第26节-“耶和华说：摘下头巾，摘下冠冕。事情不会像以前那样：卑微的人会被提升，高贵的人会被贬低。一片废墟！一片废墟！我会让它变成废墟！它不会被恢复，”这是对创世记 49:10 的暗示，“……直到它真正属于它的人；我会把它给他。现在，新国际版圣经将创世记 49:10 翻译为“权杖必不离开犹大，统治者的杖必不离开他两脚之间，直等权杖属于他，万民都归顺他。”因此，以西结书 21:27 的措辞与创世记 49:10 中的措辞不同，但大多数人相信以西结书段落中的内容是创世记 49:10 中内容的更长版本。 。
 这是希伯来语单词，因为你们都曾有过希伯来语*示罗*。如果你在 Brown-Driver-Briggs*希伯来语词典*中查找它，你会看到一个可能等于*shelu 的名词*，“他来了”或“属于他的来了”，它是*asher*加*lo的组合'。* *Asher*是“哪个”， *lo'*是“对他来说”。 “这对他来说”是这个词的组合形式。它是*asher与lo'*组合的缩写形式。你可以在《以西结书》21:32 中看到它；你有“直到……到来…… *asher lo* ” *——*那是属于他的，那是对他来说理所当然的。
 我知道，你们中的大多数人都没有学过希伯来语，但我只是想让你们了解这个翻译的问题本质。我认为就我自己而言，我倾向于接受 NIV 并接受以西结文本是对创世记 49:10 术语的平行和某种扩展。如果是这样的话，那就意味着创世记 49:10 中的*示罗*并不是一个专有名称，而是“属于谁”的概念。无论你将其翻译为“示罗来了”，还是“属于它的人来了”，就这句话的弥赛亚特征而言，没有什么区别。无论哪种情况，你都指向权杖正确所属的人，无论你称那个人为“示罗”还是“权杖所属的人”。
 梅雷迪思·克莱恩（Meredith Kline）在《*新圣经注释修订版》的*注释中评论了这节经文：“犹大将继续成为王室，直到它所属的人，即王权的权杖，到来。”因此，创世记 49 章 10 节是救赎历史运动背景下的重要经文，因为这里不仅将亚伯拉罕、以撒、雅各的应许缩小到了犹大支派雅各内部，而且还将王权观念引入到应许的展开中。一位王将从犹大兴起。有任何疑问或意见吗？

大卫王和基督[已经但还没有]
 你可能会说，我认为这个想法是，这是一条连续的路线，尽管在实际拥有一个人坐在大卫的宝座上可能存在一些差距。当然是从公元前 586 年到基督到来之间。但随着基督的到来，确实，有些人期待他担当大卫王的角色，并以一种非常政治的方式驱逐罗马人并建立他的王国，但他并没有在政治意义上这样做。尽管如此，他确实是以大卫的子孙的身份来的。在我看来，他开启了这个国度，当然至少是以暂时的方式和精神上的方式。稍后我们会看到更完整、更全面的表现。

但这提出了关于国度的另一个问题：在某种意义上，它是在基督第一次降临时建立的，还是等待在第二次降临时建立的。有些人说它是在第一次降临时建立的，除了永恒状态之外，甚至没有看到任何更完整的实现。还有其他人说，它在他第一次降临时还没有建立，它的各个方面还有待实现。在我看来，圣经对此采取了中间立场——它在某种意义上在这里，但在另一种意义上它仍然到来。它就在这里，但还没有完全实现，而且还没有实现。但我认为，回到这个问题，重点是，将会有一个持久的王朝，这个承诺是通过大卫的承诺来阐述的，“你的房子将永远持续下去”，大卫被告知，这真的是同样的想法。
 示罗可以是那个人，也可以是那个地方，可以是任意一种。在士师时代，它作为约柜的所在地，存在的时间相对较短，并可能被非利士人摧毁。方舟再也没有回到那里。甚至示罗的位置也存在一些争议。我认为最好说“直到示罗到来”，或者根据以西结的类比，“直到他来，这是他的权利”——这两者之一，而不是“来到示罗的人”。

G. 约瑟夫 1. 创世记 37:2 –托莱多
 好吧，G. 在你的表格上是“约瑟夫”，1. 是创世记 37:2。这是创世记中的另一个结构性分界点，因为你注意到创世记 37:2 说：“这是雅各的事迹。”这是来自 NIV 的内容，它在某种程度上掩盖了该短语的希伯来语。詹姆斯国王说：“这是雅各的后代。”请记住我们讨论过这个短语，在希伯来语中它是 toledoth—— *“世代*”。它的意思是：这是一个新的部分，其想法是，接下来的内容是雅各布的内容。你有一个新时期的开始，在这个时期你会发现所选择的路线扩展到一个民族或国家。因为从这一点开始，焦点不仅集中在雅各身上，当然也不仅仅集中在他的个人经历上，尽管这些经历都涉及其中，而是集中在为以色列人民或国家的形成做准备的事件上。当然，这涉及约瑟被他的兄弟卖到埃及，饥荒发生，最终全家不得不带着留在埃及的食物去保存。当然，这就是以色列和雅各家族进入埃及并在那里成为一个国家的方式。他们在埃及度过了 430 年。

2. 约瑟一生的事件 好吧，2. 是“约瑟一生的事件”。我已经在你的大纲表中概述了它。我不会逐章地讨论这一章，而是对他的一些观点进行一些评论。舒尔茨在第 37 页上对约瑟夫的生平事件进行了总结，讨论了创世记第 37 章到第 50 章。我只能说，约瑟夫的叙述是所有文学作品中最具戏剧性的叙述之一。现在，我认为就救赎历史而言，这里发生了一些重要的事情，但除此之外，仅从文学艺术价值的角度看待这些叙事的人们告诉我们，这些是一些最好的叙事故事你会在所有的文学作品中找到。当然，这里有很多戏剧性的地方，约瑟夫被他的兄弟卖掉，不公正地关进监狱，他解释了管家和面包师的梦想，然后解释了法老的梦想。他成为埃及的统治者。然后兄弟们进来，兄弟们之间进行所有的交流。约瑟夫最终透露了自己的身份。
 所以你在床单上注意到，37——他被带到了埃及。然后是第39-41章：从奴隶到统治者，他的监禁，梦的解释。在监狱里，他遇到了法老的酒政和法老的面包师。他们做了一些梦，他告诉他们，酒政将恢复他的职位，面包师将被杀，而这正是发生的事情。他告诉酒政，当你苏醒后，记得我，替我向法老说话。酒政完全忘记了。两年后，法老做了一个梦，然后他记起来，哦，监狱里有个知道如何解梦的人。于是约瑟被召见法老，为他解梦，梦见七头肥牛和七头瘦牛，五谷枯萎，五谷丰盛，七年丰收，七年饥荒。他告诉法老，你真的需要在七年的丰收期间提前计划。法老随后寻找人来做这件事，他再次求助于约瑟。
 当然，从另一方面来看，这一切都是上帝的旨意。但是忘记对其他人来说重要的事情是一件很容易做到的事情。你可以做的一些小事对其他人来说意义重大，很容易完全忘记这一点并且不认真对待它。这对你来说不会产生任何后果，但对被遗忘的人来说却会产生重大后果。

C。约瑟与他兄弟的相遇——创世记 42-45 好吧，C. 是“约瑟与他兄弟的相遇，创世记 42-45 章”。第一次埃及之旅没有便雅悯。请记住，本杰明是拉结的次子。拉结是最受宠爱的妻子，约瑟夫是长期不育后的第一个儿子。最后，约瑟出生了，雅各失去了约瑟，然后便雅悯出生了，拉结在分娩时去世了。本杰明从此成为父亲的最爱。因此，当其他兄弟下埃及时，便雅悯留在雅各身边，没有下去。但是西面被约瑟夫拘留，因为他询问并发现了本杰明的情况，他说，你可以告诉我你不是真正的间谍的方法是你回去找到本杰明并把他带回来。当兄弟们回去向雅各报告时，雅各很难说便雅悯可以去。他终于同意了。在第二次旅程中，犹大成为本杰明的保证，最终约瑟表明了自己的身份。
 然后以色列人定居在埃及。歌珊地给了他们作为居住的地方，然后你有雅各的祝福，雅各的死和埋葬在迦南，他们把他带回迦南地埋葬。这只是这些叙述流程的简要回顾。我想谈谈这些事件在救赎历史背景下的重要性，我们将回顾其中的某些部分。

约瑟夫的家庭梦想
 预表学的解释是，约瑟是一个几乎无罪的人，指向基督。约瑟和基督之间可能存在某些预表联系，但我认为你必须小心谨慎。在创世记 37:2 中，也许这对约瑟有不同的看法，但也许差别不大，它写道：“约瑟是十七岁的少年人，和他哥哥们一起放羊。他给他们的父亲带来了关于他们的不好的报告，”他的兄弟们。现在，你的一位兄弟带着坏消息回来了，比如告密者或流言蜚语之类的。然后，当你读到第5节时，你会读到：“约瑟做了一个梦，告诉他哥哥们，他们就更加恨他。他对他们说：“请听我做的这个梦：我们正在田里捆麦捆，突然我的麦捆站起来，而你们的麦捆围着我的麦捆下拜。”他的哥哥们对他说：‘你想要统治我们吗？你真的会统治我们吗？’”当然，这有讽刺意味，因为他们在故事的后面确实屈服了。 “因为他的梦和他所说的话，他们更加恨他。
 然后他又做了一个梦，他把这个梦告诉了他的兄弟们。 “‘听着，’他说，‘我又做了一个梦，这次太阳、月亮和十一颗星星向我下跪。’当他告诉他的父亲和他的兄弟们时，他的父亲斥责他说：“你做的这个梦是什么？你的母亲和我以及你的兄弟们真的会来向你跪拜吗？他的兄弟们嫉妒他，但他的父亲却把这件事记在心里。”在我看来，通过这一切，他对他的兄弟们的态度是一种相当严厉的态度。现在确实如此，我认为上帝在梦中向他揭示了一些后来将要实现的事情，但在我看来，他的态度并不完全是他向他的兄弟谈论这些事情的方式。和父亲。

新约没有提到约瑟是基督的预表 ，所以我认为约瑟是一个像所有其他人一样的人，有他的优点和缺点。我确实认为他生活中的某些方面很可能具有类型学意义。我在荷兰和我一起学习的那个人是 NH Ridderbos ，我想我之前提到过这一点。赫尔曼·里德波斯（ Herman Ridderbos）撰写了*《天国的来临》*和*《保罗：他的神学纲要》。* NH Ridderbos是一位旧约学者，NH 和赫尔曼是兄弟。然后是父亲J. Ridderbos ，他也是一位旧约学者。他是两个儿子的父亲，两个儿子都在神学院任教。 NH是《旧约》自由阿姆斯特丹大学的教授，我就师从他。他说新约并没有提到约瑟作为预表——这是一个警告。但在约瑟的故事中，羞辱和后来的超升这一主题似乎在基督身上得到了更高的认识。约瑟作为基督保护神的子民免遭毁灭。但他随后补充道，这是有限制的。有些治疗方法在寻找详细的对应关系方面似乎近乎寓言，这就是他有点退缩的地方，我认为这是一件健康的事情。

3. 这些事件在救赎历史背景下的意义 虽然犹大是应许的后裔，但约瑟暂时变得突出。让我们 继续看第 3 点。“这些事件在救赎历史背景下的意义”。我想在这里仅提出两点。第一个是，约瑟暂时变得显赫，尽管犹大是应许的后裔。在这些故事中，莉亚和瑞秋之间的紧张关系似乎在他们的孩子身上继续存在， 因为利亚的头四个儿子：流便、西缅、利未和犹大参与将拉结的儿子卖给米甸商人，从而使他被带到埃及。然而，在创世记 37 章 27 节中，犹大确实是提议卖约瑟而不是杀他的人：“我们把他卖给以实玛利人，不可下手害他，因为他是我们的兄弟，我们自己的骨肉。”流便看来真的很想救他，因为在第 21 节中，“流便听见这话，就尽力救他脱离他们的手，说：‘我们不可害他的性命’。”然后，“‘把他扔进沙漠里的这个蓄水池里，但不要对他下手。’”鲁本说这话是为了救他，把他带回他父亲身边。”但当他回来时，第29节，他发现约瑟不在那里，他就撕裂衣服，回到他的兄弟那里，问他的兄弟们：“我现在可以到哪里去呢？”所以看来鲁本确实并没有过多参与其中。但无论如何，这种冲突似乎在孩子们身上仍在继续。

创世记第 38 章犹大和他玛 – 法勒斯 此外，犹大在下一章（第 38 章）中的行为（在有关约瑟的叙述序列中的一个括号中）并不是您所期望的角色，是通过他实现这一目标的人。应许线还会继续，因为第 38 章讲述了犹大与他玛的关系，她玛是犹大儿子的前妻。她的丈夫，犹大的儿子去世了，在某个时候，她没有另一个丈夫，而犹大的另一个儿子也不愿意对她履行利未人的义务。犹大在路上看到了她，误认为她是妓女，并与她发生了性关系，并生下了孩子。你在第 16 节读到，“他不知道她是他的儿媳妇，就走到路边对她说：‘来，让我与你同睡。’”第 24 节，“三个月后，犹大被告知：“你的儿媳妇塔玛犯了卖淫罪，因此她现在怀孕了。”犹大说：“把她带出来，烧死她！”当她被带出来的时候，她给她的公公发了一条信息。 “我和拥有这些东西的男人怀了孕，”她说，“看看你是否认得这些印章、绳索和权杖是谁的。”犹大认出了他们，说：“她比我更有义，因为我不会把她给我的儿子示拉。”然后他就没有再和她一起睡过。” |

佩雷斯和基督的血统 但是孩子们出生了，你在第 38 章第 29 节中读到，“当他缩回手时，他的兄弟就出来了，她说：‘原来你是这样破门的！’”他的名字叫佩雷斯。然后他手腕上系着朱红线的兄弟也出来了，他被赐名为谢拉。”有趣的是，佩雷斯成为了从犹大到基督的血统中的一个纽带。如果你读《路得记》4章18-22节，在《路得记》的结尾，你会读到：“法勒斯的后裔如下：法勒斯是希斯仑的父亲，希斯仑是兰的父亲，兰是兰的父亲。”亚米拿达生亚米拿达，亚米拿达生拿顺，拿顺生撒门，撒门生波阿斯，波阿斯生俄备得，俄备得生耶西，耶西生大卫。”所以在大卫的队伍中你会找到佩雷斯。在马太福音第一章，你可以看到基督的家谱，第3节，“犹大是法勒斯和谢拉的父亲，他玛是他玛。”因此，这不是您所期望的那种行为，但我们已经多次看到这种情况。尽管人类有罪恶的行为，神还是实现了他的救赎目的。在此期间，约瑟夫很显赫。他被他的兄弟们出卖，但这最终有助于保护以色列人并使他们再次团结起来。
 我发现我的时间快到了。我们必须在这里停下来。我将在下个季度继续讨论这一点——“这些事件在救赎历史背景下的意义”。我们已经探讨了一点：约瑟暂时变得显赫，尽管犹大才是将实现应许和预言的人。

 康纳·格拉夫和特德·希尔德布兰特转录
 特德·希尔德布兰dt粗略编辑
 最终编辑：Chelsea Kapes
 由 特德·希尔德布兰特重新叙述