**Д-р Август Конкель, Притчи, занятие 17**

© 2024 Август Конкель и Тед Хильдебрандт

Это доктор Август Конкель в своем учении по книге Притчей. Это сеанс номер 17 «Инструкции для цивилизованной жизни». Притчи 27:23-29:27.

Добро пожаловать на небольшой разговор о Притчах, посвященный завершению сборника, который, как говорят, принадлежал людям из двора Езекии.

В значительной степени это и есть суть глав 28 и 29. В этих двух главах обсуждается целый ряд тем, но все они, кажется, сосредоточены на том, как нам нужно хорошее правительство для хорошего общества. Но я собираюсь представить главы 28 и 29 последней частью главы 27, которая довольно уникальна в Притчах.

Больше ничего похожего на него нет, и никто никогда не знает, где его разместить. Но стихи с 23 по 27 книги Притчей, я думаю, вполне могут быть задуманы как введение ко всему этому разделу о хорошем обществе и цивилизованной жизни. По сути, эти стихи говорят нам о том, что Бог дал нам обеспечение, в котором мы нуждаемся, чтобы мы могли удовлетворить свои жизненные потребности.

И эти стихи также говорят нам, что все это исходит от Бога. Мы не должны заблуждаться по этому поводу. Кажется, что они происходят очень обычными способами и очень обычными вещами, и они могут показаться несущественными, но тем не менее они являются самыми значительными из всех.

ухаживайте за своими стадами. Итак, к чему это имеет отношение? Ну, это относится к двум основным вещам, которые нам нужны для жизни: еде и одежде. И то, и другое обеспечивается овцами.

Как говорит Павел, довольствуйтесь едой и одеждой. Итак, если бы мы действительно знали, что это значит, и если бы мы действительно знали, как этому следовать, у нас действительно могло бы быть здоровое и благополучное общество. Но мы не знаем, что это значит.

И мы тратим всю свою жизнь на то, чтобы выяснить что-то большее из того, что это должно значить для нас в наших конкретных обстоятельствах, в нашем месте и в наше время. Итак, эти маленькие пословицы напоминают нам, что эти запасы еды, которые мы готовим и храним для себя в наших хранилищах, всегда носят временный характер. Нам нужно постоянно искать того постоянного обеспечения, исходящего от Бога.

Мы не можем заранее сделать запасы, которые станут нашим запасом. Итак, это напоминание о том, что мы действительно доверяем Богу день за днем, момент за моментом, ради нашего здоровья и тех вещей, в которых мы нуждаемся. Но Бог действительно обеспечивает наше будущее, потому что Бог продолжает посылать зеленую траву и продолжает обеспечивать жизнь овец и коз.

И если мы хорошо позаботимся об этих припасах, наших полях и наших стадах, все наши домашние хозяйства будут преуспевать. Итак, это действительно почти так просто. И все же, поскольку, конечно, мы не можем удовлетвориться простой едой и одеждой, и поскольку мы не очень хорошо используем те условия, которые Бог приготовил для нас, у нас есть много проблем в нашем обществе.

Через эти две главы проходит тема, которую я назвал хорошим правилом или разрушением общества. И все эти пословицы, которые я здесь перечислил, поставлены именно в такую антитезу. Правление праведности — великолепие, но правление нечестивых затмит добрых людей, находящихся в нем.

Так что, похоже, все плохие. Это 28, стих 12. И затем та же мысль повторяется снова в 28:28.

Существует награда за правление праведников. Это дает возможность хорошим людям, но злые люди губят хороших людей. Затем, всего через несколько стихов после этого, в главе 29, стих 2, мы видим счастье правления праведников.

Праведное правление дает возможность хорошим людям, но злое правление губит хороших людей. И затем, наконец, ближе к концу этих двух глав, в стихе 16, очень необходим порядок правления праведников, потому что, когда есть плохое правление, мы получаем преступление. А когда мы получаем преступность, мы неизменно имеем разрушение общества.

Теперь ясно, что это ни в коем случае не промежутки внутри этих двух глав, потому что они ни в каком смысле не расположены на одинаковом расстоянии, но это повторяющийся мотив. И как повторяющийся мотив, они, кажется, говорят нам кое-что о том, как мы должны смотреть на фундаментальное послание этих глав. Итак, эти главы начинаются с того, что мы несколько раз подчеркивали в этих беседах здесь о Притчах, о ценностях Торы, что означает те вещи, которые важны согласно божественному откровению, те вещи, которые важны согласно учению Бога.

Итак, я только что выбрал стихи из первых 11 глав, которые подчеркивают некоторые из этих ценностей. Они дают вам безопасность. Они позволяют вам бороться за свою правоту.

Они дают понимание справедливости. Большой, большой вопрос. Что справедливо? Но нужно иметь правильные ценности, чтобы уметь определять, что справедливо в любой конкретной ситуации.

Эта честность имеет ценность выше богатства. Родителям нужна честь и вера в то, что Бог исправит ошибки, потому что они не всегда заканчиваются так, как должно. А затем обратное хорошему правилу.

Иногда бедные люди оскорбляют других бедных людей. Какая трагическая ситуация. Я помню, как миссионер в Чаде рассказывал об одной из самых душераздирающих вещей, которые он видел, было то, что бедные люди Чада изменяли друг другу и причиняли друг другу боль, пытаясь помочь себе.

Где молитва за неверных отвергается, когда мы попадаем в ловушку планов, задуманных для других. Самообман богатства, что мы думаем, что в богатстве есть безопасность. Итак, одна из величайших ловушек в жизни — это жадность.

Так или иначе, признать это очень сложно. Мне бы хотелось всегда думать, что я доволен тем, что имею. И все же я всегда узнаю о себе, что было бы немного лучше, если бы у меня было немного больше.

И я думаю, что это то, от чего нам трудно уйти. И еще одно: если я теряю что-то, что у меня уже есть, хотя я вполне могу обойтись без этого, я просто чувствую, что со мной произошла какая-то ужасная несправедливость. Итак, нам нужно быть осторожными с этой ловушкой жадности.

И здесь Притчи начинаются с того, что говорят нам о блаженстве милосердия. Эта тема уже поднималась раньше, но все мы иногда ошибаемся. И что нам нужно, так это возможность проявить милосердие и осуществить прощение.

Жадность имеет свое наказание. Использование жизни ради выгоды приводит к бегству в яму. Претензия на правильность действий ведет в яму.

Фаворитизм за корку хлеба принесет разорение. Очень, очень острые способы, которыми эти Притчи выражают свою точку зрения. Но, возможно, хуже всего то, что грабеж родителей – худший вид вандала.

И тут, конечно, раздел завершается контрастом судеб. Жадные правители создают трудности. Честным трудом можно заработать на жизнь, но, конечно, неправильные занятия ведут к бедности.

Надежным людям повезло, но стремление к богатству ради богатства на самом деле приводит к тому, что мы обеднеем. Различные иронии в том, как мы живем. Итак, мы переходим к главе 29, которую я назвал «Мудрость для исправления и справедливости».

И вот несколько моментов, которые помогут нам попытаться увидеть ситуацию в перспективе. Отказ от исправления принесет вред. Иногда может показаться трудным осуществить исправление, которое нам необходимо, но неспособность сделать это очень обидно.

Справедливость поддерживает сообщество, тогда как обман, талмит , разрушает его. Просто люди знают права бедных. Нечестивцы этого не понимают.

Мудрость обеспечивает мир. И здесь снова мотивы, которые мы уже подобрали ранее. Но мудрые примирятся с глупыми, а глупые останутся злыми и презрительными.

Убийцы — ненавистные люди. Мудрый будет стремиться спасти. Возвращаемся к мотиву правителя.

Правитель, который не воспринимает обмана и лжи, в конечном итоге будет работать с лжецами. Нелегко быть правителем. На самом деле я был президентом, и всегда нужно быть осторожным с тем, что вам говорят люди, потому что есть разные причины, по которым люди вам что-то говорят.

И иногда они рассказывают вам вещи таким образом, что это не предназначено для того, чтобы дать ясную картину, а предназначено для того, чтобы дать вам их картину. И правители, которые не понимают этих вещей, в конечном итоге верят тем, кто говорит вам неправду. Тот факт, что кого-то угнетали, не означает, что он меньше, чем его угнетатель.

Это довольно интересно: всегда существует тенденция, что, когда у кого-то есть средства, он влиятельный или обладает властью, мы подчиняемся этому человеку. Но это может быть худшей ошибкой из всех. Это король, который ищет справедливости и имеет безопасное королевство.

И наконец, несколько комментариев по исправлению. Что корректировка всегда должна быть, а иногда корректировка должна быть весьма жесткой, а может быть, даже принудительной. Священные Писания не боятся использовать термин «жезл».

Иногда, конечно, становится необходимым настоящее физическое принуждение. И это должно быть адекватно любому возрасту и любому проступку, а иногда это должно быть просто принуждение. И если это принуждение не будет сделано достаточно быстро, то в итоге мы получим принуждение со стороны государства, а это означает, что вас насильно посадят в тюрьму или что-то еще.

Некоторое время назад меня попросили написать комментарий к Второзаконию для перевода стандартной английской версии. Но один из наиболее заставляющих задуматься отрывков, который я нашел, был о том, что родители делают с абсолютно непокорным ребенком, которого они просто не могут контролировать. Ну, дело в том, что родителей нельзя оставлять одних.

И что интересно, Второзаконие предусматривает это. Когда ребенок выходит за рамки того, что могут сделать сами родители, это становится вмешательством сообщества, и самим родителям необходимо привести ребенка в сообщество, чтобы можно было установить правильный курс границ, даже если у них есть устанавливаться принудительным путем. Итак, здесь приведены некоторые наставления о том, что то, что мы называем пророчеством и то, что мы называем Торой, являются частью этого наставления, точно так, как говорится в первой главе Псалма, стихах 1 и 2.

Отсутствие дисциплины просто принесет проблемы. Но, наоборот, смирение и доверие принесут жизнь. Если мы не сможем контролировать свой характер, произойдет обида.

Гордость приведет к падению. Получение краденого принесет вам вину перед Богом, если оно не принесет вам вины перед всеми остальными. И снова в Торе есть слова, говорящие об этом: страх перед сильными мира сего может оказаться ловушкой.

Что нам нужно сделать, так это научиться доверять Господу. Конечно, праведники и нечестивцы относятся к вещам по-разному. Выбор – это не просто поведение, а скорее отношение.

Это то, как вы наблюдаете за вещами. Это то, что вы считаете ценным. Это то, что вы считаете важным.

А нечестивцам никогда не понравятся те, кто праведник, кто своей жизнью демонстрирует очень, очень плохое поведение. Итак, это всего лишь различные наблюдения, которые нам нужно пересматривать снова и снова, потому что мы все живем в конфликтных обществах. Мы все живем в обществах с несовершенным правлением.

И нам нужно очень тщательно подумать о том, как мы сами поступаем мудро, живя праведно, чтобы стало очевидно, кто такие нечестивцы, которые неправедны. И для того, чтобы мы могли дать возможность окружающим нас людям обрести тот мир и жизнь, которых они желают.

Это доктор Август Конкель в своем учении по книге Притчей. Это сеанс номер 17 «Инструкции для цивилизованной жизни». Притчи 27:23-29:27.