**Д-р Август Конкель, Притчи, занятие 9**

© 2024 Август Конкель и Тед Хильдебрандт

Это доктор Август Конкель в своем учении по книге Притчей. Это занятие номер девять, Мудрость для мира, Притчи 8.

Мы вернулись в «Притчи» к еще одной интермедии. Прежде чем мы подойдем к заключению, а это концепция мудрости по отношению к творению, она подробно изложена в Притчах 8.

Это на самом деле очень и очень известная глава с точки зрения христианского учения, потому что она затрагивает весь вопрос о личности Иисуса Христа во времена Никеи и в борьбе с арианами, которую вел главным образом Афанасий. Одно из сделанных предположений заключалось в том, что существует связь между Иисусом, сыном Божьим, и мудростью, что мудрость связана с Богом в детстве, поэтому Иисус — сын Божий. И поэтому для христианина Иисус должен быть воплощением мудрости.

Конечно, мы никогда не предполагаем и не отрицаем, что Иисус — великий учитель, который рассказывает нам о жизни и о том, как нам следует жить. Однако спор возник по поводу происхождения мудрости, потому что в этой главе в стихе 24 мы читаем, что Господь приобрел меня как первый из Своих путей. Итак, ариане утверждали, что это предполагает, что у Иисуса было начало, что он не равен Богу в том смысле, который пытались определить Афанасий и другие.

По мнению Афанасия, в книге Иоанна и в Новом Завете личность Иисуса, Господа, приравнивается к Яхве Ветхого Завета. В частности, те, кто видел Иисуса в Евангелии от Иоанна и отказывался верить в него, также были теми же самыми, кого отождествляли с Исайей, которые видели Яхве, и Израиль не поверил в него. Итак, Иоанн не сомневается в том, что Яхве и Иисус — одно и то же.

Что ж, это делает Иисуса равным Богу, но ариане на основании этой главы утверждали, что нет, как и мудрость, Иисус был приобретен. Что ж, на самом деле это не было главной темой этой главы. Целью этой главы является рассуждение о мудрости.

Существует публичный призыв к мудрости. Есть речь мудрости. И в речи мудрости мы имеем хвалу мудрости, данную в стихах с 4 по 11.

Затем о том, как мудрость действует в обществе, и о пользе, которую она приносит обществу. Тогда у нас наконец-то появится мудрость во время творения. И вот, наконец, мудрость обращается ко всему человечеству.

Итак, мы начнем с призыва к мудрости в стихах с 1 по 11. Здесь снова мудрость изображена как призывающая и выражается в вопросах. Разве мудрость не взывает к вам? Разве понимание не повышает голос? Она находится на вершинах высоких мест по пути.

Она по пути. Итак, мудрость распространяется среди публики, как и в других местах, где улицы расходятся в город, и на перекрестках, ведущих к воротам, где она дает свой зов. И кому она звонит? Что ж, у нее есть послание для всех людей.

Здесь тесная связь с призывом псалма мудрости, Псалом 49, с 1 по 3. Слушайте меня, все народы мира. Итак, мудрость привлекает не только тех людей, которые знают завет и слышат завет, но такая мудрость полезна для всех людей, что бы они ни знали или во что верили. У нее есть слова истины.

Нет ничего, что было бы искажено или искажено. Мудрость дороже серебра. Ее следует предпочесть лучшему золоту.

Она лучше жемчуга. Итак, здесь снова проявляются все те же мотивы, которые мы видели раньше. И что делает мудрость такой ценной? Что ж, что есть у мудрости, так это понимание сложных обстоятельств и дел.

У нее есть хитрость, у нее есть расчетливость, но в самом лучшем и положительном смысле, чтобы привести к хорошему концу, разрешить ситуации. А что делает мудрость? Если и есть кто-то, кому нужно понимание, чтобы справиться со сложными ситуациями, так это король. Вы помните Соломона в 3 Царств 4, где Соломон находится в Гиве, где у него есть видение, и где Бог предлагает ему богатство и честь.

И Соломон в своем видении говорит, знаете ли, это народ кавода . Это значит, что они тяжелые. Возможно, их много, но это также может означать, что они доставляют беспокойство, что они трудны.

Итак, чего я хочу, так это мудрости. Итак, Бог дарует Соломону эту мудрость, и это начинает характеризовать царствование Соломона. Ну, это именно то, что мы имеем здесь.

Эта мудрость – это средство обдумывания, понимания и обретения силы. Это основа порядка общества. Это то, как вы определяете справедливость.

И конечно, в этой истории о Соломоне первый случай, попавший к нему, является самым трудным, в котором есть две женщины, обе претендующие на живого и выжившего ребенка. И Соломон должен определить, кто на самом деле мать этого ребенка. Это работа короля, правосудие.

Но мудрость – это путь к успеху. Те, кто любит ее, жаждут знаний. А в 18 стихе очень важная фраза, богатство и честь.

Это одна из тех фраз, в которых два существительных на самом деле являются модификацией одного и другого. Почетное богатство – это богатство, полученное честным путем. Вот что такое мудрость.

Именно праведность ведет нас к процветанию. Но мудрость действительно гораздо ценнее богатства. И опять же, ее плоды — этическое поведение, интеллектуальное понимание и материальное изобилие.

Итак, это мудрость, говорящая о себе. Фактически, в стихе 12 она начинает со слов: «Я есть мудрость». Проницательность живет со мной.

Итак, все это – целая маленькая речь Мудрости о себе. Затем мы получаем описание, в котором все еще говорит мудрость. Но теперь она говорит, что, знаете ли, я действительно нахожусь в центре всего порядка творения.

Я первое из творений Божиих. Здесь было очень много дискуссий об отношениях между мудростью и Богом. Но следует подтвердить, что в этой главе и в этих стихах мудрость не следует отождествлять с Богом.

Напротив, мудрость — спутник Бога. И эта мудрость является спутником, который участвует в установлении порядка в творении. Итак, Бог приобретает ее и создает ее.

Итак, ее нельзя отождествлять со Христом. Она создана. И это параллель с людьми.

Мы обретаем мудрость. Итак, здесь есть умышленная аналогия: как Бог приобрел мудрость для начала Своей великой творческой работы, так и мы приобретаем мудрость для работы, которую нам предстоит выполнять в своей жизни. А затем описывается работа Божия.

Это работа творения, в которой мы действительно имеем здесь своего рода аналогию с Бытием, в которой отсутствует порядок, что бы это ни было до творения, что возникает через Бога, что приходит в порядок, порядок существования через волю Божию и через работу Бога. Итак, здесь мы как бы имеем описанную последовательность того, как мы движемся из глубин к земле с ее горизонтами и от неба обратно к земле и морским глубинам. А кто такая мудрость? Она ребенок.

Здесь используется слово амон . Мы собираемся обсудить это через минуту. Но это слово используется по отношению к Есфири и Мардохею.

Эсфирь была для Мардохея как дитя. Итак, мудрость – это радость Божья. Она его дитя и средство, с помощью которого Бог творит все сущее.

Но тогда мудрость, в свою очередь, радует людей. Мы не должны пройти мимо этого, не обратив внимания на некоторые из многих и многих страниц мыслей, высказанных по поводу этого слова амон . Ну, по сути, было сделано три предложения.

Во-первых, амон — это ремесленник, основанный на аккадском заимствованном слове. Это не так уж неправдоподобно, как кажется, потому что в мудрых произведениях действительно встречаются интеллектуальные люди. И они будут использовать слова из других языков, родственных языков, на своем родном языке для выражения идей.

Однако аккадское слово, имеющее отношение к амону в арамейском языке, больше относится к писцу, учёному, офицеру. И на самом деле не соответствует описанию, которое мы имеем здесь, в Притчах. Амон родственен слову аминь.

Всякий раз, когда мы завершаем молитву, мы говорим «аминь». Пусть это будет правдой. Пусть оно будет верным. Пусть этому можно верить. И поэтому иногда это переводится так, как будто мудрость была здесь постоянно, мудрость была там верно. Но я думаю, что на самом деле амон употребляется в смысле воспитания ребенка.

Эта мудрость – дитя Божье. И что Бог воспитал Своего ребенка, а затем через него собрал весь порядок творения таким, каким Он хочет. И это, безусловно, одно из применений этого слова в отношениях между Мардохеем и Есфирью.

Итак, именно благодаря мудрости мы можем испытать это благословение. Здесь мы возвращаемся к нашему слову, и оно встречается дважды в заключительных стихах этой главы. Блаженны соблюдающие пути ее.

Это те, кого одобряет Бог. Это те люди, которые нравятся Богу. Блаженны те , кто ждет у дверей мудрости.

Мудрость — это выбор жизни и смерти, мотив, который проявляется неоднократно. Мудрость призывает нас, всех нас, быть среди блаженных.

Это доктор Август Конкель в своем учении по книге Притчей. Это занятие номер девять, Мудрость для мира, Притчи 8.