**Д-р Август Конкель, Притчи, занятие 1**

© 2024 Август Конкель и Тед Хильдебрандт

Это доктор Август Конкл в своем учении по книге Притчей. Это сеанс номер один. Где найти мудрость? Пословицы как литература мудрости.

Здравствуйте, меня зовут Август Конкле. Я профессор Ветхого Завета в Богословском колледже Макмастера в Гамильтоне, Онтарио. Моя ученая степень получена в Вестминстерской теологической семинарии в Филадельфии, а ранее я также окончил теологическую семинарию в Провиденсе.

Я с нетерпением жду возможности вместе исследовать книгу Притчей. Пословицы – это своего рода лингвистические явления, которые присутствуют в каждом языке. Я фермерский мальчик, и одна из первых пословиц, которые я выучил, была: «Не плачь из-за пролитого молока».

Для меня это имело вполне здравый смысл, потому что, как видите, мне приходилось доить коров. Вы сели на табуретку, на самом деле табуретку на одной ножке, она более гибкая, и у вас между ног ведро, и вы доили в ведро. Но корове не всегда нравилось все происходящее, и она лягала.

А иногда ведро отлетало, и ваши усилия были направлены на пол сарая, и вы взяли ведро и снова начали доить. Так что пословица имела смысл: не плачь о пролитом молоке. Если все идет не так, как вы думаете, вы просто продолжаете и пробуете еще раз.

В каждой культуре есть пословицы, и, конечно, то, что они означают, как их понимают и как используют, зависит от самой культуры. Я взял несколько из них из Африки и оставлю вас просто поразмыслить над ними. Только дурак проверяет глубину реки обеими ногами.

Что ж, вы можете придумать различные способы, которыми это может быть уместно. Но вот один из них, который очень подходит для самой книги Притчей. Знание похоже на сад.

Его не культивируют, его нельзя собирать. Итак, первое, чему мы собираемся научиться здесь, в Притчах, — это то, что мудрость, которую также называют знанием, — это то, чему необходимо учиться. Это подводит нас к тому, о чем мы хотим поговорить, а именно к понятию мудрости.

Мы относим книгу Притчей к категории, которую переводим как мудрость. Оно происходит от еврейского слова хокма , которое я напишу здесь, потому что оно используется очень и очень часто. Это слово имеет довольно широкий спектр значений.

Речь идет о знаниях или навыках. Иногда это технические знания, например, способность получать информацию о добыче полезных ископаемых с земли. Но иногда это жизненный навык – умение жить.

И здесь, конечно же, на помощь приходит книга Притчей. Мудрость на нашем языке связана с принятием решений. Собираюсь ли я поступить правильно? Это слишком узкое понятие для того, что мы подразумеваем под словом хокма .

Слово хокма имеет общую тему во всей литературе мудрости: страх Господень — начало мудрости. Итак, мудрость начинается с отношения. Мудрость начинается с характера.

Именно изучение этой склонности, а затем и поведения, которое должно вытекать из нее, лежит в основе мудрости. В Священных Писаниях есть три книги, которые мы называем мудростью. Один из них — Притчи, один — Экклезиаст, третий — Иов.

И в качестве краткого введения я мог бы отличить их таким образом. В Притчах рассказывается о том, как мы справляемся с повседневной жизнью и всеми ее вопросами. Экклезиаст больше рассматривает вопрос «почему?».

Что такое жизнь на самом деле? Что в жизни может придать значение, что может придать смысл, что имеет значение? А книга Иова собственно о чем? Что мы на самом деле знаем? Что мы понимаем о себе и о Вселенной? Большинство читателей Иова думают, что на самом деле речь идет о страданиях. Что ж, страдание — это вопрос, который используется для решения более широкого вопроса, который лежит в основе большей части поэзии и обсуждений Иова. И более важный вопрос: что мы на самом деле знаем о страдании? И как нам реагировать на страдания? Это более глубокий вопрос, на который есть ответ в Иове или, по крайней мере, он рассматривается в Иове.

Но нас будут интересовать Притчи и знание мудрости, поскольку она помогает понять, как нам следует жить. Итак, вся книга Притчей начинается с нескольких заявлений о целях, точнее, четырех или пяти: познать мудрость и дисциплину, понять слова знания, приобрести дисциплину проницательности, праведности, справедливости и справедливость и дать доверчивым хитростям дать молодежи осознанную свободу действий. Именно это и является целью того, что эта книга должна сделать для вас.

Таким образом, мудрость – это средство познания воли Божией. Какова воля Божия? Не только в более широком смысле решений, которые я принимаю, включая мое призвание и важные жизненные решения, но даже в более мелких, касающихся того, как мы справляемся со всеми обычными жизненными событиями, например, как я справляюсь со своей ситуацией на работе или как я справиться с моей ситуацией дома. В Священных Писаниях есть три способа познания Бога.

Они даются через три части самого откровения, которое по-еврейски называется Тора, Невиим и Ктувим. Тора означает наставление. Обычно оно относится к первым пяти книгам Библии и представляет собой наставление, данное Моисеем относительно Бога, Его мира, Его отношений со Своим народом и фундаментальной истины, которую нам необходимо знать.

Пророки взяли это учение и применили его к своим жизненным ситуациям. Поэтому их вопрос всегда заключался в том, как и где люди подчинялись завету, который заложил Моисей, со всеми его ценностями и условиями, а также способами, в которых они не соблюдались. Итак, это два фундаментальных способа познания Священных Писаний.

И то и другое, конечно, могло бы использовать пословицы. Так, например, у пророков можно найти пословицу: отцы ели кислый виноград, а у детей затупились зубы. Эту пословицу использовали во времена изгнания.

Их жалоба состоит в том, что мы страдаем за грехи наших отцов, и поэтому несправедливо и несправедливо, что мы должны находиться в изгнании. Помимо учения, Торы и пророков, то есть проповеди, подобной той, что происходила с людьми, находившимися в изгнании, мудрость является третьим средством откровения. Итак, в Иеремии 18:18 есть три источника власти, которые будут использованы против Иеремии.

Закон исходит от священника, совет исходит от мудрого, а слово исходит от пророка. Итак, это три области, три средства, литературные средства, посредством которых слово Божие доходит до нас, людей. Иезекииль в Иезекииля 7:26 говорит то же самое.

Он говорит, что будут искать видения у пророков, закона будут искать у священника, но он погибнет, и не будет совета от старейшин. Итак, это были типичные способы получения откровения от Бога. Конечно, «Притчи» — это не все пословицы.

Итак, мы собираемся немного поговорить о том, как классифицируется мудрость. Существует множество слов, которые мы встретим в пословицах, которые используются, чтобы передать содержание мудрости, передать суть того, что такое мудрость. Но в пословицах мы как бы разделяемся на два подразделения.

Первые девять глав готовят нас к многочисленным сотням сборников пословиц, которые следуют в главах с 10 по 31. Итак, эти первые девять глав мы действительно называем дидактической мудростью. Это наставление о том, как вести правильную жизнь, добродетельную жизнь.

Тексты для подготовки к пониманию идеалов веры и культуры. Все они построены как обучение, и в данном случае обучение отца ребенку. Вероятно, именно так велось преподавание в древнем Израиле, поскольку литературные средства чтения не были легко доступны никому в древней культуре, за исключением тех, кто обычно был связан с царем, его двором и связанными с ним учреждениями.

Но эти учения были записаны, и эти учения были внедрены в сознание, чтобы их можно было запомнить и преподавать, а некоторые из них сохранились не только в Израиле, но и за пределами Израиля. А в книге притч мы встретим целый ряд пословиц, имеющих явное литературное сходство с египетской письменностью, называемой учением Аменемопа. Это был бы один из тех дидактических видов мудрости.

Но есть также критическая мудрость, которая размышляет над этими важными вопросами жизни. Как мы уже упоминали, вопросы о том, что ценно в жизни, что имеет значение, что имеет значение, а также вопросы о том, что мы действительно можем знать о жизни, иногда Иов и Экклезиаст называют критической мудростью. Существует множество разновидностей пословиц.

В английском языке пословица – это нечто довольно специфическое. Но в иврите есть что-то, называемое машал , которое может принимать множество форм, начиная от расширенной метафоры, своего рода притчи, а иногда и стихотворения, всевозможные вещи называются машал . И мы встречаем их в разных местах.

Я привел здесь пару примеров. Иисус в синагоге в Назарете говорит: врач, исцели себя сам. То есть творите здесь чудеса, как вы это делали в Капернауме.

Или ни один пророк не будет принят в своей стране. Что касается историй, подобных истории Елисея, который нашел сочувствующего человека прямо в сердце территории Иезавели среди финикийцев. Или Нееман, который был ассирийцем, который пришел искать исцеления, которое могло прийти через Бога, и принял Яхве, в то время как израильтяне этого не сделали.

Итак, некоторые из наших примеров, которые мы могли бы назвать машаль , Царство Небесное похоже на горчичное зерно или что-то вроде притчи о потерянном сыне или блудном сыне, как его часто называют. Все эти вещи подпадают под эту категорию. Однако, как правило, пословицы короткие и запоминающиеся.

И я уверен, что в английском языке мы все знакомы с некоторыми из них. Если он не сломан, не чините его. Ребенок – отец мужчины.

Стежок, сделанный вовремя, стоит девяти. Мне всегда это нравится, потому что часто бывает, что какая-то нитка вырывается, и у меня нет на это времени, и я просто обрезаю ее. И очень скоро вам понадобится еще девять потоков, чтобы это исправить.

Этот подходит. Но обычно афоризмам свойственны созвучность и многозначность. И вот тот, который мне просто нравится.

Это из Экклезиаста. Это седьмая глава, первый стих. И я собираюсь передать это вам на иврите, как я транслитерировал это здесь.

Итак, вы можете увидеть тов, тов, йом и ивалдо , и то, как это резонирует. Что это значит? Ну, мы можем перевести это так:

 доброе имя лучше масла,

и день смерти, чем день рождения.

И что это значит? Пословицы никогда не бывают самоочевидными.

Они всегда верны в применении к конкретной ситуации. И в этом случае, в седьмой главе, первом стихе, ясно, что проповедник говорит о вопросе: что ценного? Почему жизнь должна быть прожита? И его точка зрения заключается в том, что единственное, что мы все оставляем в жизни, — это наследие. И это наследие – наша репутация.

Как люди узнали нас и поняли нас как личность? И вот, вы все радуетесь, когда рождается ребенок, потому что это чудесно, а нам грустно, когда мы теряем хорошего человека и друга. Но проповедник хочет взглянуть на это с другой точки зрения. Когда рождается ребенок, у вас возникают самые разные надежды и стремления в отношении этого ребенка.

И когда они умрут, оставив после себя репутацию, которую все уважают, тогда, конечно, это наследие будет завершено. Его уже невозможно испортить. Хорошая репутация может быть испорчена в один миг.

Но как только человек завершает свою жизнь, его репутация закрепляется. Итак, это должна быть своего рода цель, к которой вы стремитесь. И, конечно же, проповедник – это целая куча других пословиц, которые иллюстрируют эту мысль.

Итак, мы используем их, потому что они запоминаются. Мы используем их, потому что они выражают истинную точку зрения. Это верно только в определенных обстоятельствах.

Расстояние делает сердце любящим. С глаз долой, из сердца вон. И вы говорите: ну как это возможно? Что ж, они оба верны.

Это просто зависит от того, о каких обстоятельствах вы говорите. И они выражают соблюдение порядка. И мы наблюдаем порядок в природе, среди растений, среди животных.

Но есть порядок и в социальных отношениях. Порядок, который фактически невозможно изменить. Итак, в наши дни много говорят о том, как нам следует полностью изменить порядок семьи и больше не думать о нуклеарной семье.

Но факт в том, что это не сработает. Потому что есть нерушимый порядок. Это просто суть того, кем мы являемся как люди и как люди.

Дураки прыгают туда, куда боятся ступить ангелы. Возможность стучится только один раз. Другие примеры высказываний, которые мы помним, запоминаются, но на самом деле говорят противоположные вещи.

Итак, что мы собираемся сделать, так это взглянуть на книгу Притчей. И просто дайте краткое описание Притчей здесь, в конце этой первой небольшой беседы. Цель Притчей – затем наставление мудрости, которая составляет большую часть первых девяти глав.

Где Леди Мудрость звонит из башен в первой главе. И где она готовит великий пир, пир для всех, в девятой главе. Затем у нас есть сборники пословиц.

В той или иной степени они принадлежат Соломону, но представляют собой ясные, отдельные коллекции. Итак, мы собираемся просмотреть сборники с 10.1 по 22.16, а это ровно 375 Притч. Мы поговорим о том, почему это правда.

Есть коллекции мудрецов, еще коллекции мудрецов. Сборники времен Езекии. Очевидно, что некоторые из этих сборов были связаны с королевским двором.

Езекия, конечно, появился на 250 лет позже Соломона. А книга Притчей в то время еще находилась в процессе написания. А еще есть приложение.

Слова Ахера, изречения, числовые изречения, матери царя Лемуила и, наконец, мудрость силы. Итак, это общий взгляд на книгу Притчей с высоты птичьего полета, которую мы собираемся рассмотреть в наших следующих лекциях.

Это доктор Август Конкель в своем учении по книге Притчей. Это сеанс номер один. Где найти мудрость? Пословицы как литература мудрости.