**August Konkel 박사, 잠언, 세션 16**

© 2024 August Konkel 및 Ted Hildebrandt

잠언에 대한 가르침을 전하는 Dr. August Konkel입니다. 이것은 세션 번호 16, 바보와 함께 살기, 잠언 26장입니다.

잠언에 대한 짧은 묵상에 오신 것을 환영합니다. 우리는 솔로몬의 이름으로 만들어진 잠언 모음집에 대해 이야기해 왔습니다. 우리는 솔로몬 이후 오랜 세월이 흐른 히스기야 궁정에서 행해진 헌금에 대해 이야기해 왔습니다.

물론 잠언에는 미련한 자에 관해 엄청나게 많은 말이 나옵니다. 다소 순진한 사람부터 완전히 비웃는 사람, 실제로 지혜에 대한 생각을 경멸하는 사람에 이르기까지 바보를 뜻하는 약 서너 가지 다른 단어를 사용합니다. 그러나 잠언에는 어리석은 자의 본성과 그들의 길을 어느 정도 언급한 장이 있습니다.

그래서 이 짧은 강연에서 우리는 이 사람들에 대해 이야기하는 데 약간의 시간을 할애하고 싶습니다. 우리가 이전 강연에서 여러 번 말했듯이, 우리는 이러한 사람들을 교육이 부족하거나, 지식이 부족하거나, 지능이 부족하다고 생각하려고 해서는 안 됩니다. 그것은 그들의 문제가 아닙니다.

그들은 높은 교육을 받을 수 있습니다. 그들은 매우 지능적일 수 있습니다. 그들은 많은 지식을 가질 수 있지만 여전히 매우 현명하지 못할 수 있습니다.

그들은 여전히 완전히 바보가 될 수 있고 잘못된 일을 할 수 있습니다. 물론 때로는 이러한 어리석은 자의 특성을 가장 잘 보여주는 사람이 가장 높고 가장 눈에 띄는 자리에 있는 사람들입니다. 그러나 이 장은 미련한 자를 존경하는 것이 얼마나 부적당한지를 보여주는 구절로 시작됩니다.

그것은 옳은 일이 아닙니다. 마치 추수 때에 내리는 눈과 비와 같습니다. 또한 어떤 일이 우리에게 관심을 가져서는 안되는 방식에 대해 경고합니다.

그래서 우리는 다양한 방식으로 위협을 받을 수 있습니다. 그러나 그 위협과 저주가 공허하다면 그것은 마치 새가 급습하는 것과 같습니다. 물론 어리석은 자들은 우리를 조종하려고 하지만 우리는 그들을 조종하려는 우리의 시도를 조심해야 합니다.

문제는 매우 분명합니다. 강제가 항상 작동하는 것은 아닙니다. 실제로 승인을 받은 경우 가끔 필요할 수 있지만 이것이 사람을 바꾸지는 않습니다.

단지 그들을 통제할 수도 있습니다. 그러나 여기 우리 중 많은 사람에게 상당히 잘 알려진 두 구절이 나란히 놓여 있습니다. 잠언 26장 4절과 5절입니다. 미련한 자의 어리석음을 따라 대답하지 마십시오.

미련한 자에게는 그의 어리석은 것을 따라 대답하라 두렵건대 그가 스스로 지혜롭게 여기리라. 그렇다면 바보를 대할 때 이것은 무엇을 의미합니까? 우리가 그들과 이야기를 해야 할까요, 아니면 안 할까요? 나는 Richard Dawkins와 Alistair McGrath의 토론을 통해 이 두 잠언을 설명하고 싶습니다. 아시다시피 Richard Dawkins는 유전자를 의인화하고 그것을 이기적이라고 불렀던 70년대의 생물학자였습니다. 거기서부터 인간의 모든 행동을 마치 사람을 철저하게 이해하는 것처럼 분석하고 무엇이든 있을 수 있다는 생각을 조롱하는 것으로 인식되었습니다. 생명의 창조와 인간이 자신이하는 방식으로 살도록 창조한다는 개념에.

그래서 그는 『만들어진 신』이라는 책으로 유명해졌습니다. 이제 Alistair McGrath와 같은 신학자가 하지 않을 한 가지 일은 Richard Dawkins에 대한 토론입니다. Dawkins는 기독교인에서 공공연한 냉소주의자로 변한 반면, Alistair McGrath는 회의론자에서 기독교인이 되었기 때문에 매우 흥미로운 순례 여행을 가졌습니다.

그들은 정확히 반대 방향으로 움직였습니다. McGrath는 The Dawkins Delusion이라는 작은 책을 썼는데, 그 작은 책에서 그가 한 모든 일은 Dawkins의 결론이 모두 그가 가정했던 전제에 전적으로 기초하고 있다는 점을 지적한 것뿐이었습니다. 그는 생명의 생물학이 우주 자체에 내재되어 있으므로 세포와 그 기능에 대해 우리가 보는 모든 것이 세포와 그 기능에 대해 알아야 할 전부이며 그에 따라 분석할 수 있다고 가정했습니다.

그리고는 마치 세포가 독립적으로 자신의 마음을 갖고 있는 것처럼 다소 황당한 방식으로 설명했습니다. McGrath가 한 일은 이러한 가정 중 일부가 터무니없다는 점을 지적한 것뿐입니다. McGrath가 그의 책에 담은 이야기 중 하나는 그의 강의에 온 학생이자 Dawkins의 신봉자였다는 것입니다.

McGrath의 강의를 들은 결과 그는 자신이 믿었던 모든 것이 방금 훼손되었기 때문에 분노하게 되었습니다. 그것은 그의 발 아래에서 뽑혔습니다. 그렇다면 McGrath는 무엇을 합니까? 글쎄, 그는 도킨스의 마음을 바꾸려고 노력하지 않습니다.

미련한 자의 어리석음을 따라 대답하지 아니하시느니라 그리고 솔직히 말해서 이 학생과 논쟁을 벌이지도 않았습니다. 왜냐하면 이 학생은 단지 배신당한 느낌에 분노하여 반응했을 뿐이고, 그 시점에서 자신의 마음을 바꿀 입장이 아니었기 때문입니다. 그런데 맥그래스는 무엇을 했나요? 그는 도킨스의 주장에 무엇이 잘못되었는지 알아야 하는 청중에게 지적하고 그 일을 하는 데 너무나 효과적이어서 도킨스 신봉자가 의문을 제기해야 했고, 자신의 믿음이 그가 제시한 이 모든 잘못된 생물학적 주장은 잘못된 것이었습니다.

그러므로 마음을 바꾸지 않을 사람들에게 대답할 때 우리가 조심해야 할 방법이 있습니다. 술고래와 술고래가 자해하는 방식에 대해 말하는 다른 속담도 있습니다 . 그리고 그것에 관한 작은 속담이 있습니다.

바보들은 그들의 어리석음을 반복한다. 바보들은 우리가 이미 설명한 바와 같이 그들만의 추정을 모두 가지고 있습니다. 하지만 위험하기도 합니다.

그들은 위험한 메신저입니다. 속담에는 바보와 함께 메시지를 보내면 자기 발을 자르는 것이라고 말합니다. 잠언은 전혀 부적절한 방식으로 사용되기 때문에 미련한 자의 입에서는 매우 위험할 수 있습니다.

지위는 바보에게 주어지면 위험하다. 1절부터 반복되는군요. 그리고 여기서도 날카롭고 날카로운 말이 매우 위협적일 수 있고 그것을 이해하지 못하는 사람에 의해 오용될 수 있다는 동일한 생각이 있습니다.

게으른 사람. 흥미롭다. 나는 때때로 내 삶에서 게으른 적이 있었지만 변명하는 데는 창의적이었습니다.

밖에 나갈 수 없습니다. 거리에 사자가 있어요. 책임을 회피하는 방법을 알고 있습니다.

너무 무기력하고 활동적이지 않아서 스스로 먹이를 주지도 않습니다. 그러나 게으른 사람은 자신이 매우 똑똑하다고 생각할 수도 있습니다. 바보들은 논쟁을 벌인다.

그들은 자신들이 할 일이 아닌 곳에서 한쪽 편을 들고 다른 사람들의 싸움에 끼어들 것입니다. 그들은 속임수의 치명적인 힘을 이해하지 못합니다. 그들은 비방이나 불평이 일으키는 문제를 이해하지 못합니다.

그것은 불에 연료를 추가하는 것과 같습니다. 물론 때로는 사기를 치는 것이 현명하다고 생각하는 경우도 있습니다. 때로는 친구들에게 사기를 치는 경우도 있는데, 이는 가장 나쁜 바보입니다.

아첨하는 말은 솥에 담긴 더러운 은과 같습니다. 아시다시피, 저는 누군가가 단지 필요하다고 느끼기 때문에 친절하게 대해주는 것인지, 아니면 누군가가 정말로 진실이라고 믿는 말을 하고 있는지 확신할 수 없기 때문에 칭찬을 어떻게 받아들여야 하는지 아는 것이 항상 어렵습니다. 하지만 우리가 원하는 반응을 얻기 위해 좋은 말만 하는 경우가 너무 많습니다.

우리는 아첨을 믿지 않도록 조심해야 하며, 거짓으로 감춰진 증오를 조심해야 합니다. 결국 거짓말쟁이는 실제로 자신이 학대하는 사람을 싫어합니다. 그러므로 우리는 말과 말이 항상 보이는 것과 같지는 않다는 것을 기억할 필요가 있습니다.

바보들은 모든 사람, 특히 자신에게 해를 끼치는 방식으로 이러한 것들을 사용하는 데 매우 영리합니다. 그러므로 잠언 26장은 어리석은 자의 행동 방식에 대해 생각해 볼 때 우리에게 정말 많은 숙고를 제공합니다. 불행하게도 우리 모두가 가질 수 있는 경향이 있습니다.

잠언에 대한 가르침을 전하는 Dr. August Konkel입니다. 이것은 세션 번호 16, 바보와 함께 살기, 잠언 26장입니다.