**Д-р Дэвид Ховард, Джошуа-Рут, Сессия 22,
Знакомство с судьями**

© Дэвид Ховард и Тед Хильдебрандт

Это доктор Дэвид Ховард в своем учении по книгам Иисуса Навина через Руфь. Это занятие 22: Знакомство с судьями.

Приветствую вас, доктор Дэвид Ховард, и в этом сегменте мы познакомим вас с книгой Судей.

Итак, следующие лекции, если вы следите за просмотром лекций, это начало новой книги, конечно же, следующей за книгой Джошуа. Это вторая книга из того, что в еврейском каноне называется «Бывшие пророки», первой из которых является Иисус Навин. В неформальной номенклатуре среди христиан, как это часто называют, их называют историческими книгами, что опять-таки, возможно, немного вводит в заблуждение, поскольку, я бы сказал, также точная история записана в Бытии, Исходе и Числах.

Эти книги продолжают эту тему. Вместе с видеороликами у вас должен быть ресурс, который будет представлять собой мой план Книги Судей, и он будет вам доступен. Если вы захотите рассказать об этом по ходу дела, это, вероятно, будет полезно.

Вы заметите, что я построил план вокруг идеи отступничества Израиля и отказа Израиля от Бога, и, к сожалению, эта тема, к сожалению, проходит через всю книгу. Итак , книга Иисуса Навина очень позитивна с точки зрения того, что происходит, что Бог делает для Своего народа, как они реагируют и повинуются по большей части, что это исполнение столь многих обетований, и это происходит впервые. они безопасно живут как нация на этой земле. Большая часть хананеев, похоже, была изгнана.

В книге Судей мы находим изнанку, темную изнанку такой истории, потому что оказывается, что многие из хананеев не были изгнаны и создают проблемы израильтянам, а израильтяне, кажется, добровольно сбиваются с пути. своими действиями по отношению к ханаанским соседям. И в этой книге есть повторяющийся цикл греха и рабства, а затем Бог освобождает их со следующим судьей, но это просто повторяющийся цикл, и этот цикл, кажется, действительно идет не просто прямо, а вниз. Итак, мы будем говорить об этом снова и снова по мере прочтения книги.

Итак, давайте начнем с того, что просто подумаем о названии книги в нашей Библии, которая называется «Судьи», и оно просто переводит стоящий за ней еврейский термин « Шофатим» , что означает «судьи». По сути, это книга о 12 судьях, проходящих по Израилю от 3-й до 16-й главы за период в несколько сотен лет. Что касается авторства книги, мы точно не знаем.

Книга нигде не претендует на авторство, и нет другого места в Священном Писании, где говорится об авторах судей. Итак, как я сказал в связи с книгой Иисуса Навина, на самом деле все исторические книги от Иисуса Навина до Есфири в протестантском каноне, все эти книги анонимны. Итак, поздняя раввинская традиция приписывала Самуилу авторство судей, и это, безусловно, возможно.

Он был окончательным судьей в начале Первой книги Царств, но в самой Библии этому нет никаких подтверждений. Так что мы просто оставим вопрос об авторстве в воздухе. Что касается даты написания книги, то мы опять же этого точно не знаем.

Конечно, оно было написано после последних событий того периода, то есть около 1050 г. до н.э. Это произошло прямо перед приходом к власти первого царя в 1 Царств, Саула, и прямо перед восхождением Давида на престол в 1 Царств. Саул стал царем около 1050 г. до н.э., а Давид около 1010 г. до н.э., и эти события происходят до этого.

Это дата событий. Таким образом, в какой-то момент письмо должно было быть написано после этих событий, но мы не знаем, как скоро после этого. В 18-й главе, 30-м стихе есть ссылка на день пленения земли.

И это почти наверняка ссылка на вавилонское пленение, изгнание народа в Вавилон. И кажется, что это небольшое заявление было написано сотни лет спустя. Мы не совсем уверены , была ли написана вся книга в то время или это добавлено, чтобы прояснить что-то еще в этом месте книги.

Но мы, безусловно, должны сказать, что она написана, по крайней мере, часть книги написана гораздо позже. В главе 1, стих 21, есть еще одно упоминание об иевусеях, а именно о жителях того, что стало известно как Иерусалим, и что иевусеи жили в Иерусалиме по сей день. И в 1 Царств мы находим, что Давид освободил Иевуса.

Он захватил Иевуса и сделал его своим городом, городом Давида, называемым Иерусалимом. Годом этого было около 1003 г. до н.э., седьмой год правления Давида. После того, как Давид захватил Иерусалим, иевусеи в значительной степени рассеялись и не играли особой роли.

Итак, ссылка на иевусеев, живущих там по сей день. Похоже, эта часть книги была написана до того, как Давид захватил город. Итак, в книге есть разные индикаторы времени написания.

А может быть, книга представляла собой сборник разных вещей. У нас есть истории, записи судейства 12 разных судей, и, возможно, это были разрозненные собранные части. По сути, в книге есть два введения: глава 1, стих 1, глава 2, стих 5, а затем 2.6–3.6. А может быть, это отдельные вещи.

Так что, возможно, книга сложилась в течение определенного периода времени. Опять же, что касается окончательной формы книги, я бы решительно подтвердил, что она была написана под вдохновением и руководством Святого Духа, но, возможно, это было сделано не все одновременно, а в разное время. Таким образом, в конечном итоге у нас нет четких указаний на дату написания.

Что касается единства книги, я думаю, что то, что я только что сказал, вероятно, нам нужно запомнить. Двойное введение в книгу, о котором мы поговорим позже. Затем ядро книги с периодом судей, описание 12 судей от главы 3, стих 7 до главы 16, стих 31, конец книги.

И еще есть эти два типа , мы могли бы даже назвать их приложениями: главы 17 и 18, а затем с 19 по 21. Таким образом, книга имеет разный оттенок в зависимости от того, где мы ее читаем. Многие критически настроенные ученые, конечно, сказали бы, что все они взяты из разных источников и в разное время.

И это вполне может быть так, но евангелисты утверждают, что, когда все это наконец сложилось в той форме, в которой оно есть у нас, это часть Священного Писания, о котором говорит Павел. Все Писание вдохновлено Богом, 2 Тимофею 3, 16. И окончательная форма книги — это то, что действительно имеет значение, когда все эти вещи собираются вместе.

И это то, что вдохновил дух. Какова цель книги Судей? Я вырос в благочестивых кругах и прочитал Библию, когда учился в четвертом классе. В детстве меня поощряли читать ее, и с тех пор я перечитывал ее много раз.

И в некоторых кругах, в которых я рос, и даже в молодости, судьи вместе с Иисусом Навином и другими книгами в этом разделе воспринимались просто как история Израиля. И это такая же история, как если бы мы читали учебник американской истории или историю Римской империи. Вот история Израиля.

И за такого рода заявлениями, независимо от того, заявлено ли это явно или нет, но неявно, безусловно, иногда кажется, что стоит идея о том, что это история ради истории. Написание истории просто для того, чтобы рассказать нам факты о событиях этого столетия, того столетия в жизни Израиля. Но я бы сказал нет.

Все исторические книги рассказывают об исторических событиях, но с гораздо большей целью. И в этом цель показать, как Бог действует через историю и через людей, иногда вопреки людям, иногда против людей. Таким образом, за написанием книги Судей, как и других книг, стоит гораздо более богословская цель.

И я думаю, мы увидим это, взглянув на структуру и некоторые особенности книги. Но в основном я думаю, что книга показывает последствия непослушания Богу. У нас есть этот повторяющийся цикл, идущий вниз.

К сожалению, в этой книге больше хаоса и отступничества, чем в большинстве книг Ветхого Завета. Итак, это нисходящий цикл. И тогда это также указывает на что-то еще, а именно на преимущества наличия царя в Израиле и над ним.

На данный момент конкретного централизованного лидера не указано. В конце нашего обсуждения Иисуса Навина мы упомянули, если вы смотрели эти лекции, что, когда Иисус Навин занял руководящую должность после Моисея, было ясно, что до этого его долго готовили. В Пятикнижии Иисус Навин много раз упоминается как назначенный преемник Моисея.

Ничего подобного в книге Иисуса Навина, указывающей на назначенного ему преемника, нет. И затем мы видим в книге Судей, что все децентрализовано. Нет централизованного поклонения или лидера, вокруг которого можно было бы сплотиться.

И книга заканчивается утверждениями о том, что каждый поступил правильно в своих глазах, потому что короля нет. Если вы следили за лекциями об Иисусе Навине, вы помните, что мы говорили о царе как о централизованном лидере, который является образцом следования за Богом, укорененным в Божьем Слове и примером для людей. И я думаю, что в книге Судей говорится, что если бы существовал царь, подобный образцу царя, которого задумал Бог, и образец для этого находится в 17-й главе Второзакония, если бы был такой царь, ведущий людей в поклонении Господу , все было бы намного лучше.

Итак, это указывает нам на необходимость царя, когда книга говорит нам в конце, вы знаете, что в те дни в Израиле не было царя, в результате каждый шел своим путем. И это переносит нас в книги Руфи и Самуила, где они наконец устанавливают царствование. С точки зрения места книги Судей в каноне, в порядке книг Ветхого Завета, она занимает логичное место.

Он следует за событиями Иисуса Навина и происходит в следующие столетия. Если действие Иисуса Навина происходило в начале, конце 1400-х и в 1300-х годах до н. э. до н. э., 1050, 1010 и так далее. В хронологическом порядке оно следует за Иисусом Навином, хронологически книга Руфи начинается с высказывания о днях, когда судьи судили, так что это происходит в то время и предшествует книгам Самуила.

То же самое и в еврейском каноне. Книги Руфь там нет, но в еврейском каноне есть Иисус Навин, Судьи, а затем 1 Царств и 3 Царств. Что касается дат событий, поговорим о дате составления, но даты событий, я отсылаю вас к более широкому обсуждению во введении к книге Иисуса Навина, связаны с тем, когда мы думаем, что Исход произошел из Египта, и я считаю, что это произошло, вероятно, в середине 1400-х годов до нашей эры, возможно, 1446 год — точная дата.

Причиной, стержнем этой датировки является 3-я книга Царств, глава 6, стих 1, в котором говорится, что Соломон заложил фундамент храма, точнее, через 480 лет после Исхода из Египта, и это происходит, мы знаем, что это происходит в четвертый год Соломона в таком-и -таким месяцем и годом будет 966, 967, 480 лет назад будет 446. Потом 40 лет странствования по пустыне, они вошли в Ханаан около 1406, 1400 и так далее. Итак, период Судей приходится где-то на 14, 13, 12 и 1100-е годы до нашей эры, возможно, около 400-летнего периода.

Есть ученые, большинство из вас сегодня считают, что нет, период Судей гораздо более сжат, и это было после 1200 г. до н.э., когда произошли великие разрушения и потрясения обществ по всему Средиземноморью, и что период Судей должно было быть сжато до периода примерно в 150 лет с примерно 1200 или менее до примерно 1050 г. до н. э. Скажу несколько слов о хронологии в книге. Если взять цифры, которые указаны для каждого судьи, а нам говорят почти для каждого судьи, то судья судил землю столько-то лет, а земля отдыхала 40 или 80 лет.

Если сложить все эти числа, общая сумма окажется намного больше, чем вписывается в период, о котором мы знаем, особенно когда вы начнете складывать даты Самуила, Саула и Давида. Итак, относим ли мы Исход или относим начало этого периода к 1400-м годам, или к концу 1300-х, началу 1300-х годов, или относим ли мы его к 1200 году или позже, нам все равно придется думать о том, что хронология не просто кладет конец заканчивайте цифры в Книге Судей, потому что они составляют более 500 лет. Он слишком велик, чтобы поместиться в эту штуку.

Поэтому иногда создается впечатление, что Книга Судей выложена строго в хронологическом порядке и каждый судья был судьей всего народа, но я думаю, читая внимательнее, получается картина судей, некоторые судьи были просто руководил людьми в определенном районе страны, и это могло быть в определенное время, которое могло совпадать со временем работы другого судьи в другой части страны. Итак, если мы углубимся в некоторые особенности того, как судьи делают то или иное, мы увидим, что они могут руководить лишь несколькими племенами, а не всей нацией. И поэтому я думаю, что лучшая модель — это подумать о том, что срок полномочий каждого судьи совпадает с сроком полномочий других, и мы можем сжать его до периодов времени, в которых мы видим фиксированные даты Исхода и период времени Давида и Саула.

Вот историческая подоплека книги Судей. Это происходит в – и охватывает две эпохи в археологических обозначениях, называемые поздним бронзовым веком и ранним железным веком. Поздний бронзовый век в восточном Средиземноморье датируется примерно 1550 г. до н.э. и примерно 1200 г.

Это время большого богатства и процветания. Есть большие города. Есть большие общественные здания.

Археологические раскопки показали, что общества, не только аграрные, но и урбанизированные, и очень многие, разработали множество инструментов, и общество преуспело. В Книге Иисуса Навина, в Книге Чисел мы видим огромные города-крепости, которые вы видите в Ханаане. Это подтверждают проведенные археологические раскопки.

Так что все это происходит примерно до 1200 года. А затем происходит массовое смещение. Это почти как последствия ядерной войны.

Города разрушаются и сжигаются по всему Средиземноморью, а не только в Ханаане или земле Израиля. Идут массовые миграции людей, переселенцев, примерно как в наши дни. И у нас есть люди, перемещенные различными террористическими группировками и так далее.

В египетском тексте есть группа противников египтян, называемых «народами суши и моря», и они мигрировали из того, что, по-видимому, было Эгейским регионом, и они пришли и были свирепыми воинами и сокрушили людей через восточное Средиземноморье. Итак, все это происходит, я бы сказал, в середине периода судей, около 1200 года и позже. А после 1200 года цивилизация рухнула.

У вас есть люди, которые просто рассредоточены по сельской местности. У вас нет процветающих великих городов. Общество как-то распалось.

И потребуется еще 150 лет или пара сотен лет, чтобы общества в восточном Средиземноморье начали восстанавливаться. Итак, вы видите в Библии Давида, а затем Соломона, начинающего заново строить Иерусалим и другие места – Самарию и Мегиддо. Итак, наступает период около 200 лет, когда все рушится, и все выживают в сельской местности, а затем они приходят – возвращаются.

Итак, поздний – ранний железный век I обычно обозначает эти 200 лет. Железный век II начинается примерно в 1000 году до нашей эры и длится несколько сотен лет. Вот это фон Книги Судей.

Как вы можете себе представить, даже в самом термине «железный век» происходит переход от бронзовых инструментов, которые немного более податливы, к более твердым инструментам и более эффективному оружию – копьям и другим вещам, включая железные колесницы в Железный век. Но на самом деле они не получили развития до более позднего периода – ближе к концу периода Iron I. Это своего рода фон Книги Судей.

И это не должно нас удивлять, поскольку сама Книга Судей описывает хаос. Оно не описывает те – все эти дополнительные внешние события. У нас нет записей о тех вещах, о которых я упомянул.

У нас нет конкретных данных о крупных разрушениях около 1200 года. Но на протяжении всего этого периода у нас присутствует ощущение хаоса. И нас не должно удивлять, что за этими событиями стоят другие события, о которых мы знаем из внешних источников – из археологии, из литературных текстов, со всего восточного Средиземноморья и из Египта.

Два технологических достижения, заслуживающие внимания в раннем железном веке. Как мы уже говорили, одним из них было развитие железных инструментов и оружия. Это позволило развивать более развитое сельское хозяйство, и люди начали восстанавливаться после пребывания в дикой местности.

А также военная техника. А затем, во-вторых, появились оштукатуренные цистерны – цистерны, – где хранилась вода. И их оштукатурили, чтобы они дольше держали воду.

Итак, впервые археологически это наблюдается в железном веке 1 по всей Палестине. Таким образом, это освободило поселения от зависимости от колодцев, родников или водоемов. Они могли собирать воду практически где угодно.

И это – это развитие ближе к концу этого периода. Теперь, что касается противников Израиля, в Книге Иисуса Навина мы видим хананеев, амореев, евеев, иевусеев и так далее. Обычно это группа из шести или семи стран.

В Книге Судей их не так много, но некоторые из них упоминаются. Но большая группа к концу периода — это филистимляне. И филистимляне впервые начинают выступать как крупная идентифицируемая группа.

Они жили на юго-западном побережье Ханаана, прямо на берегу Средиземного моря. И они у них были – с ними было связано пять крупных городов. Территория филистимлян была раскопана в последние десятилетия.

В этой области были обнаружены узнаваемая филистимская керамика, а также культура и общество. Похоже, что филистимляне мигрировали из Эгейского региона и поселились примерно в 1200 году . Интересно, что их керамика очень похожа на очень изысканную греческую и микенскую керамику с греческих островов.

Но это своего рода… это гораздо более грубая имитация всего этого. Они тщательно обработаны, нарисованы и так далее. Керамика филистимлян имитирует это, но в гораздо более грубой форме.

Это типично – на нем характерно красно-черная краска. Но в остальном качество изготовления далеко не так прекрасно, как в прекрасных греческих изделиях из микенской керамики более раннего периода. Таким образом, период демаркации 1200 года также подтверждается керамикой, которую вы находите на филистимских стоянках.

Конечно, Самсон был главным судьей, выступавшим против филистимлян. А еще Иеффай. Но Самсон был там главным.

Библия изображает филистимлян как довольно грубый народ. Описывает их не раз как необрезанных. Мы знаем, что в других культурах обрезание практиковалось по другим причинам, не обязательно по заветным причинам.

Таким образом, дело не в том, что обрезание практиковал не только Израиль, но и никто другой. Но филистимляне были выделены частично потому, что были идентифицированы как необрезанные. И современный стереотип часто гласит, что они действительно были грубыми и отсталыми людьми.

Однако недавние открытия на филистимских территориях показали, что они были гораздо более развиты, чем считалось ранее. И был у них свой бог по имени Дагон или Дагон. Они были организованы в своего рода конфедерацию под руководством пяти лордов или вождей в этих пяти крупных городах.

Упоминалась эта своеобразная филистимская керамика. Насколько нам известно, сохранившихся филистимских текстов не существует. Но они в значительной степени — после того, как они прибыли около 1200 года и позже, они какое-то время процветали, но похоже, что они как бы рассеялись и были ассимилированы другими ханаанскими культурами.

Таким образом, мы не видим опознаваемой филистимской культуры, процветающей на протяжении столетий после этого. Это было лишь на какое-то время в раннем железном веке. Большой проблемой для израильтян в период судей был конфликт между их религиозными и духовными верованиями в Господа, которым они должны были следовать, и конфликтом с языческими богами, хананеями, и тенденцией склонность Израиля заключалась в том, чтобы следовать за другими богами и богинями.

И это, кажется, повторяется в Книге Судей. Итак, что же оказалось таким привлекательным? И об этом мы поговорим в отдельном сюжете. Почему израильтяне продолжали переходить к другим богам и богиням и обнимать их? Но сейчас мы просто поговорим о том, кто такие главные боги и богини самих хананеев.

Ханаанская религиозная система включала немало богов. А высшим богом в ханаанской системе был бог по имени Эль. Этот термин в семитских языках, включая иврит, означает бог или Бог.

Иногда этот термин используется в Библии как краткая форма более широкого слова, обозначающего Бога на иврите – Элохим. Иногда это просто Эль, относящийся к истинному Богу в Библии. Но в ханаанском пантеоне это не относилось к истинному богу.

Оно относилось к главе ханаанского пантеона. И он был своего рода отстраненным пожилым государственным деятелем. Один из моих профессоров во время моей докторской работы читал лекцию под названием «Старик с белой бородой».

И это была его лекция по Эл. И он сказал, что изображения, которые мы имеем на картинах эпохи Возрождения в Церкви Божией, представляют собой эту фигуру, восходящую к Элу. Правда это или нет, я не уверен, что куплюсь на это.

Но Эль был добрым богом, милосердным богом. Согласно ханаанской мифологии, он как бы казался отстраненным от всего, что происходило внутри и вокруг него. Но реальной власти у него не было.

По-настоящему могущественным и в каком-то смысле де-факто верховным богом хананеев был его сын Ваал. Итак, Ваал на самом деле был тем богом, которого мы видим в Библии как главного бога хананеев. На самом деле у Эла была жена по имени Ашера.

И мы видим этот термин в Библии, обычно произносимый как Ашера. В Библии мы знаем о ней в основном от полюсов, почти как тотемные столбы в культурах американских индейцев и коренных американцев. Столбы Ашеры, которые люди воздвигли в ее честь или для нее.

Итак, это жена Эла, мать Ваала. У Ваала была жена, Астарта, Астарот или Астарет, как это пишется по-разному. Итак, вы видите всю систему богов и богинь.

Их было много. Существовали как мужские, так и женские боги и богини. У Баала была сестра.

У Ашеры Эль также была дочь по имени Анат. А Анат была сестрой Ваала. Она была довольно грозной богиней.

Она была воином. И она сражалась с врагами Ваала. И иногда, когда Баал был выведен из строя или даже считался мертвым, именно она уничтожала его врагов, и он мог снова воскреснуть из мертвых.

У Баала были враги. Мы пойдем сюда. Одного бога , одного ханаанского бога, звали Мот.

А значение его имени – смерть. Другой бог — Ям. И значение этого имени – море.

Итак, Ям был богом моря. Он был своего рода огромным морским чудовищем. Мот был богом подземного мира и мертвых.

И у них были конфликты с Ваалом. И была такая мифология, которую мы находим в ханаанских текстах, говорящих об этом, где Ваала убивают его враги, и он умирает. А потом приходит Анат и рубит их всех.

А когда их изрубят, тогда Ваал сможет воскреснуть из мертвых. И помните, что мы говорили в других контекстах, что Ваал рассматривается как бог бури. Он всадник облаков.

Он тот, кто посылает бурю. Он тот, кто посылает молнии. Но он посылает дождь.

А дождь – это то, что поливает землю и делает землю плодородной. Итак, этот цикл умирания и последующего воскресения Ваала связан с сельскохозяйственными циклами года. Когда Баал умирает, наступает время зимы, когда урожай не растет.

Когда он снова воскреснет из мертвых, это произойдет, когда наступит весна, и урожай начнет расти, и так далее. Позвольте мне сделать здесь лишь вступительное заявление. Возможно, вы сталкивались где-то в процессе чтения или в местах, называемых некоторыми телепередачами в Америке, на каналах «История» или «Канал Дискавери», с вещами, которые как бы помещают Библию в контекст, помещают библейскую историю об Иисусе как боге, как Сам Бог, который умер, а затем воскрес, помещая это в контекст подобных историй.

В других культурах есть и другие истории, в которых присутствует идея умирающего и воскресающего Бога. Вы увидите, что существует направление в науке, которое любит помещать христианскую историю о том, кем является Иисус, в контекст этих историй об умирающем и воскресающем Боге, утверждая, что, по сути, история Нового Завета точно такая же, как истории о Ваале и другие истории. Это действительно ничем не отличается.

Но решающее отличие, я бы сказал, заключается в том, что мы нигде в Библии не находим никаких намеков на то, что Иисус умирал и воскресал несколько раз. В то время как в таких сельскохозяйственных условиях боги умирают и воскресают каждый год. Так что это совсем другое.

Это действительно некорректное сравнение. Но вы столкнетесь с этим в некоторых чтениях, если вы читаете достаточно широко или в учениях, которые, к сожалению, вы можете получить в школе. Позвольте мне рассказать, откуда мы знаем об этих историях.

В Библии мы в основном знаем о Ваале как о боге хананеев, и он противостоит Богу Израиля. Он тот, которому люди служили во времена царя Ахава много лет спустя. Его женой была ханаанская царевна, и она принесла с собой поклонение Ваалу.

Ахав впервые устанавливает в каком-то смысле официальную государственную религию Ваализм. До этого люди поклонялись Ваалу от случая к случаю. Но теперь, при Ахаве, это стало более формальным.

Ашера действительно известна в основном полякам, которых мы знаем. Итак, мы не знаем истории этих отношений, которые я только что обрисовал здесь. Так откуда же мы это знаем? Ну, мы знаем это благодаря археологическому открытию, сделанному в 1929 году.

На территории современной Сирии, на севере Сирии, было сделано открытие, которое оказалось древним городом под названием Угарит. И это интересная история о том, как это произошло. Было такое, о котором я уже упоминал ранее, я повторю это здесь.

Эти многослойные курганы разбросаны по всей Палестине и этой территории, и они были местами древних городов, обычно построенных на выдающемся холме. Их называют теллами. Это арабское слово, а на иврите слово «скажи».

Но телль — это холмик, где разные слои — это разные слои существования города на протяжении веков. Город был разрушен, а десятилетия спустя на его вершине был построен новый город, и так далее. И вот в 1929 году сирийский крестьянин пахал свое поле.

И это было в тени, рядом с одним из таких больших теллов, которые никогда не раскапывали. Просто был там и был там на протяжении веков. Плуг фермера наткнулся на огромный камень и повредил плуг, и, когда он посмотрел на него, это оказалось каким-то надгробием.

И одно повлекло за собой другое, и в конце концов ученые пришли изучить это, начали раскопки и поняли, что оказались на кладбище. И это оказалось кладбище неподалеку от города, устроенное здесь, при этом телле. Поэтому были собраны археологические экспедиции, чтобы приехать и раскопать это.

Они раскопали уровни и нашли этот огромный город, очень влиятельный город, с королевским архивом – библиотекой из тысяч табличек, написанных на нескольких разных языках, включая язык, который стал известен как угаритский, похожий на Иврит, но тоже немного другой. И эти тексты показывают, что Угарит был крупным центром космополитической торговли между востоком и западом в Малую Азию, а также на юг в Ханаан, а также в Египет. Так что это был важный торговый перекресток.

В нем также были десятки текстов, рассказывающих историю религиозных верований хананеев. И именно этому мы учимся в этих угаритских текстах. Здесь мы узнаем больше деталей, конкретизацию историй об Эле, Ашере, Ваале, Астарте, Анат, Моте, Яме и так далее.

Таким образом, вы можете найти переводы этих текстов в книгах, а также, несомненно, в Интернете, если хотите прочитать настоящие истории. Они способствуют хорошему и интересному чтению. Между богами и богинями происходит множество жестоких столкновений.

И они мелочны, они завидуют, они соперничают и так далее. Но это фон того, что мы видим в Книге Судей. Итак, теперь мы вернемся к Книге Судей.

И я хочу поговорить о некоторых основных темах, которые мы можем увидеть в книге. И моей главной темой, насколько я понимаю, является идея отступничества Израиля. В этой книге совершенно другой вкус, чем в «Судьях» или во многих других книгах.

Это просто почти безжалостно негативное отношение к людям, отворачивающимся от Бога. Но отступничество – это инструмент, с помощью которого автор книги хочет рассказать историю о том, что выход из этого отступничества состоит в том, что у Израиля должен быть благочестивый царь. Итак , эта книга ведет нас от финала Книги Иисуса Навина к моральному болоту на протяжении всей книги.

И по мере прочтения книги становится всё хуже и хуже. Но все заканчивается взглядом на то время, когда появится благочестивый царь, который выведет людей из этого состояния. Итак, это переходная книга между временем Иисуса Навина и временем Самуила, Давида и других.

Это действительно книга, которая закладывает основу для установления монархии в Израиле. В отдельном отрывке я говорил о заветах, завете Авраама, ведущем к завету Давида, и нити царства через них. И это также послужит фоном для этой Книги Судей.

Итак, я хотел бы убедиться, что вы посмотрите этот отрывок. Это отдельный фрагмент видео, где я указываю, что идея царской власти является идеей Бога с самого начала, с начала Книги Бытия и через Второзаконие в Иисусе Навине, Судьях, Самуиле и так далее. Так что идея короля не была чем-то плохим.

Это было то, на что указывали библейские авторы: намерение Бога, чтобы в какой-то момент появился царь. Но это был другой тип короля, чем обычно видели на древнем Ближнем Востоке. И мы увидим пару примеров этого в этой Книге Судей.

Так что это будет всеобъемлющая тема: отступничество и выход, ведущий к благочестивому царю. Теперь некоторые темы ниже. Конечно, главной темой Книги Судей является земля.

В Иисусе Навине — наследие земли во исполнение Божьих обетований. В Книге Судей фокус остается в центре внимания, но вопрос заключается в том, почему Израиль не может полностью владеть этой землей? Эти намеки есть в конце Книги Иисуса Навина, но они не развиты. Теперь в Книге Судей, особенно в первой главе, нам рассказывается, почему они не смогли удержать землю.

И это произошло из-за непослушания Израиля. Таким образом, забота о земле в книге Судей связана с другой темой Иисуса Навина — идеей чистоты богослужения. И если бы они изгнали короля в Соединённых Штатах, как им положено, их религия и их вера могли бы вырасти на нетронутой почве, незагрязнённой никем другим.

И все же в книге Судей мы видим прямо противоположное. Они были заражены, не изгнали людей, и из-за этого были трагические последствия. Вторая тема, которую я хотел бы рассмотреть, — это разговор об отступничестве, но есть и обратная сторона — Божья верность.

Поэтому снова и снова отступничество Израиля рассматривается как причина угроз. Мы видим это во введении, главах 1 и 2. Мы видим это снова и снова, когда следующий судья говорит, что Израиль отвернулся, и Бог позволил им перейти в руки того, кем бы ни был следующий враг. Но в каждом случае, когда бы люди ни взывали к Богу, Бог был верен и поднимал следующего судью, чтобы избавить людей.

Итак, Бог действительно в некотором смысле выступает героем книги. Он действовал от имени Израиля, несмотря на его неверный характер. И как ни печально, но большинство судей сами олицетворяли это отступничество.

Судьи по большей части не были образцами добродетели. У нас есть несколько блестящих примеров, противоречащих этому, но иногда кажется, что сами судьи, отдельные судьи, являются в такой же степени частью проблемы, как и частью решения. Итак , я думаю, что в лицах судей мы видим неоднозначную картину.

Вероятно, двое из самых известных судей — Гедеон и Самсон. И Гидеон начинает очень хорошо. Вначале он поступает правильно, но в конце концов он подрывает свое пребывание в качестве лидера, потому что делает ефод и становится ловушкой для себя и своей семьи.

Самсон представляет собой великую силу для военного избавления от филистимлян, но его собственная нравственная жизнь далека от добродетельной, и мы посмотрим на это, когда доберемся до жизни Самсона. Раз уж мы здесь, я думаю, что здесь самое время поговорить об этом. В Новом Завете упоминаются некоторые судьи.

В Послании к Евреям есть знаменитый отрывок, о котором большинство из вас знает. В 11-й главе Послания к Евреям есть, так сказать, Зал Веры, список героев веры. И в стихе 31 упоминается Раав-блудница.

О ней мы говорили на лекциях по книге Иисуса Навина. Но затем в стихе 32 упоминаются четверо судей из книги Судей. И поэтому автор Послания к Евреям говорит: Евреям 11, стих 32: И что еще мне сказать? У меня не было времени рассказать о Гедеоне, Вараке, Самсоне, Иеффае, Давиде, Самуиле и пророках.

Итак, все происходит быстро. Но здесь, в 11-й главе Послания к Евреям, упоминаются четверо из 12 судей, и это были те, стих 33, которые верою побеждали царства, осуществляли правосудие, получали обещания, заграждали уста львов, угашали силу огня, избегали края меч, сделались сильными из слабости. Итак, здесь есть целый список вещей, в которых говорится, что эти герои, эти четыре судьи, Давид, Самуил, а также пророки, сделали все эти вещи.

И это ставит их на высокий пьедестал. Я считаю, что Книга Судей представляет большинство этих судей в гораздо более негативном свете. Он не уклоняется от того, чтобы сказать, что они сделали некоторые положительные вещи, но также не уклоняется от демонстрации их недостатков и изъянов.

Так как же нам объединить эти две точки зрения? И я бы сказал, что, по сути, автор Послания к Евреям, возможно, фокусируется на своего рода окончательном суде над этими людьми, на том, что с течением времени они исполнили волю Бога и так далее. Но автор книги «Судьи» сосредотачивается на некоторых недостатках, чтобы подчеркнуть иную точку зрения, которую он пытается донести. Давид, конечно, дело не только в судьях, но и сам Давид потерпел впечатляющую неудачу в деле Вирсавии и ее мужа Урии.

И все же окончательный вердикт Писания таков: он был человеком по сердцу Бога. Он был человеком, сочинившим большое количество псалмов. Итак, вердикт по Дэвиду положительный, даже несмотря на некоторые недостатки.

И я думаю, мне пришлось бы указать на очевидное: если для включения в главу о Зале Веры требованием является отсутствие у вас греха, то это будет очень короткая глава. Ни один известный нам в Библии персонаж, кроме самого Иисуса, не соответствовал бы этому. Итак, автор Послания к Евреям пытается изложить иную точку зрения, чем автор Судей.

Автор «Судей» пытается показать, как, к сожалению, даже сами лидеры были унижены во многих существенных отношениях. Еще одна тема, я бы сказал, в Книге Судей — это взгляд на монархию, как мы уже упоминали, как часть большой темы. Мы будем развивать это дальше, когда будем рассматривать конкретные отрывки, поэтому мы будем развивать это в конце.

Последние две вещи, о которых я хочу поговорить во вводном разделе: во-первых, а как насчет самой должности судьи? Что они делали? Кто были судьями? Что это были за люди? Какова была, так сказать, их должностная инструкция? Сегодня мы думаем о судьях как о строгих фигурах в черных мантиях в зале суда или видим наших любимых судей по телевизору, судью Джуди или кого-то в этом роде. Но что делали судьи в Книге Судей? В книге Судей, глава 4, есть важный текст, который показывает нам кое-что на эту тему. Если вы вместе со мной обратитесь к книге Судей 4, то в этой главе рассказывается о Деворе и Вараке. У них конфликт с хананеями, и Бог дает победы и так далее.

Но давайте посмотрим на Судей 4, стихи 4 и 5. Там сказано: Девора, пророчица, жена Лапидота, судила в то время Израиль. Итак, Дебора — судья, и что она делала, когда судила? Итак, в стихе 5 говорится: « Она сидела под пальмой Деворы между Рамой и Вефилем на горе Ефремовой, и народ Израиля приходил к ней на суд». Так что здесь действительно звучит так, будто она судья в том смысле, каким мы думаем в 21 веке.

Тот, к кому приходят люди, она выносит приговоры и так далее. Но в оставшейся части этой главы мы также видим, что она берет на себя ведущую роль в конфликте и битве против Иавина, царя Асора, и Сисары, полководца, и в их победе над хананеями. Итак, для большинства остальных судей вы не видите этой юридической функции.

Мы не видим эту функцию судьи так, как мы о ней думали. Что касается большинства судей, какой контекст мы о них знаем, по крайней мере, судей, о которых у нас есть реальные истории, есть 12 судей, есть 7 судей, у нас есть какая-то история о том, что они делали, 5 что касается судей, их называют второстепенными судьями, и там просто сказано, что они судили Израиль столько лет, вот и все. Один-два стиха.

Но из судей, о которых мы знаем больше, их семерых, их основной функцией была функция военного избавителя. Есть цикл, о котором мы уже упоминали вскользь, когда Израиль впал в грех, отвернулся от Бога, Бог в Своем гневе отдал их в руки какого-то врага, они были угнетены, они были подчинены на какое-то время, они взывали к Богу об избавлении, Бог воскресил следующего судью, судья освободил их, а затем земля отдыхала 40 лет, 80 лет или сколько угодно, а затем цикл начинается снова. Но в основе судей были военные избавители или спасители.

Мы, конечно, видим это на примере Самсона, мы видим это на примере Гедеона и большинства других главных судей. Итак, когда мы думаем о Книге Судей, первое, о чем вам следует подумать, это не идея о том, что кто-то в зале суда с молотком или сидит под пальмой и принимает решения, это скорее военный избавитель, который должен вести людей. Наконец, я хочу поговорить о введении к книге, и если у вас есть мой план, вы увидите, что я сделал: я назвал главу 1, стих 1, главу 3, стих 6 корнями отступничества Израиля. , и здесь на самом деле двойное введение: от главы 1, стих 1 до главы 2, стих 5, а затем от 2, 6 до 3, 6, и это своего рода дублирование.

И я хочу поговорить, особенно о первом, о месте и функции первого знакомства с Джошуа. Итак, давайте посмотрим на 1 главу. Там сказано: После смерти Иисуса Навина народ Израиля вопросил Господа: кто первый пойдет нам против хананеев, чтобы сразиться с ними? Итак, заметьте, в хронологическом порядке это произойдет сразу после окончания событий в Иисусе Навине, и лидер не назначен. Людям приходится спрашивать, кто будет лидером, и Бог отвечает: ну, это будет Иуда.

Я думаю, это важно, потому что, помните, еще в Бытие 49 есть обещания, данные Иудее, что ваши братья поклонятся вам. Иуда собирается занять видное место среди колен, и мы видим это здесь. Мы видим это гораздо позже, когда благочестивые цари происходят из рода Иуды, Давида и его потомков.

Итак, это начало известности этого племени. Мы видели в книге Иисуса Навина, что земельный надел Иуде – величайшему из всех колен, Иисус Навин, глава 15. И там рассказывается и упоминается Симеон, его брат.

Симеон оказывается частью территории Иудеи. Итак , сейчас наблюдается сильный контраст, когда мы начинаем видеть конфликт или контраст между мирным финалом Джошуа и более воинственным характером происходящего здесь. Попутно мы упоминали, что в Иисусе Навине, похоже, происходят полные завоевания.

В 10-й главе Иисуса Навина говорится, что, когда они завоевали эту землю, они не оставили в живых ничего. В конце 11-й главы тоже говорится нечто подобное. Но в этой главе, особенно начиная со стиха 19 и последующих, или 18, Иуда захватил Газу с ее территорией, Ашкелон и так далее.

Но в стихе 19 он не мог изгнать жителей равнины, потому что у них были железные колесницы. Итак , вот железная монополия, которая, похоже, находится в руках врагов Иуды, хананеев. В стихе 21 говорится, что народ Вениамина не изгнал иевусеев, живших в Иерусалиме.

Такие вот дела. Итак, здесь есть неполное ощущение завоевания, тогда как там оно более полное. Но если мы внимательно прочитаем у Иисуса Навина, то, конечно, там есть аналогичные упоминания об этом.

Сам Иисус Навин уже предвидел, что есть места, где завоевание еще не завершено. Итак, наконец, я хочу взглянуть на вторую главу Книги Судей, следующий раздел, первую часть второго введения, то есть главу 2, стихи с 6 по 10. Итак, давайте еще раз прочитаем главу 1, стих 1.

После смерти Иисуса Навина народ Израиля вопрошал Господа и так далее. Но теперь взгляните на главу 2, стих 6. Там говорится, что, когда Иисус Навин отпустил народ, каждый народ Израиля пошел в свое удел, чтобы завладеть землей. Люди служили Господу во все дни Иисуса Навина, во все дни старцев, переживших Иисуса Навина, видевших великие дела.

Стих 8: Иисус Навин, раб Господень, умер в возрасте 110 лет. Похоронили его в родном городе. Стих 10, и все то поколение также собралось к отцам своим и так далее.

Здесь становится ясно то, что мы видели в книге Иисуса Навина. Помните, у Иисуса Навина сказано, что народ следовал за Господом во все дни Иисуса Навина и во все дни старцев, переживших их. Но здесь, в стихе 10, говорится, что все это поколение собралось к своим отцам, и восстало после них другое поколение, которое не знало ни Господа, ни дела, которое Он совершил для Израиля.

Итак, бац, сразу же, вскоре после смерти Джошуа, наступило время отступничества. Но вопрос в том, что здесь происходит? Потому что Джошуа, кажется, умирает дважды. В 1-м стихе главы 1 говорится, что после смерти Иисуса Навина люди пришли в Израиль.

Затем Джошуа внезапно снова жив. В главе 2, стих 6 он отпускает народ и умирает позже в этом отрывке. Стих 8. Я считаю , что глава 2, стихи с 6 по 10 — это воспоминания.

По сути, это отрывок, почти копия из 24-й главы книги Иисуса Навина. Уведомление о смерти Джошуа. И это своего рода автор книги Судей помещает это здесь, чтобы сказать: давайте вспомним конец этого и то, как это формирует основу для того, что здесь происходит.

Итак, дело не в том, что Джошуа не умирает дважды. И многие критически настроенные ученые, конечно, сказали: «Ну, это еще один пример противоречий в Библии». Но мне кажется, что это намеренно помещено сюда, чтобы подготовить почву для того, что произойдет в следующей части книги.

По сути, это всего лишь небольшой ретроспективный кадр, который поможет нам это увидеть. Итак, на этом мы закончим введение в Книгу Судей. А затем, на следующих лекциях, мы перейдем к самой книге.

Это доктор Дэвид Ховард в своем учении по книгам Иисуса Навина через Руфь. Это занятие 22: Знакомство с судьями.