**تيد هيلدبراندت ، تاريخ العهد القديم ، والإضاءة ، واللاهوت ، المحاضرة 16**حقوق النشر © 2012 ، تيد هيلدبراندت

 هذا هو الدكتور تيد هيلدبراندت في مقرره في العهد القديم التاريخ والأدب واللاهوت ، المحاضرة رقم 16 ، عن بلعام وكتاب العدد وتجديد العهد ومفاهيم الأرض في سفر التثنية.

**أ. معاينة الاختبار** [0: 00-2: 28]

 C معشوقة ، لنبدأ. سأقوم بتمرير أوراق الحضور هذه. ليوم الخميس ما الذي تعملون عليه يا رفاق؟ سفر القضاة وراعوث. لا يوجد *ابانا ابراهيم* . هناك مقال وبعض آيات الذاكرة. المقال ، آيات الذاكرة ، القضاة ، وراعوث ، تعرف على القصص وكل ذلك. لذلك سيأتي ذلك يوم الخميس.
 اليوم ، سننهي سفر الأعداد وندخل في سفر التثنية ، وبعد ذلك سيكون لدينا فصل آخر عن سفر التثنية. أعتقد أن هذا هو المكان الذي نحن فيه. مرحبًا بكم في فصل العهد القديم ، ودعونا نتحدث عن الصلاة ، ثم ندخلها.

 *أبي ، نشكرك على الخير الذي قدمته لنا وخاصة في نيو إنجلاند في الخريف ، إنه لأمر مدهش الجمال الموجود في الخارج. أيها الأب ، لقد أعطيتنا عيونًا لنرى العديد من ألوان الأوراق تتغير. لقد منحتنا أنوفًا لشم روائح السقوط الرائعة ، والإبر المتساقطة ، وآذانًا للسمع والصداقات في هذا الحرم الجامعي لمشاركتها. نشكرك على خيراتك العديدة حيث امتدت نعمتك إلينا كل يوم. نشكرك على الطريقة التي تعاملت بها مع بني إسرائيل وقمت بتأديبهم ولكنك أدخلتهم في حبك المخلص إلى حظيرتك. نشكرك على أنك الراعي العظيم لإسرائيل ، وأنك تحب خرافك ونحن أيضًا خرافك ، أيها الأب ، خراف مرعيك. نشكرك على المسيح ، راعينا العظيم ، الراعي الصالح ، وباسمه نصلي ، آمين.*

 حسنًا ، دعنا نقفز. سوف نمر عبر هذا لأن الفصل الآخر أمامنا قليلاً. لذلك سوف نتحرك نوعًا ما خلال هذا بسرعة أكبر.
 **ب- دروس الأعداد** [2: 29-7: 48]

 في المرة الأخيرة التي كنا نتحدث فيها عن سفر الأرقام وكنا نعمل مع نقاش الإرادة الحرة / الأقدار حول ما إذا كان يمكن لله أن يغير رأيه وما إذا كان قد غير رأيه عندما قال إنه سيقضي على إسرائيل ، صلى موسى ثم 8 الآيات فيما بعد ، لا يدمرها كما قال هناك في البداية. هناك دروس معينة من سفر الأعداد أريد أن أكملها. هذا ما أراه من سفر العدد: يمكن لشخص واحد أن يحدث فرقًا. موسى يصلي فتنقذ الامة. لذلك يمكن لشخص واحد أن يحدث فرقا. موسى يصنع فرقا للشعب.
 الصلاة تغير الأشياء. الصلاة مهمة. أنا لا أرى الصلاة على أنها مجرد شيء نقوم به لطاعة ما أوصانا الله به حتى نصلي فقط للطاعة. لكن لا ، نحن نصلي لأن لدينا أشياء في قلوبنا. نريد من الله أن يتفاعل معنا بطريقة معينة. صلى موسى وتراجع غضب الله ورضخ الله. *نحم* - رضخ عما كان سيفعله. لذلك هذا مهم.
 في سفر العدد ، لديك تناقض بين عدم إيمان إسرائيل (يريد إسرائيل دائمًا العودة إلى مصر ، وإسرائيل تشتكي دائمًا إلى الله) ، والله الأمين. لذلك يظهر الله على أنه أمين ويظهر أن إسرائيل غير مؤمنة. يتناقض عدم إيمان إسرائيل مع أمانة الله. هذا موضوع كبير آخر في كتاب الأعداد هنا.
 الغفران والنتائج: نحن في سفر العدد ويقول الله "لقد سامحتهم يا موسى كما طلبت مني." ومع ذلك لا تزال هناك عواقب. إنه شيء مثير للاهتمام ، المغفرة ولكن لا يزال من الممكن أن تكون هناك عواقب - 40 عامًا في البرية.
 هذا هو رد على أحد الأسئلة التي كنا نتصارع معها في النهاية: هل الله ديناميكي أم ثابت؟ ما حاولت أن أقترحه في سفر الأعداد وفي أماكن أخرى من العهد القديم هو أن الله ديناميكي وليس ساكنًا. يتفاعل مع قومه ، يتنقل ذهاباً وإياباً ويستمع إلى صلاة موسى ويتفاعل معها. إنه متفاعل نسبيًا مع موسى ومع الناس. يستجيب الله (أعتقد أن هذه طريقة أخرى لقول ذلك). إنه ليس فقط البادئ الذي يقول ، "سأفعل ذلك بهذه الطريقة ، لأنني قررت أن أفعل ذلك بهذه الطريقة ، وهذه هي الطريقة التي سأفعلها." يستجيب لتفاعلهم.

الشكوى مقابل الرثاء: لقد ميزنا بين الشكوى والرثاء. اسمحوا لي فقط أن أقوم بهذا التمييز مرة أخرى. لست متأكدًا من أنني كنت واضحًا حقًا في ذلك في المرة الأولى. يمكن للشكوى والرثاء استخدام نفس الكلمات بالضبط. أنت تعلم ، "إلهي ، إلهي ، لماذا تركتني؟" "إلى متى يا رب تنساني إلى الأبد؟" يمكنهم استخدام كلمات قوية جدًا ، لكن الشكوى هي حركة بعيدًا عن الله تقول في الأساس ، "يا إلهي ، إلى متى ستنسىني؟ أنا خارج هنا ، لا أريدك بعد الآن ". لذا فإن الشكوى هي الابتعاد عن الله بالتعبير عن تلك الكلمات. الرثاء هو صراع مع الله ، قائلا: "يا الله ، أرجوك ..." ، "إلهي ، إلهي ، لماذا تركتني ؟ " ("لا تتركني!"). لذا فإن النحيب هو حركة تجاه الله ، والشكوى هي الابتعاد عن الله ، وغالبًا ما تستخدم نفس الكلمات. إنها كلمات قوية جدًا ، لكن إحداهما تبتعد والأخرى حركة نحو.

هذه بعض الموضوعات الكبيرة التي أراها في سفر الأرقام ولهذا أحببت كتاب الأعداد. أعتقد أنه كتاب لاهوتي للغاية وله الكثير ليعلمنا إياه. الآن ها هي واحدة من المفضلة من كتاب الأرقام: هذه عجلة حمراء. الآن تقول ، " هيلدبراندت ، هذه ليست بقرة." من المفترض أن تكون صورة بقرة حمراء. آسف ، هذا أفضل ما يمكنني فعله. إنها بقرة حمراء ، لكنها من تكساس. الآن تقول ، "لماذا تنزل على هذه البقرة الحمراء؟" إسرائيل ، عندما يريدون تطهير شيء ما ، فإنهم يبدأون بأشياء لم يتم تطهيرها. كيف ينظفون الأشياء؟ أنت تطهر بالماء وتنظف بالدم. على سبيل المثال ، إذا كان اليهود سيبنون المعبد الثالث (من المحتمل أن تكون الحرب العالمية الثالثة بسبب وجود مسجد فوق تلك المنصة أو ضريح على قمة قبة الصخرة) ، ولكن إذا قام اليهود ببناء هل يجب أن يكونوا قادرين على تنقية الأدوات الموجودة هناك؟ لديهم الآن شمعدان ذهبي ارتفاعه سبعة أقدام ونصف ، لقد رأيته بعيني. الشمعدان الجيد الذي يبلغ ارتفاعه سبعة أقدام ونصف جاهز للمعبد الثالث. ما يحدث؟ وافق عليه الحاخامات ، ولكن هل يجب تنقيته بدم بقرة حمراء؟ هل تعلم أنه في إسرائيل ، هذا يخرج من الأعداد ، الفصل 19 ، الآن بعد أن أصبح لديهم بقرة حمراء؟ لديهم بقرة حمراء في إسرائيل الآن ؛ إنه في الجليل. هل من المهم بالنسبة للشعب اليهودي أن يكون لديهم بقرة حمراء؟
**جيم بلعام: مقدمة** [٧: ٤٩-١٣: ٢٢]

 الآن بلعام - أحب اسم هذا الرجل. إنه نوع من المشؤومة. لماذا استأجر الموآبيون هذا بلعام؟ هذا هو عدد الإصحاحات 22-24 وهذه بعض المقاطع الشهيرة. ربما سمعت عن بلعام من قبل. لماذا أراد الموآبيون أن يستأجروا بلعام؟ ما علاقة Og و Sihon بها؟ عوج - تخيل تسمية ابنك ، الطفل يذهب إلى المدرسة ، "مرحبًا ، أنا عوج ." كان ملك الاموريين وكذلك سيحون . إسرائيل تمحو هذين الملكين. وما علاقة ذلك ببلعام؟ القصة لا تربطها علاقة جيدة إذا كنت لا تعرف بعض الجغرافيا. كان عوج وسيحون من الملوك الأموريين الذين دمرهم إسرائيل. ما علاقة ذلك باستدعاء بلعام من بلاد ما بين النهرين؟
 لماذا أرسل بالاق ( بالاق ملك موآب) كل الطريق إلى بلاد ما بين النهرين ليحصل على بلعام ، لاعب محترف؟ هل تعرف ما هو المؤشر ، المؤشر المحترف؟ المؤشر: يومض نوعًا ما على شاشتك ويصعد لأعلى ولأسفل. لا ، هذا هو الرجل الذي يدفع له مقابل اللعنة. لقد كان نبيًا دُفع مقابل لعن الناس. لماذا أرسلوا كل الطريق إلى بلاد ما بين النهرين؟ ألم يكن للملك مؤذوه المحترفون؟ لماذا أرسلوا كل الطريق إلى بلاد ما بين النهرين؟ اريد ان انظر الى هذا السؤال. هل كان الاسرائيليون هم الوحيدون الذين عرفوا يهوه؟ لم يكن الإسرائيليون الوحيدين الذين عرفوا أن يهوه هو إلههم. لقد رأينا ملكيصادق بالفعل ، وأريد أن أقترح أن بلعام عرف يهوه الله. بلعام يعرف يهوه الله. إنه نبي أجنبي من بلاد ما بين النهرين ، ويعرف يهوه (يهوه).
 بعد قولي هذا ، هذه هي الخريطة. ما مع هذه الخريطة؟ هنا بلاد موآب. هذا واد. يبلغ عمقها حوالي 3000 قدم. هو تقريبا واضح مثل جراند كانيون. أنت تمشي وهي تنخفض بشكل مستقيم لحوالي 3000 قدم. إنه واد يبلغ ارتفاعه 3000 قدم يمثل حدودًا. بين الوادي ارنون ووادي \_ زرد بلد موآب. من هو أسفل Zered ؟ تحت Zered ادوم. من نسل ادوم؟ نسل عيسو. ما هو لون عيسو؟ أحمر. ما لون الصخور التي هبطت في ادوم؟ أحمر. يوجد هنا مكان يسمى البتراء - صخور البتراء الحمراء. يوجد نسل عيسو.
 موآب هنا. موآب "من أبا". من نسل موآب. هل يتذكر أحد لوط؟ تذكر لوط وبناته في الكهف؟ لقد أنجبوا موآب - "من أبي". بالمناسبة ، أنتم يا رفاق تقرأون هذا الأسبوع عن امرأة موآبية. ما اسمها؟ راعوث. هذا يحدث هنا راعوث موآبية . إنه من نسل لوط. هذا عيسو وهذا لوط. عمون هو آخر من نسل لوط. موآب وعمون هل لهما صلة بإسرائيل؟ موآب وعمون (هؤلاء من نسل لوط) مرتبطان بإسرائيل.
 هل سمح الله لإسرائيل بمهاجمة موآبيين وعمون؟ لا لم يفعل. جاء الإسرائيليون حول أدوم هنا وصعدوا طريق الملك السريع هنا ولا يمكنهم مهاجمة موآب ولا يمكنهم مهاجمة عمون. هؤلاء هم إخوانهم. لقد جاءوا إلى هنا ، لكن من هنا؟ الأموريون. الأموريون هم من الغرب ، لذلك اقتحم الإسرائيليون هنا وهزموا سيحون وعوج ، ملوك الأموريين. إنهم يستولون على هذه الأرض هنا. أين سيموت موسى؟ سيموت موسى هنا على جبل نيبو. هل يتذكر أحد كيف صعد إلى الجبل وأراه الله أرض إسرائيل من جبل نيبو. يطل على الأرض. بالمناسبة ، أريحا هنا. لذلك سيقومون بالعبور والاستيلاء على أريحا. سيموت موسى هنا. ثم استقر إسرائيل في أرض سيحون هذه . لماذا يخاف ملك موآب من اسرائيل. لأنهم احتلوا للتو سيحون وعوج ، ويخشى الموآبيون الآن أن الإسرائيليين سوف ينزلون جنوبًا على هذا النحو . لذلك أراد ملك موآب أن يلعن بلعام إسرائيل. بلعام سيصعد الى هنا وسوف يلعن اسرائيل. سوف يأتي من بلاد ما بين النهرين ، وسوف ينزل إلى موآب ، وسوف يدفع له موآب مقابل أن يلعن إسرائيل. سيتم توطين إسرائيل هنا. هذا نوع من جغرافية هذا الوضع مع بلعام.
**شخصية د. بلعام: هل هو جيد أم سيئ؟** [13: 23-20: 54]

 والآن ما هي أشهر قصة مع هذا الشاب بلعام؟ هل بلعام جيد أم سيء؟ فعلا في سفر العدد هل كان بلعام حسنًا أم سيئًا؟ في سفر الأعداد أريد أن أقترح عليك أنه جيد جدًا. في الواقع هو يعطي أربعة أوراكل. هل تنبأ بلعام من الله أربع مرات قائلاً بالضبط ما قاله الله له أن يتنبأ؟ نعم ، إنه جيد ولكن بعد ذلك قال بعضكم ، "لا ، إنه سيء." الجواب أن بلعام هو يهوذا في العهد القديم. بالمناسبة ، هل كان يهوذا صالحًا أم سيئًا؟ حسنًا ، قد تقول ، "خان يهوذا يسوع. كان يهوذا سيئا ". ولكن انتظر دقيقة ، قبل أن يصبح يهوذا سيئا ، هل كان يهوذا صالحًا؟ هل كان يهوذا أحد الرسل الاثني عشر الذين أرسلهم يسوع ليصنعوا المعجزات باسمه؟ في متى 10 ، أرسل يهوذا وأعلن إنجيل يسوع المسيح وعمل المعجزات باسم يسوع. بالمناسبة ، هل تتذكر عندما قال يسوع ، "سوف يخونني أحدكم"؟ كلهم نظروا حولهم وهل شك أحد منهم في يهوذا؟ لا لم يفعلوا. لذا فإن ما أقوله هو أن يهوذا كان أحد الرسل الاثني عشر ثم أصبح سيئًا. بلعام يشبه ذلك كثيرا. إنه جيد ثم يصبح سيئًا. سنرى هذا التغيير فيه. يتم تصويره على أنه قديس وخاطئ في نفس الوقت. يصور في العهد القديم على أنه جيد إلى حد كبير.
 دعني أقرأ لكم بعض العبارات التي قالها بلعام في العدد ، الفصل 22. يقول العدد 22: 8 هذا ، "اقضوا الليلة هنا ،" قال لهم بلعام ، وسأعيد لكم الإجابة التي أعطاها لي الرب. "" نزولاً إلى الآية 13 ، "في صباح اليوم التالي قام بلعام وقال لرؤساء بالاق : ارجع إلى بلدك ، لأن الرب قد رفض أن يسمح لي بالذهاب معك." هل بلعام أمين لما قاله الله له ؟ نعم هو كذلك. هو لن يذهب.
 ما يحدث؟ بالاق ، ملك موآب ، أرسل المزيد من الرجال فخرجوا إليه وطلبوا منه أن ينزل مرة أخرى. والآية 18 تقول هذا ، "لكن بلعام أجابهم:" حتى لو أعطاني بالاق قصره الممتلئ بالفضة والذهب ، فلا يمكنني أن أفعل شيئًا كبيرًا أو صغيرًا لأتجاوز أمر الرب إلهي. "هل بلعام أ. عابد الرب؟ من المؤكد أنه هو. يقول ، "لا يمكنني فعل ذلك حتى من الذهب أو الفضة."
 بالمناسبة ، هذا يشكل أكبر توتر في حياة بلعام. هذا هو التوتر الأكبر: المال أو عمل كلمة الله. أعلن كلمة الله أو اسع وراء المال الذي سيكون التوتر الذي يشعر به بلعام. سيكون مخلصًا لكلمة الله ، ويعطي أربعة أقوال لننتقل إليها.
 الآن تقول ، "انتظر لحظة ، لكنني اعتقدت أن بلعام كان رجلاً سيئًا؟" نعم ، إنه رجل سيء. إذا انتقلت إلى يهوذا في العهد الجديد ، الآية 11. بلعام مدرج في قائمة المرتدين العظماء في كل العصور. كان يُنظر إلى بلعام على أنه بنديكت أرنولد ، أو لي هارفي أوزوالد ، أو أي شخص من هذا القبيل. يهوذا هو مثال كلاسيكي من الكتاب المقدس. بلعام مذكور مع يهوذا والأشرار ونفس الشيء يحدث في سفر الرؤيا. يُنظر إلى بلعام على أنه خائن. هذه هي الكلمة التي أريدها ، "خائن". يُنظر إلى بلعام على أنه خائن خدم الله في البداية ثم ابتعد عنه. في العهد الجديد ، سيكون رجلاً سيئاً رئيسياً. هل عرف بلعام الله؟ نعم لقد فعلها. لدينا هنا تصريح واضح مفاده أن بلعام يقول: "سأقول فقط ما يقوله لي الرب". لذلك كان يعرف الله ، لم يكن يهوديًا ، لكنه لا يزال يعرف الله.
 ماذا عن اسمه؟ انا احب اسمه. بلعام تعني المدمر. هذا الرجل ينزل ، اسمه يعني "المدمر". يبدو الأمر تقريبًا وكأنه لعبة ثلاثية الأبعاد على جهاز كمبيوتر أو شيء من هذا القبيل. الآن بينما أقول إن اسمه مضحك ، هل تدرك أنهم عثروا بالفعل على اسم هذا الرجل محفورًا على حجر من 800 قبل الميلاد. إنه من مكان يسمى دير الله في الاردن. من المثير للاهتمام أن أحداث بلعام تحدث في الأردن ووجدوا حجرًا عليه اسم بلعام من 800 قبل الميلاد في الأردن. تم العثور عليه عام 1967 وتم ترجمته لأول مرة عام 1976. هل هذا حديث إلى حد ما؟ الآن تحقق من هذا: هذا في الواقع اقتباس من هذه العلامة ، "مصائب سفر بلعام بن بعور ." بالمناسبة هل بلعام بن بعور بلعامنا. نعم هو كذلك. إذا كانت تقول "بلعام" فقط ، فقد يكون هناك أكثر من بلعام ، لكنها تقول "بلعام بن بعور " وهذا هو رجلنا. هل كان هذا هو بالضبط "الرائي الإلهي"؟ "كان هو الرائي الإلهي. أتت الآلهة إليه ليلاً ورأى رؤيا وفقاً لإيل الكلام. قالوا لبلعام بن بعور ... "ويستمر الأمر. هل هذا أمر لا يصدق أن لديهم بالفعل سجلات وهذه ليست مجرد حكايات خرافية؟ بعبارة أخرى ، هذا الرجل لديه حمار يتحدث ، يجب أن يكون هذا أسطورة مكونة ، أليس كذلك؟ هل كان الرجل حقيقيا؟ تم نحت الرجل على أنه حقيقي منذ 800 قبل الميلاد ، لذلك هذا أمر لا يصدق. لا تحصل غالبًا على هذا النوع من التأكيد وهذا أمر مذهل. بالمناسبة ، كان عليك الانتظار حتى عام 1967 حتى يتم العثور عليها وترجمتها في عام 1976.
 إن صراع بلعام الرئيسي هو ما إذا كان سيلتزم بكلمة الله أو ما إذا كان سيذهب بالمال. هذا سيكون توتره. بالمناسبة ، هل سيكون هذا بعض التوتر لدينا في مراحل مختلفة من حياتنا ، سواء كنا سنذهب من أجل المال أو نخدم الرب؟ هذا توتر كبير يشعر به الكثير منا.
**هـ. بلعام والحمار** [20: 55-26: 43]

 الآن قصة الحمار: هذا مقطع كلاسيكي. هل يتذكر أي شخص وجود التوتر؟ يقول الله: "حسنًا ، بلعام يمكنك الذهاب معهم". ثم ذهب معهم بلعام ، وفجأة جاء هذا الملاك مع سيف السيف الضوئي وهو على وشك أن يخلع رأسه. أنت تقول ، "انتظر لحظة يا إلهي ، أعتقد أنك قلت أنه يمكن أن يذهب ثم تحاول قتله؟ ما هذا؟ " الله يعطيك الاذن. إنه مثل الوالد الذي يتراجع عن كلمته أو شيء من هذا القبيل. ما الذي يجري؟ أعتقد أن ما يجري هو أن الله قال: "بلعام تذهبين" ولكن ما هو الشرط؟ "عليك أن تقول بالضبط ما أخبرك به." ربما فكر بلعام في رأسه ، "ربما يمكنني جني بعض المال من هذا. قال لي الله أن أقول هذا ، لكن ربما يمكنني أن أقول هذا الشيء الآخر حتى أتمكن من كسب بعض المال. ربما يمكنني الحصول على كعكتي وأكلها أيضًا ". أعتقد أن بلعام يلعب بهذه الأفكار وسيوقفه الله في مساراته ليحذره مرة أخرى ، "من الأفضل أن تقول بالضبط ما أقوله لك". لذلك أعتقد أن قصة الحمار موجودة لإبطاء القصة لتحذير بلعام من أن يفعل ما يقوله الله بالضبط.
 إذن ماذا يحدث للحمار؟ "قام بلعام في الصباح وشد على حماره" (هذا من الاصحاح 22 ، الآية 21) ، "وذهب مع رؤساء موآب. ولكن الله كان غاضبًا جدًا عندما ذهب ، ووقف ملاك الرب في الطريق لمقاومته. وكان بلعام راكبًا على حماره وخدامه معه. عندما رأى الحمار ... "
 الآن هناك تلاعب بالكلمات هنا. بلعام نبي ماذا يسمى النبي؟ النبي يسمى "الرائي". من يرى هنا؟ هل يرى الرائي الملاك أم يرى الحمار الملاك؟ على الرائي أن يرى الملاك ، ولكن من يرى الملاك؟ يرى الحمار ما لا يستطيع الرائي. هل ترى السخرية هناك؟ لا يستطيع الرائي أن يرى ولكن الحمار يرى. هناك تلاعب بكلمة "الرائي".
 "لما رأى الحمار ملاك الرب واقفًا على الطريق وبيده سيف مسلول ، حولت الطريق إلى حقل. ضربها بلعام لإعادتها إلى الطريق. ثم وقف ملاك الرب في طريق ضيق بين كرمين. بالمناسبة ، جدران الكرم مصنوعة من أي شيء؟ الصخور ، يصنعون جدرانهم من الصخور وهذه مشكلة. يوجد جداران لكروم العنب على كلا الجانبين. "فلما رأى الحمار ملاك الرب ، ضغطت بالقرب من الحائط ، وسحقت قدم بلعام عليه. لذلك ضربها مرة أخرى. ثم تقدم ملاك الرب إلى الأمام ووقف في مكان ضيق حيث لا يوجد مكان للالتفاف ، سواء إلى اليمين أو اليسار. فلما رأى الحمار ملاك الرب اضطجعت تحت بلعام فغضب وضربها بعصاه.
 ومن ثم ماذا حدث؟ الرائي لا يستطيع الرؤية والحمار يرى. ماذا يفعل الرائي؟ الرائي يتكلم بكلمة الله ، أليس كذلك؟ الرائي نبي. يتكلم باسم الله. من يتكلم هنا؟ "ففتح الرب فم الحمار ، فقالت لبلعام: ماذا فعلت بك حتى تضربني هذه ثلاث مرات؟" فاجاب بلعام على الحمار اصطدمت بي. إذا كان في يدي سيف ... "هل تحصل على السخرية من هذا؟ يقول بلعام: "لو كان في يدي سيف ..." فمن عنده سيف؟ الملاك الواقف أمامه. يقول بلعام: لو كان في يدي سيف لقتلك الآن. هل تفهم السخرية؟ هذا الملاك ذو السيف يقف هناك ، ويقول بلعام: " لو كان لدي سيف في يدي ، لقتلك الآن".
 " فقال الحمار لبلعام: ألست أنا حمارك الذي لطالما ركبته حتى يومنا هذا؟". "هل كنت معتادًا على فعل هذا بك؟" قال "لا". ثم فتح الرب عيني بلعام ... "(الآن يستطيع الرائي أن يرى)" ... ورأى ملاك الرب واقفًا على الطريق وسيفه مسلول. فخرّ وسقط على وجهه. " ما هو السؤال الذي يسأله ملاك الرب الآن؟ هذا جميل. هناك الكثير من السخرية. "سأله ملاك الرب: لماذا ضربت حمارك هذه ثلاث مرات؟" هذا هو نفس السؤال الذي طرحه عليه الحمار. فقال الحمار: "لماذا ضربتني ثلاث مرات؟ لقد أنقذت حياتك للتو ". ثم قال الملاك ، "يا بلعام ، لماذا ضربت حمارك هذه ثلاث مرات؟"
 بالمناسبة ، هل يهتم الملاك بالحيوانات؟ هل يهتم الله بالحيوانات؟ تحتاج إلى إلقاء نظرة على سفر التثنية أحيانًا فهو مثير للاهتمام حقًا فيما يتعلق برعاية الله للحيوانات. هنا يضرب الحمار ويقول الملاك "لماذا ضربت حمارك هذه ثلاث مرات؟ لقد جئت إلى هنا لمعارضتك لأن طريقك طائش أمامي. رآني الحمار واستدار هذه ثلاث مرات. إذا لم تكن قد ابتعدت ، لكنت بالتأكيد قتلتك الآن ، لكنني كنت سأجنبها.
 فقال بلعام لملاك الرب: إني أخطأت ... فتراجع بلعام وقال إنه سيفعل ما يقوله الله فقط. يتراجع بلعام عندما يرى هذا الملاك مستعدًا ليحلق رأسه. هذه هي قصة الحمار. هل تستطيع أن ترى كل السخرية هناك؟
 هذه قصة رائعة لأخبرها للأطفال؟ يحب الأطفال الحيوانات المتكلمة ، لذا فهذه قصة رائعة للأطفال. إنها قصة رائعة بالنسبة لنا أيضًا لأنه يقول له أن يكون مخلصًا. لذلك يرى الحمار أكثر من الرائي. ثم يتكلم الحمار أفضل من النبي. فتباطأ السرد ، محذرا بلعام لا تلاحق المال ، تلاحق الرب.
**ف. بلعام الأربعة أوراكل: أول أوراكل** [26: 43-28: 20] الآن سيعطي بلعام أربعة أقوال هنا. ما هي oracles؟ يعطي الأنبياء هذه القصائد القصيرة أو الأقوال التي يتحدثون فيها بكلمة الله. بلعام سوف يتكلم بكلمة الله. بالاق ، ملك موآب ، سيحصل على بلعام ليحاول الصعود والوقوف في مكان مرتفع بما يكفي لعنة إسرائيل. لذا سيحاول بالاق ، ملك موآب ، حمل بلعام على أن يلعن إسرائيل وسيحاول ذلك أربع مرات. إذن هذه هي الوحات الأربعة. يبدأ الوحي الأول في الفصل 23 ، الآية 7 ، وتحصل على هذا البيان: " جلبني بالاق من آرام ملك موآب من الجبال الشرقية. فقال تعال العن لي يعقوب. تعالوا تنددوا إسرائيل '' ثم يقول بلعام: كيف ألعن من لم يشتم الله؟ من يشتم؟ هل بلعام يلعن أم الله له سلطان اللعنة؟ يقول بلعام: لا أستطيع أن ألعن من لم يشتم الله. من لا يلعن الا الرب. يهوه هو الوحيد الذي يستطيع أن يلعن. لا أستطيع أن أشتم. " لذلك يقول بالاك ملك موآب ، "لقد أحضرتك طوال الطريق إلى هنا ولن تلعنهم من أجلي." فنزل الوحي الأول ولا يلعن بلعام. بدلاً من أن يلعن إسرائيل ، يباركهم.
**ج. بلعام الأربعة أوراكل: الوحي الثاني** [28: 20-36: 21] بالاق ، ملك موآب ، يحرك بلعام ويضعه في وضع مختلف ويضعه في "جبل الجواسيس" ثم ينزل بلعام بهذه العبارة. قال هذا المحراب: "قم ، بالاق ، واسمع. اسمعني يا ابن صفور . ليس الله رجلا فيكذب ولا ابن آدم حتى يغير رأيه. هل يتكلم ثم لا يتصرف؟ هل يعد ولا يفي؟ "هذه آية كلاسيكية جدًا لا يغيرها الله ، وفي الواقع ، إذا كنت تريد واحدة أخرى مثيرة للاهتمام ، فانتقل إلى صموئيل الأول ، الفصل 15 ، الآية 29. وهي تقول . "ومجد إسرائيل لا يكذب ولا يغير رأيه. لأنه ليس رجلاً حتى يغير رأيه. "هذا هو صموئيل الأول 15:29. إذن لديك هاتان الآيتان اللتان تقولان أن الله لا يتغير.
 هذا يثير تساؤلاً ، ألا نرى الله يتغير عندما قال إنه سيقضي على إسرائيل ثم صلى موسى وندم الله. إذن كيف تعمل مع هذا؟ كيف تتناسب مع هذا الذي لا يغيره الله عندما رأينا الله يتغير؟ رجع الله عما كان سيفعله. كيف تناسب هؤلاء معا؟ ما أريد أن أقترحه لكم هو أن الله حافظ على الوعد. إذا وعد الله ، فسوف يفي بوعده. لمن وعد الله؟ هل وعد الله إبراهيم؟ إسحاق؟ ليعقوب؟ هل رأينا الوعد؟ رأينا الوعد بالأرض والبذور والبركة. أعطيت لإبراهيم وتكررت لإسحاق ويعقوب حتى بني إسرائيل. كان هذا هو العهد الإبراهيمي الذي قطعه مع إبراهيم. الله يفي بوعوده. بالمناسبة ، هل سيتم الوفاء بالعهد الإبراهيمي بعد ألف عام؟ هل يفي الله بوعده على مدى ألف عام؟ ألفي سنة؟ نعم. يفي الله بوعوده ، وإن كان قد يستغرق ألفي سنة أحيانًا ، إلا أنه يفي بوعوده. شخصية الله هي أيضًا شيء آخر لا يتغير. شخصية الله: بره وعدله وقداسته ورحمته ورحمته ونعمته وغضبه. شخصية الله لا تتغير.
 هل كل مرة تتحدث فيها بوعد لشخص ما؟ هل سبق لك أن أخطأت عندما كنت تتحدث مع شخص ما؟ أنت تتحدث فقط ، لكن لا تقدم أي وعود. بالمناسبة ، هل هناك أوقات تقدم فيها وعودًا؟ متى يكون وقتًا كبيرًا في حياة الشخص عندما يقطع وعدًا كبيرًا؟ في حفل زفاف ، عندما تعد "في الخير أو الشر ، في المرض والصحة ،" حتى يفرقنا الموت ، إلخ. " هذه وعود كبيرة. يقدم الناس وعودًا كبيرة. هل يفي الناس بوعودهم دائمًا؟ هذا يميل إلى أن يكون مشكلة. هل يفي الله بوعوده؟ فهل نعد دائمًا أم أننا في بعض الأحيان نلعب ونتحدث مع الناس؟ هل نحن من أي وقت مضى ساخر؟ هل نقول عكس ما نعنيه بالضبط؟ نعم فعلنا. الآن هل هذا الشر ليكون ساخرا؟ لا ليست كذلك. هل يكون الله ساخرًا أحيانًا؟ هل يذكر احد النبي ايليا؟ إيليا ساخر. أنبياء البعل يقفزون ويقول إيليا ، "مرحبًا يا رفاق ، من الأفضل أن تصرخوا بصوت أعلى. بعل على القدر ولا يسمعك. اصرخ بصوت أعلى ، لا يمكنه سماعك ". هل إيليا يستهزئ بهم؟ هل يؤمن إيليا بالبعل؟ إيليا في الملوك الأول 18 لا يؤمن بالبعل. إنه يسخر منهم. إذن ما أقوله هو أن لدينا كل الأنواع المختلفة من الطرق التي يمكننا من خلالها التواصل؟ هل يمكننا أحيانًا التعبير عن ما نشعر به؟ الآن هل هذا وعد؟ حتى نتمكن من التعبير عن مشاعرنا ، ويمكننا التعبير عن التزاماتنا ووعودنا ، ويمكننا التعبير عن السخرية والنكات. هناك العديد من الطرق التي يمكننا من خلالها التعبير عن أنفسنا.
 ما أقترحه هو أنه إذا تمكنا من التعبير عن أنفسنا بطرق مختلفة ، فهل يمكن لله أيضًا أن يعبر عن نفسه بطرق مختلفة؟ عندما يعطيك الله وعدًا ، فإنه سيفي بوعده. لكن يمكن لله أيضًا أن يتواصل بطرق أخرى وليس كل ما يقوله بالضرورة وعدًا. في بعض الأحيان يتحدث فقط أو يفعل شيئًا مختلفًا. إذن فالله ينخرط في الإمكانات الخلاقة. أحيانًا تكون هناك احتمالات ، وأحيانًا يستكشف الله نفسه تلك الاحتمالات. هناك أقوال شرطية عند الله. يقول الله ، " إذا أطعتني ، فسيحدث هذا ، وإذا عصيتني ، فسيحدث هذا". هناك "إذا" مع الله. هناك أقوال شرطية عند الله. لذلك ، المستقبل ليس مغلقًا بالكامل.
 الآن تم إغلاق بعض الأشياء في المستقبل. سيولد المسيح في بيت لحم وكان محبوسًا (ميخا 5: 2). لكن هناك أشياء أخرى غير مقفلة وتعتمد على رد فعل الشخص أو تفاعله مع الله. أريد التخلص من مشكلة الإرادة الحرة / الأقدار. بالمناسبة ، هل من المقبول الاختلاف في هذا الفصل. الجواب نعم. لا أحد يعرف كيف يحل هذا. لقد أعطيتك كيف أفكر في الأمر ، لكن قد تفكر في الأمر بشكل مختلف ، وهو أمر جيد تمامًا. بعد أن انتهيت من التفكير في أنني قد حللت المشكلة ، أدركت كم أنا مجنون. ليس لدي أي فكرة عن شكل عقل الله. أنا أعمل مع الكتاب المقدس بأفضل ما أستطيع ، وهذا الكتاب هو كل ما لدي. يتخذ الأشخاص المختلفون مواقف مختلفة وأنا لا أقول إنني أعرف أكثر من أي شخص آخر. أنا أحاول فقط أن أتصارع مع المقاطع المختلفة. من المقبول الاختلاف على هذا.
 هل بعضكم من خلفيات مشيخية؟ إذا قلت "مصلح" هل تعرف الكلمة؟ هكذا نشأت في الواقع ، في تقليد كالفيني مُصلح. هل من أحد ويسليان؟ لا احد يفعل جيش الخلاص؟ جيش الخلاص وتقاليد ويسليان هم أكثر من مجموعات الإرادة الحرة. خلال حياتي ، هاجرت نوعًا ما أكثر من الإصلاح إلى جانب الإرادة الحرة . أنا لا أقول أن هذا صواب أو خطأ ، هذا هو المكان الذي أكون فيه بالضبط ، إلى حد كبير من دراستي للكتاب المقدس ، لكنني لست متأكدًا من أنني على صواب.
 الآن لتحويل التروس كليًا ، أريد التركيز على أقوال بلعام الأربعة. أعتقد أن هذه رائعة حقًا. يذكر بلعام هذا في الوحي الثاني ، في الآية 21. يقول بلعام: "لا يوجد سوء حظ في يعقوب ، ولا يوجد بؤس في إسرائيل. الرب الههم معهم. صراخ الملك بينهم ". إنه يوازي هذين الأمرين: يوازي ، "الرب إلههم معهم." مع "صراخ الملك بينهم". من هو ملك اسرائيل؟ الرب الههم ملكهم. لذلك يقول بلعام في هذا المقطع ، "لا أستطيع أن ألعنهم. الرب ملكهم. موسى ليس ملكهم. الرب هو ملكهم. هذا في الوحي الثاني.
**بلعام الأربعة أوراكل: أوراكل ثالث** [36: 22-38: 44] بالاك ثم تولى أوراكل ثلاثة. يهاجرون إلى مكان مختلف. اسمحوا لي أن أقرأ قليلاً من الوحي ، "... حلّ عليه روح الله." بالمناسبة ، هل يوجد روح الله في العهد القديم؟ نعم ، حلَّ روح الله على بلعام ، ونطق بكلامه. هنا الوحي ، "وحي بلعام بن بعور ، وحي من ترى عيناه بوضوح ، وحي من يسمع كلام الله ، ويرى رؤيا من سبحانه وتعالى يسجد ، وعيناه. مفتوحة. '' فسقط على الأرض وعيناه مفتوحتان ثم يتنبأ بهذه النبوءة. هذا ما يسمى "كلام منتشي". النبي سوف يتنبأ من الله فيقع على الأرض ، وعيناه مفتوحتان ، ويعطي هذه الرسالة من الله. إنه نوع من مثل (الآن هذا غريب جدًا) ، مذبوح في الروح. في الأيام الخوالي اعتادوا أن يقتلوا هذا الشيء بالروح ، وهذا نوع من هذا القبيل. ينزل الرجل ويعطي هذه النبوءة من الله أو شيء من هذا القبيل.
 لاحظ الآن ما يقوله في الفصل 24 ، الآية 7 عن الملك ، "يتدفق الماء من دلاءهم. سيكون لبذورهم ماء غزير. ملكهم سيكون أعظم من أجاج ... " أجاج ملك بشري. هل يقول ان الرب ملكهم سيكون اعظم من ملك بشري؟ سيكون هذا بيانًا غبيًا ، أليس كذلك؟ طبعا الله اعظم من اجاج . هل هذا يشير إلى ملك بشري؟ ملكهم يكون اعظم من اجاج . سترتفع مملكتهم ". إذن هنا في هذا الوحي الثالث ، لديك ملك بشري يُشار إليه ، ملك سيكون أعظم من الملك أجاج . إذن ما لديك في الوحيدين من بلعام هو أحد الوحي الذي يشير إلى الله كملك لهم ، ولديك محراب آخر يشير فيه إلى ملك بشري يكون أعظم من أجاج . فلديك هذين الملكين الذي يشير إليهما بلعام.
**أ. بلعام الأربعة أوراكل: أوراكل الرابع** [38: 45-41: 49] خمن ما الذي سيتحدث عنه في أوراكل أربعة؟ نعم ملك. في أوراكل الرابع جاء بملك ، وفحص هذا في الفصل 24 ، الآية 17 ، "أراه ، لكن ليس الآن ؛ أنا أراه ، لكن ليس قريبًا. " هل يقول بلعام أنه نبي؟ "أراه ، لكن ليس الآن ؛ أراه ، لكن ليس قريبًا. من يعقوب يخرج نجم. سيصعد صولجان من إسرائيل ". من عادة يحمل صولجان؟ ملك. الصولجان هو مجاز للملك. إنها شخصية كلام للملك. يقول: "… صولجان سوف يقوم من إسرائيل. يسحق جباه موآب ... "
 لكن لاحظ هنا أوجه التشابه بين "سيخرج نجم من يعقوب" و "سيصعد صولجان من إسرائيل". صولجان ونجم متوازيان. في أي مكان آخر في الكتاب المقدس (أعتقد أنه المكان الآخر الوحيد خارج سفر الرؤيا) يرتبط نجم وملك؟ نعم ، عند ولادة يسوع. هل حدث لك ما حدث عند ولادة يسوع؟ جاء المجوس. جاء المجوس. بالمناسبة ، من أين كان المجوس؟ كانوا من بلاد ما بين النهرين. من اين كان بلعام؟ بلاد ما بين النهرين. كيف عرف الحكماء أن يتبعوا هذا النجم ويذهبوا إلى أورشليم ويسألون ، "أين هو الذي ولد ملك اليهود؟" هل من الممكن (الآن هذا تخمين كامل من جانبي) ، أن أربعة أقوال بلعام (الذي من بلاد ما بين النهرين) عادت معه إلى بلاد ما بين النهرين وكان الحكماء يقرأون وحي بلعام؟ هل كان هذا الرجل لا يزال نبيًا مشهورًا بعد 600 عام [ca. 800 ب
ج] ، حتى عرفت هذه النبوءات؟ يرى المجوس نجمًا ويعلمون أن يذهبوا إلى القدس ليطلبوا ملك اليهود. لذا ما أتساءل عما إذا كان المجوس قد استخدموا هذا المقطع لمعرفة النجم الذي قادهم إلى صولجان في إسرائيل وهذا يشير إلى يسوع. هل هذا يربط بين الملك الإلهي والملك البشري؟ هذا كله تخمين. أحملها بيد مفتوحة ، لكن يبدو أنها تبدو منطقية بالنسبة لي. هذه نبوءة مسيانية رائعة عن يسوع ، نجم وصولجان. أنا فقط أتساءل عما إذا كان قد جاء من بلعام ليحصل على المجوس عند ولادة المسيح.
**ي. لماذا يُصوَّر بلعام إيجابياً في الأرقام؟** [41: 50-48: 45]

 والآن ماذا نعرف عن بلعام هنا؟ في الوحيدين الأولين ، كنت أحاول التعامل مع قضية التغيير ، ثم عدنا إلى الوحي الثاني والثالث والرابع هذه المرة ننظر إلى ما يقولونه عن الملك. بالمناسبة ، الوحوش طويلة ، حوالي 10 آيات لكل منها ولم أقرأ كل هذه الأوراكل. لماذا يصور بلعام بشكل إيجابي جدا في السرد؟ يبدو أن بلعام يعطي حتى نبوءة مسيانية في هذه الوحي العظيم.
 أعتقد أن ما يجري هو تناقض في النصوص. هناك تناقض بين خيانة إسرائيل وأمانة بلعام. بلعام ، شاعر أو نبي وثني ، أكثر إخلاصاً لله من إسرائيل. إذن هناك تناقض بين بلعام وإسرائيل. النبي الوثني هو أكثر إخلاصاً لله في هذه المرحلة.
 هل يمكنك النظر إلى أشخاص مختلفين بطرق مختلفة؟ هل الشخص سيء تماما؟ أنا شخصياً أعرف الرجل الذي لديه أكثر من عقوبة بالسجن مدى الحياة في ولاية إنديانا. يحمل الرقم القياسي في ولاية إنديانا بحوالي 11 حكماً بالسجن مدى الحياة. سأناديه باسمه الأول ، ديف. هو صديق لي. هل ديف رجل سيء تماما؟ هل قام ديف ببعض الأشياء السيئة حقًا؟ نعم لقد فعلها. لكن هل هو سيء تماما؟ لا هو ليس كذلك. أعرف قتلة متعددين ، والعديد منهم أصدقائي. نعم ، لقد فعلوا بعض الأشياء التي كانت سيئة حقًا ، ولكن هناك بعض الأشياء الجيدة هناك. هل تستطيع أن ترى بعض الخير في شخص سيء؟
 من ناحية أخرى ، هل يمكنك رؤية بعض السيئ في شخص جيد؟ ماذا عن والديك وإخوتك وأخواتك؟ هل تعرف كل الأشياء السيئة عن إخوتك وأخواتك؟ ما أقوله هو أنه يمكنك اختيار الطريقة التي تنظر بها إلى الشخص.
 تُروى قصة بلعام بإضاءة إيجابية على بلعام في البداية ، ولكن بعد ذلك تغيرت القصة. بالمناسبة ، عندما تتزوج ، هل زوجتك جيدة أم سيئة؟ هل زوجك جيد ام سيء؟ ما سوف تكتشفه هو أن زوجك أو زوجتك لديهما بعض الأشياء الإيجابية للغاية وبعض الأشياء السلبية للغاية. إذا ركزت على الأشياء الإيجابية فقط (كما في حالتي) ، فستعتقد أن زوجتك هي أروع شخص في العالم. ما هي الجوانب السيئة؟ ليس لديها أي جوانب سيئة. أقول ذلك لأنه تم تسجيل هذا على شريط ، فقد تزوجتها منذ 36 عامًا وأعلم أنها تعاني من مشاكل. هل لدي أيضا مشاكلي الخاصة؟ يمكنها أن تنظر إلى مشاكلي ويمكن أن يكون هذا هو كل ما تختار أن تراه. إذا واصلت النظر في المشاكل طوال الوقت ، ماذا يحدث لزواجك؟ يذهب إلى أسفل الأنبوب. ربما تكون أفضل شيء حدث لي في حياتي خارج يسوع المسيح. ما أحاول قوله هو أنك ترى المنظور الذي تأخذه؟ فكر في زميلك في السكن ، هل يمكنك التفكير بشكل سلبي أو إيجابي؟ يمكنك تدمير العلاقة إذا رأيت جانبًا واحدًا فقط من الأشياء.
 هذا ما فعله بلعام: في عدد 25 يقول: "بينما كان إسرائيل يقيم في شطيم ، بدأ الرجال ينغمسون في الفجور الجنسي مع النساء الموآبيات ، اللواتي دعوهن إلى الذبائح لآلهتهم". لذا فهي ليست فجورًا جنسيًا فحسب ، بل هي أيضًا فجورًا في سياق العبادة الوثنية. هذا ما فعلوه في الأيام الخوالي: جزء من العبادة كان الفجور. "أكل الناس وسجدوا أمام هذه الآلهة. لذلك انضم إسرائيل إلى عبادة بعل فغور . فحمي غضب الرب عليهم. الآن فجأة ، ستُلعن إسرائيل. لماذا ملعونة اسرائيل؟ لأنهم أخطأوا.
 هنا كيف نزلت على الأرجح. كيف لعنت اسرائيل؟ رفض بلعام أن يلعن إسرائيل بنفسه. رفض لأن الله أمره أن يقول بالضبط ما قاله له. لكن ، هل علم بلعام أن الطريقة الوحيدة لعنة إسرائيل هي جعلهم يخطئون؟ لذلك يُعتقد أن بلعام قال للموآبيين أن يضعوا نسائهم هناك لإغراء الرجال بعبادة هذه الآلهة الأخرى. سوف يخطئ إسرائيل ويدينهم الله. فقام بلعام بذلك. هل هذا حقا شرير؟ نعم ، وأقام بلعام ذلك. ترى القليل من ذلك في الفصل 25 وترى موت بلعام في الفصل 31. هذا بعد ستة فصول ، يقول إنهم قتلوا كل هؤلاء الناس كما أنهم "قتلوا بلعام بن بعور بالسيف " . فقبض اسرائيل على بلعام وقتله. تقول الآية 16: "هم الذين اتبعوا نصيحة بلعام وكانوا وسيلة لإبعاد بني إسرائيل عن الرب فيما حدث في فغور ، حتى أصابت الوباء شعب الرب". فأوصى بلعام هؤلاء الموآبيات بالخروج والإغواء. كان بلعام الرجل الذي يقف وراء ذلك. بلعام هو نوع من شخصية يهوذا. هل يسعى وراء المال أم كلام الله؟ ينادي بكلمة الله ، لكنه بعد ذلك يلاحق هذا المال ويقدم نصيحته أن يلعن إسرائيل. الله يلعنهم لأنهم أخطأوا. لماذا يصور بلعام بهذه الصورة الإيجابية؟ بسبب التناقض بين خيانة إسرائيل وإخلاصه. هذا هو سفر العدد.
**ك.مقدمة إلى سفر التثنية كتجديد للعهد** [48: 46-50: 36]

 الآن سنقفز من فوق ونلتقط سفر التثنية. سيكون كتاب التثنية هذا كتابًا ممتعًا للغاية. ينهي سفر التثنية أسفار موسى الخمسة أو التوراة (أسفار موسى الخمسة). سفر التثنية هو تجديد للعهد. ما هو تجديد العهد؟ يأتي الله إلى إبراهيم ويقطع معه عهدًا ويقول: "إبراهيم ، لقد آمنت بي ، سأعطيك الأرض ، وسأعطيك النسل. سوف يتكاثر نسلك كنجوم السماء وستكون نعمة لجميع أمم الأرض. " هل هذا عهد إبراهيم المكرر لإسحق ويعقوب؟ يطلق عليه "تجديد العهد" عندما ينتقل من جيل إلى جيل. في سفر التثنية حصلنا على انتقال جيل بين موسى وماذا؟ سيصل موسى إلى جبل نيبو المطل على أريحا لأن موسى لا يستطيع دخول أرض الموعد. بدلاً من ذلك ، سيريه الله كل الأرض. لا يستطيع عبور نهر الأردن وسيموت على جبل نيبو. سوف يدفنه الله ويعتني به. يجب على موسى أن يتخلى عن السلطة ويعطيها لجوشوا. سفر التثنية هو انتقال "العصا" من موسى إلى يشوع. الآن سيقول موسى ، "يا يشوع ، ها هو ما سيأتي في المستقبل. هذا ما ستكون عليه الأرض بالنسبة لك. لا يمكنني الذهاب إلى هناك ، لكن جوشوا ، ستأخذ الجيل القادم عبرك. سيكون هذا تجديدًا للعهد. بالمناسبة ، تحصل على نفس النوع من الأشياء مع إيليا وإليشا. لديك نبيان ، المرشد والمتعلم.
**الموضوعات الرئيسية لعلم التثنية: الوعد بالحيازة ، والاختبار للراحة** [50: 37-55: 16] الآن أواجه التغيير: أريد أن أنظر أولاً إلى سفر التثنية ولديه طريقة وجودية تقريبًا حول معناه الأكبر. حتى الآن في أسفار موسى الخمسة ، رأينا وعد الله. وعود الله ووعوده. لقد وعد إبراهيم ، ووعد لإسحاق ، ووعد ليعقوب ، ووعد لموسى. لكن هل يمتلك إبراهيم وإسحق ويعقوب؟ امتلك إبراهيم قطعة واحدة من أرض الموعد كلها. ماذا كان هذا؟ مغارة المكبيلة حيث دفن زوجته سارة. المكان الوحيد الذي كان يمتلكه في إسرائيل هو المكان الذي دفن فيه زوجته. حتى يومنا هذا ، يمكنك الذهاب إلى الخليل والذهاب إلى مغارة المكبيلة . أنا لا أوصي به. في آخر مرة كنت هناك ، قتلت امرأتان قبل نصف ساعة من وصولنا. إنه ليس مكانًا جيدًا حقيقيًا للذهاب إليه خاصة عندما لا تعرف ما تفعله. لكن في حبرون مغارة المكبيلة . إنه مكان مشهور للغاية على الرغم من أنه خطير للغاية اليوم.
 الاختبار مقابل الراحة. كان الإسرائيليون في البرية وكان وقت الاختبار. قالوا لا ماء ولا طعام ولا قيادة ولا لحوم للأكل. لذلك امتحنهم الله في البرية لمدة 40 سنة. الآن عندما يذهبون إلى أرض الميعاد ، هل سينتهي اختبارهم؟ سينتهي الاختبار ويقول الله أنهم سيختبرون الراحة. ينظر سفر التثنية إلى هذه الأرض ويقول ، "لقد خضعت للاختبار في البرية لمدة 40 عامًا. أنتم يا رفاق ستدخلون وستجدون الراحة. سيكون ذلك رائعا لكم يا رفاق. لن تحصل على الوعود فحسب ، بل ستمتلك ما وعد به إبراهيم وإسحاق ويعقوب. "
 عابر مقابل الدوام: أنتم يا رفاق طلاب جامعيون ، عابرون أم دائمون؟ في الواقع ، أنظر إلى بعضكم ، وربما "دائم". ألن يبدو هذا كأنه مطهر تقريبًا أن تكون محاصرًا في الكلية لبقية حياتك؟ ألن يكون هذا مثل *يوم جرذ الأرض* ؟ في الواقع ، إذا كنت تريد أن تحاصر في الكلية لبقية حياتك ، هل تعرف ماذا تفعل؟ أصبح أستاذا وهذا ما فعلته. الحقيقة الصادقة هي أن هذه بعض أفضل أيام حياتك. أعلم أن هذا يبدو غريبًا حقًا ، لكن أيام الكلية هذه هي بعض من أفضل أيام حياتك. ستنظر إلى الوراء وستفتقد هذه الأيام. عابر مقابل دائم. هل سافرتم وسافرتم وسافرتم من قبل؟ هذا الصيف ، ابني عاد لتوه من أفغانستان؟ انطلقنا لرؤية شقيقه. سافرنا بالسيارة لمدة 33 ساعة إلى دنفر ، كولورادو. بعد أن انتهينا من دنفر ، صعدنا إلى يلوستون وعبر أيداهو وكل هذا. لم نتمكن حتى من الحصول على بطاطس في أيداهو ، ما مدى مرض ذلك؟ سافرنا عبر ساوث داكوتا ، عبر مينيسوتا ، ويسكونسن لنقول مرحباً بالعم ديفيد. الآن يسافر إلى أفغانستان ويتم إطلاق النار عليه كل يوم تقريبًا. لقد عاد إلى أمريكا ونذهب في هذه الرحلة عبر البلاد. في مرحلة معينة ، هل أراد أن يكون عابرًا أم أنه أراد فقط أن يعود إلى المنزل؟ بدلًا من النوم في حفرة ، هل أراد فقط أن ينام في سريره؟ غير أن صفقة كبيرة؟ وكان ذلك صفقة كبيرة. لذا حيث ضربنا ويسكونسن وقال ، "أبي ، لقد سئمت السفر. انا فقط اريد الذهاب للمنزل. لنذهب إلى المنزل." لذلك سافرنا لمدة 26 ساعة متواصلة. أنا لا أوصي بذلك. ما أقوله هو هل اضطررت يومًا للسفر والسفر والسفر وأنت تتوق لمكان يمكنك الاستقرار فيه وتكون دائمًا حيث لا تكون الأمور دائمًا في حالة انتقالية؟ هكذا اسرائيل في البرية. هم ماذا؟ إنهم يتجولون في البرية. عابر ، عابر ، عابر. قال موسى أن الزوال سينتهي وأنكم ستستقرون يا رفاق. سوف تحصل على ممتلكاتك الخاصة. سيكون لديك منزل خاص بك ، وستكون قادرًا على الاستقرار في الأرض ، والاستقرار فيها وتكون دائمًا هناك وحتى تربية أسرتك.
**م. المكان والمكان** [55: 17- 59:23] الآن هناك رجل اسمه والتر بروجمان وقد كتب كتابًا بعنوان *The Land* وقد سرقت منه هذه المفاهيم ، لكنني أعتقد أنها مهمة حقًا. يتحدث Brueggemann عن الفضاء. الآن ما هو الفضاء؟ الفضاء مثل الفوضى. العبارة التي أحبها هي ما أسميه نظرية WUD. هل تعرف ما هو WUD؟ العالم رأسا على عقب. هل سبق لأي منكم أن اختبر ذلك ، حيث يكون كل شيء مقلوبًا ، كل شيء مجنون؟ ما يجب أن يكون على حق هو خطأ ، وما يجب أن يكون صحيحًا هو الصحيح ، العالم مقلوب رأسًا على عقب. العالم رأساً على عقب ، هذا هو الفضاء. فوضى ، عابر ، فضاء ، هذا المكان الذي لا تنتمي إليه وأنت تسافر عبر الفضاء. أنت تسافر عبر الفضاء ، لكنك لا تنتمي إلى هناك. هذا هو الفضاء. البرية هي الفضاء. إنه مكان مشقة. لا يوجد طعام ، لا ماء ، ليس هناك ما يكفي من القوت. إنها مساحة ، إنها فوضى.
 أنت تنتقل من الفضاء إلى مكانه. المكان ، إذا اضطررت إلى اختيار كلمة أو كلمتين ، فإن واحدة ستكون "المنزل". هل لدى بعضكم شعور بالمنزل؟ المنزل ، الانتماء ... المنزل هو المكان الذي يمكنني أن أكون فيه على طبيعتي. الجميع يعرفني كما أنا ، غريب مثل كل الخروج. بالمناسبة ، هل كلهم غريبون أيضًا؟ نحن جميعًا غريبون معًا. نحن نعلم أن الجميع غريبون ، لكننا عائلة ونحن في المنزل. نحن ننتمي هناك. هل سبق لك أن كنت في بيئات شعرت فيها أنك لا تنتمي؟ هذه مساحة ، لكن في المنزل ، يمكنك الاسترخاء ، يمكنك أن تكون على طبيعتك كما أنت. هم يعرفون من أنت. ليس عليك أن تقول من أنت ، فهم يعرفون من أنت. إنهم يعرفونك وأنت تعرفهم. لا بأس ، أنتم جميعًا غريبون ، وأنكم في هذا الشيء نوعًا ما معًا. لذلك هذا المكان ، هذا الإحساس بالوطن ...
 زوج ابنتي الذي تزوج ابنتي (لهذا السبب هو زوج ابنتي) لديه عيد ميلاد قادم في يناير. سيبلغ الرجل من العمر 41 عامًا ، لا أصدق ذلك. على أي حال ، إنه أكبر سنًا بقليل من ابنتي ، لكنه رجل أنيق حقًا. لقد جاء من تايوان إلى أمريكا وقد انفصلت عائلته وعائلته كلها في كاليفورنيا. إنهم بعيدون حقًا والأسرة تحطمت: الأب والأم وأشياء من هذا القبيل. يتوق إلى ماذا؟ إنه يدرك الآن أنه في منتصف العمر ولديه أصدقاء أكثر مما تصدق. لديكم يا رفاق Facebook ، لديه أصدقاء أكثر مما تصدق ، أكثر من Facebook. لديه الكثير من الأصدقاء ، لكن لديه شعور بأن هؤلاء جميعًا أصدقاء. هل الاصدقاء يأتون ويذهبون؟ يأتي الأصدقاء ويذهبون ، وهو يدرك "أريد عائلة". لكنه يقول: "عائلتي في كاليفورنيا وجميعهم مفككون." لقد تم تبنيه نوعًا ما في عائلتنا ، لذا فهو جزء من عائلتنا الآن. عائلتنا متماسكة للغاية وآمل أن يشعر وكأنه فرد من عائلتنا. هل هو عضو؟ "أوه ، لقد تزوج ، نعم لقد فعل ذلك." لذلك فهو جزء من عائلتنا لذلك عندما نقوم بالأشياء. لا يمكن لأطفالنا الانتظار حتى يجتمعوا. ابني الاثنان يطلقون النار على الأيائل الآن. إنهم يطلقون النار على بامبي. بالطريقة التي يطلقون بها ... حسنًا في الواقع لا يجب أن أقول ذلك ، كلا أبنائي هم من الرماة الخبراء. على أي حال ، لم يتمكنوا من الحصول على أي شيء حتى الآن. لكن ما أقوله هو هذا الشعور بالوطن ، هذا الشعور بالانتماء. هل يمكنك الراحة في المنزل؟ يمكنك الراحة والاسترخاء ، ويمكنك أن تكون على طبيعتك. هذا هو الفرق بين المكان والمكان.
 هذه هي البرية. تي له هي أرض الميعاد. عندما يذهبون إلى أرض الموعد ، يدخلون المكان ، هذا الإحساس بالمكان الذي ينتمون إليه. الآن يمكنهم العثور على منزل هنا. لم يعودوا يتجولون. ذهب التجول ، والآن يمكنهم إنشاء مكان دائم. **ن. أثر سؤال أين** [59: 24-62: 37] هذا يثير بعض الأشياء. هل "المكان" الذي تسكن فيه مهم؟ هل يؤثر سؤال "أين" على حياتك؟ هل تتصرف في صف العهد القديم بنفس الطريقة التي تتصرف بها في لعبة كرة السلة؟ هل تؤثر كلمة "أين" على طريقة تصرفك؟ هل تتصرف في لعبة كرة السلة بنفس الطريقة التي تتصرف بها عندما تذهب للتسوق في المركز التجاري؟ ربما لذلك. أين أنت الأشكال كيف تتصرف.
 هل يشكلك سؤال "أين"؟ هل المكان الذي نشأت فيه يؤثر عليك؟ أتذكر أن لدي طالب اسمه زكاري. لقد كان طفلا عظيما حقا. قبل أن نسافر إلى إسرائيل ، كنا نطير من منطقة شيكاغو. كنا في ولاية إنديانا وصعدنا إلى شيكاغو. كنا نسافر من أوهير للذهاب إلى إسرائيل للدراسة في إسرائيل لمدة ثلاثة أسابيع. صعدنا إلى شمال شيكاغو لإحضار زاك. كنا نلتقط زاك وكان طفلًا داخل المدينة. قال ، "يجب أن أتوقف عند الرصيف قبل أن نغادر." لذلك كان لديه بعض الزهور وذهب إلى الرصيف. وجدنا الرصيف ووضع الزهور على الرصيف ولا أعرف ما إذا كنت تعرف ماذا يعني ذلك. لم أكن أعرف ما تعنيه. كان هذا يعني أن هناك فتاة تبلغ من العمر 3 سنوات كانت تركب دراجة ثلاثية العجلات وانطلق رجال العصابات من كلا الجانبين وقتلت هذه الفتاة البالغة من العمر 3 سنوات بالرصاص. وضعوا الزهور على الرصيف كنصب تذكاري. لذلك كان الأمر مثل ، " آه .. هذا ثقيل. نحن ذاهبون إلى إسرائيل ، وقمنا بإزالة الزهور. صعد زاك إلى الطائرة وسافر إلى إسرائيل. عندما سافر إلى إسرائيل ، أجرى الاختبار الأول هناك لأنه عليك أن تختبر جغرافيا الكتاب المقدس ، وقد أفسد كل شيء. كان يحصل على الثلاثينيات والأربعينيات. أحضرت هذا الطالب إلى هناك وسوف يخفق
 لذا ، أخيرًا ، سحبه جانبًا وقلت ، "زاك ، ما الذي يحدث؟ علينا أن نسيطر على هذا الشيء الدرجات هنا وإلا ، فسوف تقوم بتفجير هذا الأمر برمته ". ثم أخبرني قصة تلك الفتاة التي تم إطلاق النار عليها. قال إنها أعادت له كل أنواع الأشياء. عندما كان زاك طفلاً صغيراً ، كان في منزل وشقيقه تاجر مخدرات. قال إن هؤلاء الرجال اقتحموا المنزل وكان عليه أن يشاهد شقيقه يُقتل بالرصاص. ها هو طفل صغير يشاهد شقيقه الأكبر يُقتل بالرصاص. قال عندما سقطت تلك الفتاة الصغيرة ، فجأة عاد أخوه الأكبر. تساءل ، "هل يمكنك التركيز على جغرافيا الكتاب المقدس عندما تعود كل هذه الأشياء؟" لقد أذهله تمامًا. هل أثر "أين" حياة زاك عليه؟
 الآن يمكنك أن تنكر ذلك وتقول إنك لا تريد أن تتذكر ذلك مرة أخرى. ما أريد أن أقترحه لك هو أن هذه ليست الطريقة للقيام بذلك. هل يمكنك أن تنسى أشياء من هذا القبيل؟ لا يمكنك أن تنسى أشياء من هذا القبيل. عليك أن تدمج تلك الذكريات في حياتك ، لا يمكنك فقط تجاهلها ومحاولة نسيانها. لذا فإن سؤال "أين" هو مفهوم مهم للغاية.
**ج: الأرض: لا تستحق** [62: 38-64: 09] الآن دعونا نعمل مع الأرض. أريد أن أصل إلى آيات مختلفة هنا وسنستعرض هذا بسرعة. بالمناسبة ، هذه الأرض تسمى ماذا؟ أرض الميعاد. تُدعى أرض إسرائيل أرض الموعد ، من الواضح أن الله وعد بها إبراهيم وإسحق ويعقوب ، إلخ. قل لنفسك ، "لقد أحضرني الرب إلى هنا لأملك هذه الأرض بسبب بري". "يقول الله وموسى يقول لهم ،" عندما تذهب إلى الأرض ، لا تعتقد أن هذا لأنك حار الاشياء والله يعطيك الارض لانك جيد جدا. لا لا لا. الله لا يعطيك الأرض لأنك بار جدا. لا تعتقد ذلك أبدا. "(تتابع الآية 4)" لا ، بسبب شر هذه الأمم سوف يطردهم الرب من أمامك. " لماذا سيطرد الله الأمم؟ بسبب شرهم. هل هو بسبب برك؟ لا ، ليس بسبب مدى روعتك ، بل بسبب مدى سوء حالهم. بالمناسبة ، عندما قرأتم سفر يشوع ، هل طرد الله الكنعانيين من هناك؟ هل كانت وحشية في بعض الأحيان؟ يقول الله أن ذلك كان بسبب شرهم. يتم الحكم على تلك الثقافة الآن بسبب شرهم. ليس بسبب برك أن تحصل على الأرض ، بل بسبب شرهم. لا يعتمد على جدارتك ولا يعتمد على مجهودك.
**ص. الأرض كهدية** [64: 10-65: 29] إذا انتقلت إلى الفصل 6 ، الآية 10 ، وبعد ذلك تقول ، "عندما يأتيك الرب إلهك إلى الأرض ، أقسم لآبائك ، لإبراهيم وإسحاق ويعقوب أن يعطيكم - أرض واسعة ومزدهرة. مدن لم تبنيها ". هل رأيت الدور هناك؟ ستحصل على مدن كبيرة ، لكنك لم تبني تلك المدن.(تتمة في الآية 11) ، "... البيوت مليئة بكل أنواع الأشياء الجيدة التي لم توفرها ، والآبار التي لم تحفرها ، وكروم العنب وبساتين الزيتون التي لم تزرعها - ثم عندما تأكل وتشبع ، احذر من ذلك لا تنسى الرب الذي أخرجك من مصر من أرض العبودية. ماذا سيكون وعدهم؟ إنها أرض جيدة. سيعطيهم الله مدنًا لم يبنوها ، وبساتين زيتون لم يزرعوها ، وآبارًا لم يحفروها. سوف يمنحهم الله كل هذه الأشياء الجيدة كهدية ،.
 عندما يأكلون ويشبعون ، يقول الله: "احرص على أن تكون راضيًا حتى لا تنسى أنك أتيت من أين؟ كنتم عبيدا في مصر وفديتكم من مصر. هل يفترض بالناس أن يتذكروا عبوديةهم وعبوديتهم؟ من المفترض أن يدمجوا ذلك ويفهموه ولا ينسوه أبدًا.
 **س: الأرض كما وعدت** [65: 30-67: 08] كانت الأرض التي أقسم أن يعطيها لآبائهم. إنها أرض الميعاد. وعد الله تلك الأرض لإبراهيم وإسحق ويعقوب. الآن يحقق الله وعده وهم في الواقع يتلقون الوعد الذي قطعه الله لإبراهيم وإسحاق ويعقوب. هذا هو الخداع العظيم في الحياة. الوعد أُعطي مرارًا وتكرارًا للآباء. هل حصل الآباء على أي من الأرض؟ لا ، لقد اشترى إبراهيم القبر ليدفن زوجته. من يحصل على الحيازة؟ من يحصل على الأرض بالفعل؟ أحفاد. كم من والديك يعطونك شيئًا لم يكن لديهم من قبل؟ هل شعر بعضكم بذلك؟ أعطاك والداك أشياءً لم تكن بحوزتهم أبدًا. ذهبت إلى الكلية ، أبي وأمي بالكاد أنهيا المدرسة الثانوية. ذهبت إلى الكلية ولم يدفعوا مقابل كليتي. كان علي أن أدفع ثمنها بنفسي ، لكنهم دعموني وأعطوني الطعام ومكانًا للإقامة أثناء ذهابي إلى الكلية. لكن ما أقوله هو أن الآباء في كثير من الأحيان يضحون نيابة عن أطفالهم لمنحهم ما لم يكن لديهم من قبل؟ إذن تحصل على هذا الشيء هنا حيث يأتي الوعد للآباء ، لكن الأحفاد يحصلون على الوعد.
 الآن ، بالمناسبة ، عندما يحصل عليها الأحفاد ، هل يقدره الأحفاد بقدر ما يقدّره الآباء الذين يعطونه؟ لا ، الأهل يقدرونه ، لكن الأطفال يعتبرونه أمرا مفروغا منه. ينسون من أين أتوا.
**صاد - مشاركة الأرض في تقليد** [67: 09-68: 18] المشاركة في تقليد: هناك شيء بين الأجيال بين الآباء والأطفال يتم تناقله هنا. إنه يسمى التقليد. الآن إذا قلت ، "تقليد" ، ما الذي يخطر ببالك؟ *عازف الكمان على السطح* . لقد قلت هذا من قبل ، وسأقوله مرة أخرى. عندما تتخرج من كلية جوردون ، كل شخص هنا سيتخرج من كلية جوردون ، يجب أن تشاهد *The Fiddler on the Roof* . إذا لم تقم بذلك ، فسيكون الدكتور ويلسون موجودًا مع أحد هذه الأسلحة المدفعية. عندما تذهب للحصول على شهادتك ، فسوف يبرز لك واحدة. لذلك من الأفضل أن تشاهد *The Fiddler on the Roof* قبل التخرج. إنه يعرف من يشاهد ومن لا يفعل. أنا أمزح فقط ، لكني أوصي بالفيلم ، إنه أحد تلك الأفلام الرائعة. التقاليد من الآباء إلى الأبناء والتقاليد تنتقل عبر الأجيال والأجيال. بالمناسبة ، في ثقافتنا عادة ما يكون التقليد شيئًا سلبيًا؟ نريد كسر التقاليد. هنا ترى هذا ينتقل من جيل إلى جيل. الأرض هبة توارثتها
**الأرض كهدية** [68: 19-70: 30] الآن ، الأرض هدية. لقد قلنا ذلك حوالي عشر مرات الآن. الأرض هبة ، الله يعطي الأرض. إنهم لا يستحقون ذلك. الله يعطيهم الأرض هدية. تظهر هذه الهدية اختيار الله في محبتهم. دعني أقرأ الفصل 7 ، الآية 7 ، "الرب لم يحن إليك ويختارك ..." هل يختار الله أن يحب شخصًا ما؟ هل يمكنك أن تختار أن تحب شخصًا ما؟ هل الحب خيار؟ "لا ، إنها مجرد كيمياء. ألتف حول هذا الشخص و ... "لا ، لا ، لا. هل الحب خيار؟ هنا نحصل على هذا الشيء ، "الرب لم يضع حبه لك ويختارك لأنك كنت أكثر عددًا من الشعوب الأخرى ، لأنك كنت أقل الناس. ولكن لأن الرب أحبك وأبقى على القسم الذي أقسمه لأجدادك أنه أخرجك بيد قوية وفديك من أرض العبودية ... إنها أرض جيدة. إنها أرض يفيض منها اللبن والعسل. لقد قلنا هذه العبارة: (لبن وعسل). إنها عبارة مشهورة حقيقية. "الحليب" هو على الأرجح أي نوع من الحليب؟ حليب الماعز. من المحتمل أن يكون العسل عسلًا ، لكن من المحتمل أيضًا أن يكون مربى التمر المهروس. إنها أرض ممتلئة. إنها مليئة بالمدن ، ومليئة بالآبار ، ومليئة بالحدائق. لم يبنوا المدن ، ولم يحفروا الآبار ، ولم يزرعوا الحدائق. سيعطيهم الله هذه الأرض المليئة. ستكون الأرض أرضًا مُرضية. ما هي المشكلة؟ عندما يأكلون ويشبعون ، ما مشكلتهم؟ سوف ينسون الرب وإلههم وستكون هذه مشكلة كبيرة. لذا فإن الأرض هي أرض مرضية وموسى ينظر هناك.
 هل تستطيع أن ترى موسى فوق جبل نيبو يسيل لعابه ويقول فقط ، "آه كم أتمنى أن أذهب إلى الأرض . أمضيت 40 عامًا في الصحراء. هذا ينتن. وهنا كل هؤلاء الناس هم من سيذهبون لتناول هذه العنب والزيتون والبيتزا ".
**ت. مكان سيضع الله اسمه** [70: 31-71: 54] الفصل 12 هو فصل مهم حقًا. في الواقع الفصل 12 ، يمكنك التحدث عنه لساعات. يقول الله لإسرائيل ، بينما موسى هنا على جبل نيبو. يخبرهم موسى أن الله سيختار مكانًا في إسرائيل وأن الله سيضع اسمه في ذلك المكان. لذا فإن الفصل 12 ، الآية 5 يعتبر كلاسيكيًا في هذا الموضوع. لكن الفصل 12 بأكمله يقول هذا ، "لكن عليك أن تبحث عن المكان الذي سيختاره الرب إلهك من بين جميع أسباطك ليضع اسمه هناك لمسكنه ..." حيث يضع الله اسمه في إسرائيل ويسكن هناك إلى الأبد ؟ ما هو المكان الذي سيكون؟ في الأصل ذهب إلى شيلوه. صعد المسكن إلى شيلوه ، ولكن هل هذا حيث بقي؟ لا ، داود سوف ينزلها إلى أورشليم. ستكون أورشليم الآن مدينة داود ومدينة إلهنا. سيضع الله اسمه في أورشليم وسيبنى الهيكل في أورشليم. سيضع الله اسمه هناك. ما لديك في تثنية 12: 5 هو تركيز عبادة إسرائيل على ما سيحدث هنا في أورشليم في زمن داود. تعتبر أورشليم حتى يومنا هذا مدينة مقدسة وحضور الرب هناك.
**ش. مشكلة رئيسية: النسيان** [71: 55- 74:55] الآن المشاكل الرئيسية: المشكلة الرئيسية لإسرائيل التي حذرهم موسى منها هي أن نسيانهم من أين أتوا. من أين أتت إسرائيل؟ كانوا عبيدًا في مصر ، ويحذرهم موسى ، فيقول: "لا تنسوا من أين أتيتم."
 هل لدى البعض منكم ذكريات عن المكان الذي أتيت منه وتود أن تنساه؟ أخبرتك أن ابني عاد من أفغانستان. عندما كان في أفغانستان ، كان يتعرض لإطلاق النار كل يوم ، ورأى أصدقاءه يتعرضون للضربات ، وبعض أصدقائه تم تفجيرهم. رز ، أحد أصدقائه الذين دربهم ، نُفخ في الهواء لمسافة مائة قدم وسقط أرضًا وكسر كل عظمة تقريبًا في جسده. لقد عاش ، المشكلة ، ابني يقول عندما يذهب ويتحدث معه ، يقول ، " ريز ، ريز " وريز ليس هناك ، أتعرف ما أقوله؟ عندما تم إطلاق النار عليه بهذه الطريقة على ارتفاع 100 قدم في الهواء ، حدث شيء ما في رأسه ولم يعد ريز بعد الآن. إذا سقطت على ارتفاع 100 قدم ، فهذه 10 طوابق ، فهل هذا طريق طويل للسقوط؟ ريز ليس ريز بعد الآن ، تم القبض عليه بشكل سيء للغاية. على الرغم من أنه لا يزال على قيد الحياة.
 ما أقوله هو أن ابني عاد وكان يروي كل هذه القصص ، وكنا نقول ، "عليك كتابة كل هذه الأشياء." لقد حصلت بالفعل على أول واحد كتبه الآن. حولها إلى مهمة إنجليزية في نورث شور. كان تعليقه لي ، "أبي ، لقد رأيت أشياء لا يجب أن يراها أي إنسان. اريد ان انساه لا أريد أن أتذكرها مرة أخرى ، أريد فقط أن أحاول نسيانها ".
 السؤال هو: هل من الجيد نسيان بعض الأشياء؟ أنا أعتقد انه يمكن. ما هي مشكلة النسيان؟ عندما تحاول أن تنسى ، هل ما زال فيك؟ ما يحدث هو أنه مدمج فيه. ولكن هل يمكنك أن تنسى أشياء من هذا القبيل؟ لا يمكنك أن تنسى ذلك. هل ستظهر في أوقات معينة إذا لم تقم بدمجها؟ ما أقوله هو أنه من الجيد حقًا التحدث عن هذه الأشياء ودمج هذه الأشياء بدلاً من رفضها ونسيانها فقط. ادمجهم في شخصيتك. هل هذا جزء مما هو عليه الآن؟ هذا جزء من تاريخه الآن وعليه أن يمتلك ذلك بقدر ما هو فظيع. لا أعرف كيف تفعل كل ذلك ، لكنني أعلم أنه ليس من المفيد لك قمعها ونسيانها. عليك أن تدمجها. كل منا لديه أجزاء معينة من ماضينا نتمنى أن ننساها. ما أقوله هو توخي الحذر بشأن النسيان. من المحتمل أن يكون التذكر والاندماج هو السبيل للذهاب ، وسيؤدي إلى شخص أكثر نضجًا. إذا نسيت ، فستحصل على هذه الأشياء الغريبة الحقيقية. دعنا نتخلص من ذلك.
**خامساً - التذكر** [74: 56-78: 23] التذكر: الله يقول لهم أن يتذكروا ماذا؟ بيت العبودية. كانوا عبيدا في مصر. تذكر أنك كنت عبيدا. هذه ذكرى سيئة بالنسبة لهم ، لكن الله يقول ، "تذكر أنك كنت عبيدًا لأنني أنقذتك من تلك العبودية." تذكر: خرجت من مصر. لقد عبرت البحر الأحمر. تذكر خلاص الله بيد قوية وذراع ممدودة. هل تتذكر قراءة ذلك عدة مرات؟ قال الله: أخرجتك بيد قوية وذراع ممدودة. الله هو المنقذ والله هو المكان الذي يجب أن يضعوا فيه إيمانهم وثقتهم. الله هو الذي خلصهم من مصر وعبيدهم وعبيدهم. الله يقول لهم أن يتذكروا.
 بالمناسبة ، هل هناك من يعرف المصطلح العبري؟ هل أحد اسمه زكاري هنا؟ زكاري أو *زكر* يعني "تذكر". لدي ابن زكاري وقد سمي بذلك وكان صادقًا مع اسمه.
 التذكر إذن هو أساس الثناء. هل تتذكرون يا رفاق أشياء قابلت فيها الله وقام الله بأشياء رائعة في حياتك؟ هذه الذكرى تجعلك تعود وتسبيح الله. لذا فالذاكرة أساس تسبيح الله. كان عليهم أن يتذكروا أنهم أخرجوا من مصر ، اليد الجبارة ، البحر الأحمر المنقسم ، أعطاهم الله المن من السماء ، أحضرهم الله إلى جبل سيناء. في جبل سيناء ، تزوج الله بمعنى ما من إسرائيل. في جبل سيناء ، أعطى الله إسرائيل عهده وتزوجهم الله إذا جاز التعبير. ثم أخذهم الله في رحلة برية دامت 40 عامًا ، والتي كانت تشبه شهر العسل نوعًا ما. الآن يأخذهم الله إلى الأرض. إن الله يعيد عروسه إلى الأرض التي وعدهم بها ويريدهم أن يتذكروها. الذكرى اساس الثناء.
 بالمناسبة ، عندما تدخل في سفر المزامير ، هل هناك كل أنواع الذكريات عن تاريخ إسرائيل؟ مزامير 78 ، كل شيء هو تذكر ما كنتم تقرأونه للتو. "لأن حبه الثابت يدوم إلى الأبد" ، مزمور 136. مرة أخرى ، يمر عبر تاريخ إسرائيل ، إلى جانب "حب الله الثابت إلى الأبد". أساس التسبيح ، يقوم سفر المزامير بكامله على هذا الأساس.
 أسئلة عاكسة للغاية: أين تسكن؟ وماذا تتذكر؟ هل تصبح ذاكرتك أساسًا للمدح؟ كيف تختبر حضور الله في "المكان" الذي تعيش فيه؟ هل تختبر حضور الله في كلية جوردون؟ عندما تكون في لين؟ عندما تكون في أماكن مختلفة؟ قبل مجيئي إلى الفصل بقليل ، كنت أسير على بعض الدرجات في Frost Hall وبينما كنت أسير على الدرج ، صعد رجل اسمه Bruce. وبينما كان بروس يصعد الخطوات ، السؤال: هل جعل ذلك الله يخطر ببالي للتفكير في علاقة بروس بالله؟ نعم ، لقد أصيب (بروس) بالسرطان. سؤال: هل علي أن أصلي عليه؟ أحتاج أن أصلي من أجله. لذلك أرى بروس ويدعوني إلى عرش الله وأقول ، "يا الله ، ارحمني." تمام؟ لذا اختبروا حضور الله في "المكان" الذي تعيشون فيه.
**دبليو موسى كمؤلف كتاب التثنية ونظرية مصدر JEDP** [78: 24-81: 45] الآن ، دعونا نلقي نظرة على موسى في كتابة سفر التثنية. سنقوم بربط هذين الشيئين اللذين تحدثناهما عن الأرض بمصطلحات وجودية ، من حيث المعنى. سيكون هذا أكثر أكاديمية الآن. موسى في سفر التثنية ، من كتب سفر التثنية؟ رأينا أن سفر التثنية هو تجديد للعهد. موسى ينقل العصا إلى يشوع. يتم تجديد العهد ، ويتم تذكير يشوع بالأشياء التي هو مسؤول عنها والعهد. هل يتذكر أحد هذا: نظرية JEDP القديمة؟ تثنية التثنية كبيرة في نظرية JEDP هذه. تقول نظرية JEDP أن موسى لم يكتب أسفار موسى الخمسة ، ولكن بدلاً من ذلك كان لديك كاتب "J" أحب اسم يهوه لذلك كتب مع يهوه أو يهوه ولذلك أطلقوا عليه "وثيقة J". كتب حوالي عام 850 قبل الميلاد ، أي بعد حوالي 150 عامًا من زمن داود. إذن هذا بعد وقت طويل من رحيل موسى ، 500 سنة بعد موسى. بعد الكاتب "J" ... كان لديك الكاتب "E" وكتب جزء من أسفار موسى الخمسة ... (هكذا يرى النقاد أن الكتاب المقدس قد وضع معًا). كاتب "E" كتب باسم Elohim . أحب الاسم إلوهيم . لقد فضل هذا الاسم ، لذلك عادة ما يدعو الله باسم إلوهيم . يكتب حوالي 750 قبل الميلاد.ما يحدث الآن هو أن الحرفين "J" و "E" يتم تجميعهما معًا في "مستند JE" وهاتان الوثيقتان عبارة عن مستندات مصدر.
 تي هين ، التثنية تقف من تلقاء نفسها. يرجع تاريخ سفر التثنية إلى حوالي 620 أو 612 قبل الميلاد وهذا ذكرى ليوشيا. الملك يوشيا "يجد" سفر الشريعة في الهيكل ، لكن الجميع يعلم أنه لم "يجد" كتاب الشريعة. كان يوشيا يحمل سفر الشريعة مكتوبًا عليه اسم موسى. لذلك هذا ما يسمونه "الاحتيال الورع". بعبارة أخرى ، أراد يوشيا القيام بأنواع إصلاح جيدة من الأشياء ، وأراد أن يصلح ويجعل الناس يعودون إلى الله ، ولذا فإن ما فعله كان مزيفًا باسم موسى. لذلك يقول ، "سنكتب هذه الوثيقة. سنوقعها كما لو كانت وثيقة موسى. سنجد كتاب القانون هذا ". سيجري يوشيا الإصلاح في وقته ويعيد الناس إلى الرب. هذا هو المكان الذي جاء منه سفر التثنية. يسمون ذلك "الاحتيال الورع". هل تستطيع أن ترى ماذا يعني ذلك؟ كتب يوشيا سفر التثنية هذا.
 الآن ، بالمناسبة ، هل يقول الكتاب المقدس ذلك؟ يقول الكتاب المقدس من يكتب سفر التثنية؟ موسى. إذاً موسى هناك يكتب ويتحدث. بالمناسبة ، هل هناك أي دليل خارجي يدعم أيًا من JEDP هذا؟ هل توجد أي أدلة أثرية على أي من هذه المصادر؟ ليست ذرة ، في واقع الأمر ، بعض الأدلة الأثرية مثل "P" الكاتب الكهنوتي ، 450 قبل الميلاد ، وجدنا أنه في العدد 6 ، لدينا وثيقة كهنوتية من 700 قبل الميلاد ، 300 سنة قبل ذلك. إذن لدينا بالفعل دليل أثري يتعارض مع هذه النظرية. هذا هو الأساس الذي قال به النقاد الذين خرجوا من القرن التاسع عشر ، في القرن العشرين ، أن هذه هي الطريقة التي تم بها بناء أسفار موسى الخمسة وأن موسى لم يكن في الحقيقة هو الذي كتب أسفار موسى الخمسة ، ولكن هؤلاء "الأتقياء الاحتيالات "التي كتبت باسم موسى.
**X. التثنية والمعاهدات الحثية** [81: 46-92: 12] الآن ، هل يجب أن نكون قادرين على التمييز بين وثيقة كتبت عام 620 قبل الميلاد وموسى الذي عاد حوالي 1200 أو 1400 قبل الميلاد. هناك حوالي 600 أو 800 سنة بين. هل تتغير أنواع المستندات على مدى 600 أو 800 عام؟ هل يتغير الشكل الذي تستخدمه على مدى 800 عام؟ تحقق جيدًا من ذلك ، يقولون إن يوشيا وجد سفر الناموس ، وهذا ما يقوله 2 أخبار الأيام 34:33 ، وجد يوشيا سفر الناموس ، تثنية. هذا ما يقوله الكتاب المقدس ، لكن النقاد يقولون "لا ، كتبه يوشيا."
 الآن ، المعاهدات الحثية ... دعونا نتحدث عن المعاهدات. لدينا معاهدات حثية. متى تأتي المعاهدات الحثية من؟ 1200 ق. هل هذا قريب جدا من زمن موسى؟ إذا كنت تأخذ تاريخًا متأخرًا ، فهذا من وقت موسى. لذا فإن المعاهدات والمعاهدات الحثية التي جاءت من هذه الفترة هي من الحق في زمن موسى.
 شكل هذه المعاهدة له **ديباجة** . ما هي الديباجة؟ تقول الديباجة: "أنا لوغال الزقازي . انا ملك ارام وانا الملك العظيم. أنا أحكم من البحر إلى البحر وأنا الرجل الكبير ". لذا فإن الديباجة تخبرنا من هو الملك وملكه. توضح المقدمة اسم الملك الذي سيقوم بعمل هذه الوثيقة.
 الجزء التالي في هذه المعاهدات هو المقدمة التاريخية. تحكي المقدمة **التاريخية** خير الملك. تقول ، "أنا الملك العظيم وقد ساعدت والدك عندما احتاج إلى الماء في ذلك الوقت وساعدته. هاجمه أسد وقتلت الأسد. نفد طعامه وأعطيت أطفاله الطعام. لذلك أنا الملك الصالح ". لذلك تحكي المقدمة التاريخية عن خير الملك. الأشياء الجيدة والرائعة واللطيفة التي يفعلها الملك. بالمناسبة ، عندما يبدأ الملك في إخبارك كم هو لطيف ولطيف ، ماذا سيحدث بعد ذلك؟ هل هذا إعداد؟ هذا هو الإعداد.
 ما ستحصل عليه بعد ذلك هي **الشروط** . يقول الملك ، "مرحبًا ، لأنني كنت حقًا لطيفًا ولطيفًا معك ، فأنت بحاجة إلى اتباع شريعتي. ما هو أول قانون لي؟ يجب أن تدفع ماذا؟ الضرائب. بالمناسبة ، اسمحوا لي أن أسمعكم جميعًا تقولون ذلك ، يجب أن تدفعوا ماذا؟ الضرائب. وبالمناسبة ، هل ستدفعون ضرائب لبقية حياتك لأننا حصلنا على 15 تريليون دولار من الديون على ظهرك. سأكون ميتا. أنا جاد ، عندما أنظر إليكم يا رفاق وأولادي ، أنظر فقط وكتفي تتدلى. إنه لأمر جيد أنتم يا رفاق لا تعرفون مدى سوء العبث. هذا حقا سيء. دعني أخرج من هنا. شروط: ماذا يريد الملك؟ الاشتراطات. "ادفع لي نقودًا ، واحترم قوانيني ، واستمع إلى شرائعي". كما تعلم ، عليك أن تدفع رسوم المرور عندما تذهب على الطريق ، تذهب لدفع الضرائب ، عليك أن تكون مطيعًا ، عليك أن تكون مخلصًا لي ، عليك أن تفعل كل هذا أشياء. الملك له شروطه.
 الآن ، عندما يكون لديك عهد بالناموس ، هل يجب أن يكون لديك **شهود** ؟ ما هو العهد الذي يقطعه الناس اليوم؟ زواج. في الزواج هل يجب أن يكون لديك شهود على الزواج؟ نعم. لذلك هناك شهود. هذا حقا رائع في الكتاب المقدس سيكون هناك شهود مثل عندما تتزوج. في الواقع ، لقد تزوجت ابني عندما تزوج. لذلك ، اضطررت للتوقيع كواحد من الشهود كوزير. من الذي سيدعيه الله كشاهده؟ الله يدعو السماء والأرض للشهادة. إنه حقًا شيء رائع ، لأنه لا يوجد أحد يستطيع أن يشهد الله ، لذلك يدعو السماء والأرض ليشهدوا ضده ، والجبال وهذا النوع من الأشياء.
 في نهاية العهد ، هناك **بركات ولعنات** . بركات إذا أطعت ، وسبت إذا عصيت. الآن نريد إجراء تحول هنا ، هذه هي المعاهدات الحثية. 1200 قبل الميلاد ، في وقت قريب من موسى. تحقق من هذا: المعاهدات الآشورية تعود إلى ماذا؟ 700 ق. هل هذا قريب جدا من زمن يوشيا؟ كان الآشوريون متوحشين. حكمهم الخوف. على سبيل المثال ، لقد دخلت إحدى مدنهم ، وكان لديهم هرم من الجماجم عند المدخل. ما هي الرسالة غير اللفظية التي كانت تحاول إيصالها؟ إذا عصيتهم فأين ينتهي رأسك؟ الآن ، بالمناسبة ، هل هذا جدال مقنع جدًا؟ نعم.
 لقد كنت في المتحف البريطاني. إذا وصلت في أي وقت إلى لندن ، فأنت تريد الذهاب إلى المتحف البريطاني. أنت تدخل المتحف البريطاني ، وأول شيء هناك (إنه أمر لا يصدق) ، لديك حجر رشيد . ليس على جهاز الكمبيوتر Rosetta Stone ، لديهم بالفعل حجر رشيد حقيقي. إذا مشيت إلى أبعد من ذلك ورأيت الإمبراطورية الآشورية. ترى بعض الأشياء في الإمبراطورية الآشورية وترى وتدًا عالقًا هكذا وترى إنسانًا على المحك ، يتخبط وترى الحصة مدفوعة من خلالها. سؤال: هل هذا رائع؟ ما هي الرسالة التي تحاول إيصالها؟ "إذا عبثت معنا ، ينتهي بك الأمر؟ لدينا حصة صغيرة أليس كذلك؟ أنت الآن على المحك ". كيف تعرف ذلك؟ عندما أخبر يونان ، قال الله "يونان أريدك أن تذهب إلى أشور إلى نينوى ، اذهب إلى نينوى ، يونان." يونان يقول ماذا؟ "أنا لا أعتقد ذلك." ما هي الرسالة التي يقولها الله له؟ "قل لأهل نينوى أن يتوبوا". يقول يونان "نعم ، صحيح ، لا أريد رأسي في كومة الله. أنا خارج هنا ، سأذهب لأبحث عن بعض الأسماك وأقوم بجولة ".
 المعاهدة الآشورية ، إليكم كيف ستسير المعاهدة. المعاهدتان لهما أشكال مختلفة. جاءت المعاهدة الآشورية من عهد يوشيا عام 700 ، وكان يوشيا عام 620 قبل الميلاد. هذا هو زمن يوشيا ، هذا هو زمن موسى. كلا الشكلين شكلان مختلفان ، وكلاهما له ديباجة. المقدمة التاريخية ، المعاهدة الحثية لها مقدمة تاريخية ، تحكي عن كل إحسان الملك. المعاهدة الآشورية ليس لها مقدمة تاريخية. لماذا لا يكون للمعاهدة الآشورية مقدمة تاريخية؟ لأنهم لا يخبرون عن الإحسان الذي فعلوه ، لأنهم أرهبوا الناس. لذلك ليس هناك مقدمة تاريخية في المعاهدة الآشورية. ثم تنزل. الشروط ، كلتا المعاهدتين لها شروط - قوانين من المفترض أن تطبقها للملك. الشهود ، كلا المعاهدتين لهما شهود. ثم تحقق من هذا: النعم. المعاهدة الحثية لها بركات ، لكن المعاهدة الآشورية ليس لها بركات. بالمناسبة ، هل هذا منطقي؟ الآشوريون ماذا؟ إنهم وحشيون. يقولون ، "مرحبًا ، أنت تطيعني ، لن أباركك. أنت تستحق أن تطيعني ، عليك فقط أن تطيعني. لن أباركك. " لكن ماذا عندهم؟ بدلا من ذلك ، لديهم الشتائم. كلاهما لديه الشتائم.
 الآن أسألك هذا: إذا كنت ستخبر ما إذا كانت المعاهدة قد تمت كتابتها في 1200 قبل الميلاد أو في 700 قبل الميلاد ، فما المكانان اللذان ستبحثان فيهما لتمييز هذه الوثائق؟ إذا كان له مقدمة تاريخية ، فهل هو مبكر أم متأخر؟ مبكر. إذا كان يفتقد إلى مقدمة تاريخية في وقت متأخر. إذا كان له بركات ، فهو مبكر. إذا لم يكن له بركات ، فقد فات الأوان.
 سفر التثنية: تحقق من هذا - هل لدى سفر التثنية ديباجة؟ نعم إنها كذلك. الفصل الأول يعرّف الله نفسه بأنه الملك العظيم. الله هو الملك العظيم. مقدمة تاريخية ، من الفصل الأول إلى الفصل الثالث ، يخبرنا الله عن كل الأشياء الخيرية التي قام بها من أجل شعبه. هل سجل الله الكثير من هذه الأشياء ، وإخراجها من مصر ، وتوفير المن من السماء لهم ، وتوفير السمان للأكل وما شابه ذلك؟ إذن هناك مقدمة تاريخية. هل هناك نصوص في سفر التثنية؟ هناك شروط عامة ، الوصايا العشر ، أحب الرب إلهك. هناك أيضًا شروط محددة ، والتي تلائم المعاهدة الحثية مع "T." بالمناسبة ، هناك رجل في مدرسة جوردون كونويل ، اسمه ميريديث كلاين ، وهو الرجل الذي قارن بين هاتين الصيغتين من المعاهدات وأظهر أنهما مختلفان تمامًا ، وأنهما مختلفان في هذين المكانين على الأقل. كلاهما لهما شهود ، والتثنية لديها شهود. السؤال: هل للتثنية بركات ولعنات؟ نعم ، لها نعمة ولها مقدمة تاريخية. إذن ، هل كتب التثنية عام 700 أو 1200 قبل الميلاد؟ 1200 ق. هل تستطيع أن ترى الحجة؟ يختلف هذان الشكلان من الوثائق في المقدمة التاريخية والبركات. التثنية لها مقدمة تاريخية وبركة ، لذلك فهي تتناسب تمامًا مع وثيقة 1200 قبل الميلاد والتي تعود إلى زمن موسى وليس من زمن يوشيا. هل هذه حجة قوية؟ هذه حجة قوية.
 السؤال الآن ، هل سيتمكن النقاد من تمزيق هذا؟ نعم ، لأن النقاد سيكونون قادرين على تفكيك كل شيء ، لكن هذه حجة قوية حقًا لأن سفر التثنية يعود إلى زمن موسى.
 الآن الشروط العامة وبهذا نستقيل. في المرة القادمة سأعلمك الوصايا العشر ، ولن تضطر حتى إلى التعرق فيها ، ستعرف الوصايا العشر ، ستعرف جميعًا الوصايا العشر تمامًا. لذلك في المرة القادمة سنكون مستعدين للوصايا العشر. اقرأ قضاة وراعوث للمرة القادمة. شكرًا.

 نسخها جويل بيركنز
 الخام الذي حرره تيد هيلدبراندت 2