**Ted Hildebrandt 박사, OT History, Lit. 신학 , 강의 7**

© 2012, Dr. Ted Hildebrandt
구약 역사, 문학, 신학에서 창세기 3장, 타락, 창세기 4장 가인과 아벨 이야기에 관한 Dr. Ted Hildebrand입니다. **A. 검토 및 미리보기** [0:00-1:46]

 다음 주에 여러분은 여러분을 위한 작업이 될 레위기를 볼 것입니다. 지금 두 개의 글이 있습니다. 이 모든 자료는 평소와 같이 웹에 있습니다 . 웹으로 이동하면 두 개의 기사가 있습니다. Dr. Wilson의 책 *Our Father Abraham* 에서 두 기사를 읽은 다음 레위기에서 몇 장을 선택합니다. 나는 레위기에서 당신에게 가장 의미 있을 것이라고 생각되는 것들을 선택했습니다. 다음 주에는 시편 23편 “여호와는 나의 목자시니” 암송을 마치겠습니다. 그래서 그것이 오고 있습니다.

 우리는 다시 뛰어들고 싶고 나는 에덴동산에서 나가고 싶습니다. 이곳에 손님이 오는데 팔레스타인 땅에서 아브라함과 함께 걸을 수 있었다면 참 좋았을 것 같다는 생각이 들었습니다. 그는 그 과정에서 당신이 어디에 있는지 묻고 당신은 "그럼 아직 에덴 동산에 있었어"라고 말하므로 우리는 그것에 대해 노력할 것입니다. 지난 시간에 우리는 뱀과 뱀이 여자에게 진실을 말하면서도 동시에 거짓말을 하는 것에 대해 이야기했습니다. 또한 우리는 뱀의 속임과 간교함에 대해 이야기했습니다. 우리는 기본적으로 뱀이 그들이 더 하나님처럼 될 것이라고 말했다는 점에 주목했습니다. 3장 22절에서 하나님께서 친히 말씀하시기를 “이제 그 사람[사람]이 우리와 같이 되어 선악을 아는 자가 되었으니”라고 말씀하십니다. 따라서 분명히 사탄은 그 분석에서 옳았습니다.

**나. 선악을 알게 하는 나무: 하나님과 우리와 악** [1:47-5:25] 오늘 내가 하고자 하는 것은 아담과 하와가 선악과를 먹음으로써 어떻게 하나님과 같이 되었는가 하는 것입니다. 우선 이것으로 작업하고 싶습니다. 객관적인 지식과 주관적인 지식의 차이를 아십니까? 객관적인 지식은 외부의 좋은 지식입니다. 주관적 지식은 자신의 내면에 있는 좋은 지식 (자신 내부의 주관적 의미)입니다. 외부에는 객관적인 것이 있고 내부에는 주관적인 것이 있습니다. 하나님은 자신 외에 선에 대한 지식을 가지고 계셨습니까? 모든 피조물을 보시고 보시기에 좋았다( *tov* ) 하시고 완성하신 후에 *tov 아주* 좋아요. 그래서 자신의 외부에 좋은 것이 있었습니다. 나는 하나님이 자신 외에 선에 대한 지식을 갖고 계시다는 것을 인정하고 싶습니다. 하나님 안에 주관적인 지식이 있습니까? 예. 하나님은 악을 아십니까? 신이 어떤 악도 모른다면 그는 순진한 것입니다. 하나님은 순진하지 않으십니다. 하나님은 악을 아시지만 그것이 하나님 안에 있습니까 아니면 자신 밖에 있습니까? 이제 그는 자신의 내면에서 악을 경험합니까? 아니오, 우리는 하나님이 완전하고, 선하고, 의롭고, 거룩하다고 말합니다. 그래서 신과 함께 살펴보고 싶었던 지식구조입니다.
 이제 유혹받기 전의 아담과 하와를 봅시다. 아담과 하와가 타락하기 전에 그들 밖에 선에 대한 지식이 있었습니까? 아담과 하와는 그들 외부의 선에 대한 객관적인 지식을 가지고 있었습니다. 아담과 해와는 타락하기 전에 그들 안에 있는 선함을 알았습니까? 예, 그들은 하나님께서 그들을 선하게 만드셨다는 것을 알았고 그래서 그들은 선에 대한 주관적인 지식을 가졌습니다. 유혹을 받기 전에 그들은 어떤 식으로든 악을 알았습니까? 아니요. 그렇다면 그들은 이 시점에서 신과 같습니까, 아니면 신과 같지 않습니까? 그들은 악에 대한 외적인 객관적인 경험이 없기 때문에 하나님과 다릅니다.
 유혹의 시점은 그들이 실제로 참여하기 전, 사탄이 “야, 열매를 먹어라.”라고 말하는 시점입니다. 그들은 외부에서 악에 대한 객관적인 지식을 얻습니다. 그들은 그것을 뱀 안에서 경험합니다. 이 시점에서 그들은 더 하나님처럼 되었습니까? 그들이 이 객관적인 지식을 얻었을 뿐만 아니라 열매를 먹었을 때 무엇을 얻었습니까? 악에 대한 주관적인 지식. 이것이 거짓말입니까? 예. 뱀/사탄은 그들을 악에 가담하게 합니다. 그렇다면 어떤 의미에서 그들은 참여와 악이라는 측면에서 하나님이 계신 곳을 넘어섰습니까? 예. 이때는 선악을 아는 하나님과 같이 되지만 문제는 하나님을 넘어서 악에 동참한다는 것입니다. 그래서 이것이 이것을 보는 한 가지 방법입니다.

**C. 유혹의 과정** [5:26-8:19] 나는 유혹의 과정을 거치고 싶고 이것을 오히려 빨리 하고 싶다. 창세기 3장 6절에 보면 “ 여호와 하나님의 지으신 들짐승 중에 뱀이 가장 간교 하더라”고 했습니다. 여자가 뱀에게 이르되 동산 나무의 열매는 우리가 먹을 수 있으나 동산 중앙에 있는 나무의 열매는 하나님의 말씀에 먹지 말라 하더이다'” 5절로 내려갑니다. 뱀은 “ 너희가 그것을 먹는 날에는 너희 눈이 밝아져 하나님과 같이 되어 선악을 분별할 줄을 하나님이 아심이니라 ”고 했습니다. 이것이 유혹의 과정입니다. 그것을 분해합시다. “여자가 보니 그 나무 열매가 먹음직하더라.” 나는 그것을 "육체의 정욕"이라고 부르고 싶습니다. 제가 하고 싶은 것은 이 두 구절을 비교하는 것입니다. 요한일서 2장 16절에 “세상에 있는 모든 것 곧 육신의 정욕과 안목의 정욕과 이생의 자랑”이 이 세 가지를 열거하고 있습니다. 그것은 세 가지를 열거하고 요한일서 2장 16절에 있는 동일한 세 가지가 창세기 3장에 정확히 들어맞습니다. 첫째, 육체의 정욕이 있습니다. 그것은 먹기에 좋습니다. 성경은 “안목의 정욕”이 “보암직하다”고 말합니다. 열매가 정말 좋아보였습니다. 그러면 이생의 자랑이 들어오고 이것을 확인하십시오. 그것은 "지혜를 얻는 데" 사용됩니다. 지혜를 얻는 열매였습니다. 얼마나 많은 사람들이 그 비용을 지불할 것입니까? 열매를 먹고 지혜를 얻습니다. 그것은 당신이 대학에 가지 않아도 될 것입니다. 식당에 가서 과일을 먹으면 현명해질 수 있습니다. 이 열매에는 지혜가 연결되어 있습니다. 창세기 3장에는 많은 지혜의 모티프가 있습니다. 따라서 요한일서 2장에서 동일한 패턴이 유혹의 과정에서 발견됩니다: 육신의 정욕, 안목의 정욕, 이생의 자랑 창세기 3장의 뱀.
 이제 어떻게 됩니까? 남자의 딜레마, 여자의 딜레마와 다른가? 사탄은 그녀에게 직접 말합니다. 그녀는 뱀과 대화합니다. 제가 제안하고 싶은 아담의 딜레마는 다릅니다. 아담이 경험한 유일한 것이 선하지 않다는 것을 아는 것은 무엇입니까? Adam은 "좋지 않음"을 경험했습니다. "사람이 혼자 사는 것이 좋지 않습니다." 그는 그것을 알고 있었습니까? 예. 그는 그런 경험을 했고 그것이 이브를 만든 이유입니다. 이제 그는 무엇에 직면하고 있습니까? 아담의 유혹이 다른 것은 아담이 이제 하와가 그 열매를 먹었다는 사실을 직시하고 있기 때문입니다. 아담이 “아니요, 나는 과일을 원하지 않습니다.”라고 말한다면 그는 또 무엇입니까? 그는 이제 다시 혼자, 혼자입니다. 그녀는 선악과를 먹고 악에 가담했기 때문에 아담의 유혹은 다릅니다. 그러나 그녀는 그에게 과일을주고 Adam은 먹습니다. 그래서 지금은 똑같지만 여전히 다른 유혹을 받고 있습니다.
 **D. 타락 의 결과** [ 8:20-18:10]

 이제 가을의 결과가 있습니다. 인간의 행동과 선택에 결과가 있습니까? 열여섯 살짜리 아이와 스물두 살짜리 아이의 차이점은 무엇입니까? 내 아들을 사용하게 해주세요. 내 아들이 열여섯 살 때 와 스물두 살 때 의 차이점은 무엇입니까 ? 16살 때 그는 인생에서 무언가를 할 수 있고 결과가 없을 것이라고 생각했습니까? 젊은이는 어떤 일을 하고 “나는 할 수 있고 해낼 수 있어” 또는 “결과는 없을 거야” 또는 “나는 결과를 극복할 수 있어”라고 생각합니다. 그래서 16세에 그는 결과가 없다고 생각했습니다. 그의 경우, 그는 해병대에 입대했고, 그의 어머니와 나의 억울함을 많이 느꼈고, 아프가니스탄으로 떠났고, 그는 이라크에 가봤습니다. 그의 친구 중 한 명이 총에 맞아 죽었다. 다른 하나는 목에 총을 맞았습니다. 그들은 좋은 친구였습니다. 그의 친구는 실제로 YouTube에 있습니다. 그는 목에 총상을 입었지만 살아남았고 패치를 붙였고 우리는 그가 메디백 헬리콥터로 달려가는 것을 보았습니다. 그는 목에 총을 맞아도 살아 남았습니다. 동맥을 약 1mm 놓쳤습니다. 내 아들이 열여섯 살이었을 때 그는 불사신 이었고 결과 없이 무엇이든 할 수 있었습니다. 스물두 살이 된 그는 이제 죽음이 무엇인지, 자신이 죽을 수 있다는 것을 알고 있습니까? 예 그는 않습니다. 그것이 그가 삶을 바라보는 방식을 바꾸나요? 예, 이제 그는 행동과 결과를 이해하기 때문입니다. 행동이 결과와 연결되어 있습니까? 그게 열여섯 살과 스물두 살의 차이일까요? 그와 이야기를 나누다 보면 마치 스물두 살의 노인과 이야기하는 것 같은 느낌이 들지만 인생을 너무 많이, 너무 많이 봐왔기 때문에 꽤 한심하다.

 그래서 제가 여기서 제안하는 것은 행동과 결과 사이의 연결이 성경에서 정말 크다는 것입니다. 그나저나, 우리는 잠언으로 많은 일을 하지 않을 것이지만, 잠언 전체를 요약한다면, 잠언은 주로 젊은이들에게 행동과 성격이 결과와 연결되어 있다는 것을 말하고 있습니다. 행동과 성격은 결과를 초래합니다. 그래서 우리는 지금 이 개념을 봅니다. 결과가 있습니다.
 아담과 이브는 죄를 짓고 성인이 되었으며 결과가 있습니다. 여기서 일어나는 일은 하나님과 사람 사이에 결과가 있다는 것입니다. 남자는 숨어 들어갑니다. 그는 어디에 숨어 있습니까? 그는 덤불 속에 숨어 있습니다. 그래서 하나님께서 걸어오셔서 “어디니이까?”라고 물으십니다. 그들이 대답하되 네가 동산을 거니는 소리를 듣고 무서워하였노라 지금 하나님께 대한 인간의 반응이 두려움의 반응임을 주목하십시오. 그러나 하나님에 대한 두려움이 무엇인지 기억하십니까? 이제 당신은 "그러나 두려움은 실제로 두려움을 의미하지 않습니다. "라고 말합니다. 오, 진짜? 사실인가요? 그래서 우리는 하나님을 두려워한다는 것이 무엇을 의미하는지에 대해 큰 토론을 해야 합니다. 그것이 오고 있다. 그러나 여기서 인간은 두려움과 수치심 속에 숨어 있습니다 . 그래서 그는 "내가 벗었기 때문에 숨었습니다. "라고 말합니다.
 하나님은 “누가 네게 벗었음을 알렸느냐? 내가 너더러 먹지 말라 명한 그 나무 열매를 네가 먹었느냐?” 그 남자는 용감하게 말합니다. “내가 해냈어. 나였어. 그녀를 탓하지마. 이건 잘못 됐어. 나는 죽을 자격이 있습니다. 그녀를 비난하지 마십시오.” 아뇨, 좋아요, 이 사람이 첫 번째 남자입니다. 그가 가서 확인해보세요. 매우 한심합니다. 그 남자는 신에게 말했습니다. 그래서 하나님은 무엇을 하십니까? “여호와께서 여자에게 이르시되 네가 어찌하여 이렇게 하였느냐 하시니 여자가 이르되 내가 아니라 내가 아니라 뱀이었느니라” 그래서 하나님은 “뱀아 너부터 시작하자”고 말씀하십니다. 그래서 하나님은 남자에게서 여자에게, 그리고 마침내 뱀에게로 옮기십니다. 그러면 뱀은 첫 번째 저주를 받습니다.
 이제 이 일을 끝내기 위해 돌아가겠습니다. 당신이 지금 가지고 있는 것은 하나님과 그의 백성 사이의 분리입니다. 그의 백성과 함께 하시는 하나님이 여기서 이 개념입니다. 이 단어가 무엇을 의미하는지 아십니까? “임마누엘.” 끝에 "El"이라는 단어가 있는데 히브리어로 "하나님"을 의미합니다. 임마누엘은 “하나님이 우리와 함께 계시다”라는 뜻입니다. 일어나는 일은 하나님이 동산에서 그들과 함께 하시며 그들과 함께 걸으시고 그들과 대화하시는 것입니다. 하나님은 자기 백성과 함께 계시지만 그들이 죄를 지었으므로 사람들과 분리되어 숨어 있습니다 . 그럼 어떻게 될까요? 당신이 성경에서 발견하게 될 것은 하나님이 이제 absconditus 로 가신다는 것 입니다 . 즉, 동산에서 당신과 함께 계시는 하나님보다 지금 숨은 하나님이 계신다는 것입니다. 지금은 하나님이 숨어 계십니다. 남자는 그에게서 숨었다. 여러분이 출애굽기를 읽을 때 사람들이 산에서 하나님을 보고 산이 시나이 산에서 흔들리는 것을 기억합니까? 사람들은 무엇입니까? 그들은 "신이 자신을 보여주세요"라고 말합니까, 아니면 "그만하면 그만입니다. 물러서십시오."라고 말합니까? 그래서 신은 기본적으로 인류 주변의 이 절대 상태 또는 숨겨진 상태 로 들어갔습니다 . 그런데 성경의 나머지 부분은 무엇을 합니까? 창세기 1-3장에 나오는 성경의 나머지 부분은 하나님이 그의 백성과 함께 하기 위해 어떻게 다시 오셨는지 우리에게 말합니까? 그러자 예수님은 “자기 백성을 자기 죄에서 구원할 자이심은 예수라 칭하리라”고 말씀하셨습니다. 그리고 그는 무엇을 불렀습니까? “임마누엘” – 우리와 함께 하시는 하나님. 그런 다음 예수님은 돌아가시고 이제 그 영은 우리 안에 거하십니다. 궁극적으로 그리스도께서 다시 오셔서 우리를 모아 그와 함께 있게 하십니다. “그리하여 우리가 영원히 주와 함께 있으리라.”

 따라서 궁극적으로 모든 성경 은 인간이 하나님과 함께하기 위해 돌아올 때를 가리키고 있습니다. 하나님은 창세기 3장에서 일어난 일의 세부 사항을 구속적으로 역사하고 계십니다. 창세기 3장에서 무슨 일이 일어났습니까? 성경의 나머지 부분은 하나님께서 그의 백성을 구속하시는 이 위대한 구속 사역입니다. 그분은 성막에 오십니다. 그가 사는 곳은 어디입니까? 당신은 "힐데브란트, 당신이 성막 장을 건너뛰었기 때문에 우리는 그것을 읽지 않았습니다."라고 말합니다. 성막에서 하나님은 그의 백성 가운데 거하십니다. 솔로몬이 성전을 지을 때 어떤 일이 일어납니까? 셰 키나 영광, “영광의 구름”이 내려오고 하나님은 그의 백성과 함께 거하십니다. 예수님과 함께 우리는 이제 그의 백성과 함께 육신을 입은 하나님을 가집니다. 그래서 성경의 나머지 부분은 이 God absconditus , 감춰진 임마누엘이 되는 것, 다시 그의 백성과 함께 하시는 하나님이 될 것입니다. 이것은 궁극적으로 우리를 영원히 하나님과 함께 있게 합니다. 에덴동산은 성경을 시작하지만, 에덴 동산은 결국 우리가 다시 하나님의 임재로 돌아가는 성경의 끝입니까? 그게 큰 희망인가요? 그리스도인은 희망이 있는 사람 입니까 ? "오, 세상의 모든 것이 잘못되고 있고 이곳은 폭발할 것입니다." 질문: 기독교인들은 희망적입니까? 그렇습니다. 우리는 하나님과 영원히 살며 에덴동산을 다시 방문할 날을 고대하기 때문입니다.
 여기서 또 어떤 일이 발생합니까? 인간이 죄의 영향을 받습니까? 우리는 인간이 죽는다는 것을 압니다. 성서는 무엇이라고 말합니까? “죄의 삯은 사망입니다. ” 그래서 동산의 죄에서 나오는 인류는 죽는다. 죄의 타락으로 인해 영향을 받은 것은 인간뿐입니까? 성경은 “아니라 온 자연과 모든 피조물”이라고 로마서 8장 22절에 말합니다. 피조물은 하나님의 이 위대한 구속 행위가 일어나기를 기다리며 신음하고 있습니다. 피조물은 어떻게 신음합니까? 기근, 쓰나미, 지진, 역병, 질병, 암 등 온갖 나쁜 일들이 일어나고 있습니다. 자연 그 자체가 상황이 바로잡힐 날을 기다리고 있습니다. 여러분 중 일부는 세상이 얼마나 엉망인지 깨닫고 일이 바로잡혀지기를 갈망한다는 것을 깨달았습니까? 언젠가는 이 일이 제대로 될 것이고 이해가 될 것입니다. 잘못된 모든 것이 바로잡힐 것이고 우리는 그것을 갈망하고 우리는 피조물과 함께 그것을 위해 신음합니다. 이것이 바로 이 구절이 로마서에서 말하는 “모든 피조물이 신음하며 그 오는 구속의 날을 기다림”입니다.

 우리 몸까지 사람은 어떻게 될까요? 그들은 먼지에서 갔다가 죽음으로 돌아갑니다. “너는 흙에서 흙으로 돌아갈 것이다.” 본체에 유료 통행료가 있습니다. 그런데 예수님이 죽은 자 가운데서 살아나실 때 그의 영만이 죽은 자 가운데서 살아나는 것입니까? 아니면 그는 몸을 일으키 나요? 그는 “네 손가락을 내 옆구리에 넣어라” 등으로 증명된 것처럼 몸 안에서 일어납니다. 우리 몸이 자라나요? 예. 우리는 우리 몸, 우리 모두를 포함하여 죽은 자 가운데서 살아났습니다.
 남자와 여자는 갈등과 비난이 있습니다. 남자는 여자를 탓하기 시작하고, 여자는 남자를 탓하지만, 이 맥락에서 남자는 여자를 탓한다. Adam은 스탠드업 가이입니까? 아니, 그 남자는 아내를 탓한다. 여러 번 해본 좋은 동작입니다. 나는 그 사람을 잘못하지 않습니다. 따라서 운동은 갈등과 비난의 운동입니다. 뒷문으로 들어와서 이 테마를 발전시키고 싶다.

**E. 창세기 3장의 저주: 뱀의 저주** [18:11-23:30]

 저주를 통과합시다 . 우리는 뱀에서 시작하여 거기에서 여자까지 작업할 것입니다. 하나님은 무엇을 하시는가? 아담은 여자를 탓하고 여자는 뱀을 탓합니다. 하나님은 뱀으로 시작해서 다시 여자에게로 이동하시고 결국에는 남자에게로 다시 이동하십니다.
 뱀이 와서 하나님이 그에게 말씀 하십니다 . 너는 배로 기어 다니며 먼지를 먹을 것이다.'” 그런데 이 “먼지”라는 단어에 유희가 있습니까? 아담의 이름은 무엇입니까? 그는 *아담 [먼지]* 에서 나왔기 때문에 *아담 이라고 불립니다* . 그래서 그의 이름은 "Dusty"입니다. 뱀은 무엇을 먹나요? 먼지. 이 먼지에 놀이가 있습니까? Adam/Dusty는 먼지로 돌아갈까요? 그것이 그의 죽음입니다. 그래서 사이클이 진행되고 있습니다.
 솔직히 말해서 Adam의 이름은 정말 "Adam?" 내가 여기 서 있는 것처럼 Adam의 이름이 Adam이 아니라는 것을 알고 있습니다. 이브의 이름은 이브가 아니었습니다. 히브리어는 기원전 2000년 이전에는 존재하지 않았기 때문에 아담의 이름은 다른 언어로 되어 있었을 것입니다. 그러나 그의 이름은 여전히 "Dusty"를 의미할까요? 이름의 의미는 여전히 같았지만 히브리어는 기원전 2000년 이전에는 존재하지 않았으므로 주의해야 합니다. 그 사람의 이름이 정말 Peter입니까, 아니면 언어 사이를 이동할 때 다른 이름입니까?

 예수의 이름은 어떻게 발음되었습니까 ? 예수의 이름은 그리스어로 *예수스(Yehsus) 로 발음된다* . 이제 히브리어로 예수의 이름은 "여호수아"라는 이름을 알아보십시오. 그의 이름은 *여호수아 였습니다* . 여호수아가 들립니까? “여호와께서 구원하신다”는 뜻입니다. “자기 백성을 저희 죄에서 구원할 자이심이라 이름하여 예수라 하니라.” 여호수아인데도 불구하고 그의 이름의 의미를 취하며 그리스어로 " 예수스 "로 나옵니다. 따라서 언어 간에 이름 변경이 있습니다.

 뱀으로 돌아가자 . 뱀은 흙을 먹습니다. 창세기 3장 15절은 성경에서 정말 중요한 구절 중 하나입니다. 정말 중요한 구절입니다. 아시다시피 지구의 날짜와 나이에 대한 논쟁 중 일부는 성경이 실제로 말하지 않기 때문에 그다지 중요하지 않습니다. 그러나 창세기 3장 15절은 매우 흥미로운 사실을 말하고 있습니다. 하나님은 뱀에게 “그래, 뱀아, 너는 네 배로 기어다니고 흙을 먹을 것이다. 또한 “내가 너와 여자 사이에, 너의 씨와 여자의 씨 사이에 적의를 두겠다. 그[이 “그”는 누구입니까?]는 당신의 머리를 부술 것입니다.” 누가 뱀의 머리를 상하게 할 것인가? 아직 예수님께 가지 마십시오. 여기 문맥에서 이 "그"는 누구입니까? 여자의 후손입니다. “내가 너와 여자 사이에 원수가 되게 하여 네 씨 곧 사탄의 아들들과 여자의 씨 사이에 두리라. 여자의 후손이 네 머리를 상하게 하고 뱀이 그의 발꿈치를 상하게 할 것이다. 그래서, 이 "원시 복음 " 의 이 구절에서 당신이 가지고 있는 것입니다 . Proto는 "처음"을 의미합니다. 그래서 proto- evangelium은 “첫 번째 복음”을 의미합니다. 그래서 하나님께서 사탄과 뱀에 대한 이 첫 번째 저주에서 말씀하신 것은 여자의 후손과 뱀의 후손을 통해 적의가 있을 것이며 거기에서 갈등이 있을 것이라고 말씀하신 것입니다. 여자의 씨, 여자의 후손 중 하나가 뱀의 머리를 상하게 할 것입니다. 뱀의 머리를 상하게 하려고 오시는 분이 누구신가 ? 이 일을 하시는 분은 예수님이실 것입니다. 어떤 사람들은 나처럼 이것을 복음의 첫 번째 메시지로 받아들이는데, 이 여자를 통해 뱀이 패배하고 사탄의 후손들이 패배할 것이라는 희망이 있다는 것입니다. 이것이 일어날 것은 여자의 씨를 통해서일 것입니다. 이것은 희망이 있다는 것을 의미합니다. 첫 번째 저주에서부터 사탄이 승리하지 못하고 사망과 흙이 승리하지 못하며 여자의 후손이 사탄의 머리를 상하게 할 것이라는 희망이 있습니다. 그래서 바로 여기 뱀과 사탄에 대한 저주에 희망이 있습니다.

**F. 여자에 대한 저주** [23:31-45:56]

 여자로 이동합니다. “그 여자에게 이르시되 내가 네게 잉태하는 고통을 크게 더하리니 네가 수고하고 자식을 낳으리라.” 나는 개인적인 경험으로 이것을 알지 못하지만 그것을 목격했습니다. 내 인생에서 가장 깔끔한 일 중 하나였습니다 . 저는 네 자녀와 손자가 있으며 네 자녀 모두의 탄생을 목격했습니다. 출산에 고통이 있습니까? 예.
 마지막 아이에 대해 말씀드리자면 해병대에 간 엘리엇입니다. Elliott가 태어 났을 때 그는 정시에 오지 않았습니다. 그래서 우리는 거기에 있습니다. 나는 내 아내의 머리에 있고 당신은이 호흡을합니다. 이제 정말 오래된 물건입니다. 그래서 나는 호흡 루틴을 시작합니다. 간호사가 저쪽에 있어요. 의사가 어디 있니? 의사는 여기 없습니다. 간호사가 저를 보더니 "야, 너 의사 맞지? 아래에서 도움이 필요합니다.” 나는 “아가씨, 저는 의사지만 그런 종류의 의사는 아닙니다. 호흡을 합니다. 정말 잘 할 수 있어요.” 이 모든 변명을 시작하고 정말 긴장 됩니다 . 그녀가 저에게 거기로 내려가라고 하면 저는 기절할 것입니다. 나는 여기서 끝을 하고 저것을 거기서 끝내지 않는다. 그녀는 “ 당장 여기로 내려 오세요 . 아기가 오고 있어요 지금 당장 도움이 필요해요.” 의사가 없습니다. 이런 암소, 나는 기절하지 않았습니다. 나는 Elliott를 배달하는 것을 도왔고 아마도 그게 그에게 문제가 될 것입니다. 이것도 테이프에 있습니다. 미안 엘리엇. 하지만 사실 저는 Elliott가 우리의 네 번째 아이를 낳는 것을 도왔습니다. 그는 괜찮았다. 30분 후 의사가 뽐내며 들어오더니 "어디 있었어?" 무엇이 더 나빴는지 아십니까? 그 친구가 나에게 1200-1500 달러를 청구했고 나는 잠시만 기다려라. 사실 그는 사적인 친구이자 좋은 의사이지만 30분 늦게 나타난 것이 문제였다. 이걸 가지고 어디로 가십니까? 그래서 제 아내가 거기에 있습니다. 저는 기독교인이고 성경은 “그녀는 해산하는 데 고통을 겪을 것입니다.”라고 말합니다. 여기 제 요점이 있습니다. 내가 “내 아내는 기독교인이기 때문에 해산하는 수고를 해야 하고 성경은 그녀가 해산하는 수고를 하리라”고 말한다면 괜찮습니까? 말도 안돼. 우리는 저주에 맞서 싸우고 있습니까? 예. 우리는 저주에 맞서 싸우기 위해 마취제를 투여합니다. 얘들 아, 우리는 죽음에 간다, 우리는 무엇을 말합니까? “하나님이 우리에게 저주를 내리셨으니 우리는 그냥 포기해야 합니다.” 아니, 우리는 저주에 맞서 싸운다. 그래서 우리는 저주에 맞서 싸웁니다. 여자는 해산하는 고통을 겪을 것입니다. 그녀에게 마취를 하시겠습니까, 저주에 맞서 싸우시겠습니까 ? 네, 그렇습니다. 당신은 저주에 맞서 싸웁니다. 당신은 신이 레드삭스를 사랑하는 이유인 저주에 맞서 싸운다. 여러분, 결혼을 하게 된다면 자녀가 태어날 때인지 확인하세요. 결혼은 인생에서 가장 멋진 일이 될 것이기 때문입니다. 아내에게도 정말 중요합니다.

 그래서 그녀의 고통과 다른 일이 여기에서 일어나고 이것은 정말 까다롭습니다. 우리는 저주에 맞서 싸우고 이것을 듣습니다. 창세기 3:16은 무엇을 의미합니까? “너는 남편을 사모하고 [이것은 여자의 저주의 일부이다] 남편이 너를 다스릴 것이다.” 이것은 여자의 저주의 일부입니다. "여자의 욕망"은 무엇입니까? “여자가 자기 남편을 원할 것이나 남편은 자기를 다스릴 것입니다.” 그래서 이 매우 까다로운 구절에서 가장 큰 질문은 "여자의 욕망"이 무엇입니까? 창세기 3:16은 무엇을 의미합니까?
 이제 우선 그녀는 남편을 성적으로 원할 것이고 남편은 "뒤로, 뒤로"라고 말하고 제동을 걸 것입니다. 현실적이지 않다고 말씀드리고 싶습니다. 그것은 일반적으로 결혼 생활에서 일어나는 일이 아니며 결혼 생활은 36년입니다. 그녀가 남편을 성적으로 원한다는 뜻입니까? 이것은 적어도 내 경험으로는 결혼 생활에서 일반적으로 일어나는 일이 아닙니다.
 다른 사람들은 그녀의 욕망이 남편을 향한 것, 즉 그녀가 남편에게 복종하고 남편이 그녀를 다스릴 것이라는 것을 암시합니다. 저는 세상에서 가장 멋진 여성 중 한 명과 결혼했습니다. 그녀는 놀랍도록 친절하고 배려심 많고 부드러운 사람입니다. 남편에게 복종하려는 욕망입니다. 그래 맞아. 그래서 나는 그 현실에 의문을 제기한다. Gordon College를 졸업하려면 Fiddler on the Roof를 봐야 합니다. 그렇지 않으면 닥터 윌슨이 나가는 길에 공기총으로 당신을 쏴버릴 것입니다. Fiddler on the Roof를 봐야 합니다. 이것은 Hildebrandt 일 뿐이며 여기서는 그다지 중요하지 않습니다. 정말 중요하다고 생각하는 영화가 있습니다. 나는 옆에서 그리스어도 가르친다. 그것은 "나의 큰 뚱뚱한 그리스 결혼식"이라고 불립니다. 합법적입니다. 나는 완전히 그리스인인 친구가 있는데 그는 영화가 그것을 "T"로 묘사한다고 말했습니다. 남편이 들어옵니다. “남편은 가족의 머리입니다.” 그리고 두 명의 여성이 옆에 있습니다. 불행히도 아내와 나는 그것을 함께 보고 있었다. 남편이 들어옵니다 . “남편은 집의 머리입니다.” 아내는 돌아섰고 그녀는 멘토링하려는 젊은 여성을 얻었습니다. 그리고 그녀는 “예, 여보, 남편이 가장입니다.”라고 말합니다. 그런 다음 그녀는 소녀에게 돌아서서 “네, 남편은 가장이고 아내는 목이고 그녀가 원하는 대로 머리를 돌립니다.” 나는 내 아내를보고 내가 말할 수있는 것은 끝났습니다. 거기에는 진실이 있습니다. 따라서 여성이 복종하고 싶어하는 것이 저주가 될 것이라는 생각도 잘 맞지 않습니다. 따라서 남편을 원하는 여성의 의미에 대한 이 두 번째 옵션은 가능성이 그리 높지 않을 것입니다.
 웨스트민스터 신학교의 한 여성이 "여자의 욕망"의 의미에 관한 글을 썼는데, 그녀는 창세기 4장 7절에 똑같은 문학적 문구가 사용되었다는 것을 똑똑히 알아차렸습니다. 이제 제가 하고 싶은 것은 어려운 구절을 해석하는 방법에 대해 논평하는 것입니다. 여자의 욕망은? 이것은 어려운 구절입니다. 해석학은 성경을 해석하는 방법입니다. 그것이 무엇을 의미하는지 알고 있는 구절이 하나 있다면, 알려진 것에서 알려지지 않은 것으로 작업해야 합니다. 무언가가 무엇인지 모른다면 더 명확한 다른 곳을 살펴보고 덜 명확한 것을 견디도록 명확한 것을 가져와야 합니다. 이것은 방법론입니다. 그래서 그녀는 4장 7절을 살펴보았습니다. 그것은 가인과 아벨의 이야기입니다. 정확히 같은 구조입니다. 하나님께서 가인에게 오셔서 이렇게 말씀하십니다. 그러나 너희가 의를 행하지 아니하면 죄가 문에 엎드리느니라 그것[죄]이 당신[가인]을 갖기를 원하지만 당신은 그것을 다스려야 합니다.” 꽤 명확합니까? 죄가 가인을 삼킬 준비가 된 사자처럼 문 앞에 웅크리고 있습니다. 죄가 가인을 지배합니까? 예, 그는 동생을 죽였습니다.
 남자와 여자의 관계에 대한 이 말은 무엇입니까? 죄가 가인을 압도하려는 것처럼 “그의 욕망은 남편을 원할 것입니다.” 그러면 남편이 그녀를 다스려야 합니다. 그래서 당신이 가진 것은 결혼 생활에서 권력 투쟁과 갈등이 있고 이것이 저주의 일부라는 것입니다. 당신은 저주에 맞서 싸울 것인가, 아니면 그것에 굴복할 것인가? 당신은 단순히 이것을 받아들이거나 저주에 맞서 싸울 것입니다. 나는 우리가 이것에 맞서 싸우는 방법에 대해 논의하고 싶습니다.
 결혼 생활에서 권력 투쟁이 있습니까? 나는 한동안 주변에 있었고 다른 많은 결혼을 보았습니다 . 제 딸이 방금 결혼했습니다. 노동절 주말 저는 오하이오로 압축을 풀고 월요일에 돌아왔기 때문에 수업 시간에 너무 피곤했습니다. 제 딸은 변호사인 시카고 대학교 변호사와 결혼했습니다. 그는 내 딸과의 결혼 생활에서 다투나요? 그는 법정에서 사건을 변론하는 것처럼 논리적 논증을 사용합니까? 문제는 제 딸이 아버지보다 훨씬 밝고 밝다는 것입니다. 그녀는 그에게 반박합니까? 그들은 이 고조되는 논쟁에 휘말립니다. 그는 사건을 잃고 싶지 않기 때문에 그것을 잭업합니다. 당신이 변호사라면 진정해야 할 때를 알아야 합니다. 그래서 그는 이러한 주장을 적용합니다. 그러나 내 딸이 결코 잃지 않는 문제는 무엇입니까? 그래서 그녀는 논쟁을 제기합니다. 그는 논쟁을 제기합니다. 곧 나는 그들이 서로를 죽이지 않기를 기도하고 있습니다. 그녀는 물러날 때를 모릅니다. 그래서 그들은 정말로 그것에 갈 것입니다. 살인이었다. 정말 살인은 아니었습니다. 그것이 내가 걱정했던 것입니다. 솔직히 저는 제 딸의 결혼식에서 많은 설교를 했습니다. 가장 중요한 것 중 하나는 "나는 그를 사랑해, 나는 그를 좋아해"라고 말하는 것입니다. 결혼한 지 일주일 정도 지나면 모든 것이 사라집니다. 결혼 생활에서 싸우는 방법을 배우는 것이 당신이 할 수 있는 가장 중요한 일 중 하나입니까? 당신이 해서는 안 될 추악하고 더러운 일들이 있습니다. 따라서 갈등을 해결하는 방법을 배워야 합니다. 물러날 때를 알아야 하고 앞으로 돌진할 때를 알아야 합니다. 즉, 당신이 하는 춤이 있고 춤을 추는 방법을 배워야 합니다. 그 중 많은 부분이 갈등을 다루고 있습니다. 당신은 "안돼, 안돼, 우리는 갈등이 없을거야. 나는 그를 너무 사랑해. "라고 말할 것입니다. 지금 바로 말씀드리겠습니다. 사실 이것은 끔찍하지만 아이들에게 말했습니다. 그와 싸워라. 그가 어떻게 싸우는지 알아보십시오. 당신은 그것이 정말 끔찍하다고 말합니다 그것은 아마도 나쁜 충고일 것입니다. 하지만… 그래서 제가 말하는 것은 결혼 생활에서 갈등이 있을 것이라는 것입니다.

 성경에 나오는 남성과 여성의 관계를 살펴봅시다. 이것은 큰 토론이 아닙니다. 우리는 판사가 큰 토론을 할 때까지 기다릴 것이지만 여기서 소개하고 싶습니다. 어떤 사람들은 여자가 남자의 “돕는 자”가 되어야 했다고 말합니다. 따라서 그녀는 전기 기술자나 전기 기술자의 조력자처럼 남자보다 굴종적이 거나 열등한 존재로 여겨졌다 . 전기 기사가 주요 거래입니다. 도움은 스크루드라이버 등을 얻기 위해 달려가는 순찰자입니다. 그러므로 하와는 돕는 자로 간주되었고, 이 “돕는 자”라는 말 때문에 그녀는 남자 다음으로 부차적이었습니다. 히브리어로는 *etzer* 입니다 . 당신은 이 단어를 알고 있지만 당신이 그것을 알고 있다는 것을 모릅니다. Eve 외에 *etzer* 라고 불리는 사람이 누구인지 맞춰보세요 ? 옛 찬송가를 생각해 보십시오. 더 이상 이 노래를 아는 사람이 없습니다. “돕는 자”라고 불리는 분은 하나님이십니다. 이 단어는 Ebenezer에서 나옵니다. *Eben은* "돌"을 의미합니다. *ezer는* "도움"을 의미합니다. 그것은 "도움의 돌"을 의미합니다. 하나님 자신이 자신을 *에처 라고 부르시* 지만 당신은 하와가 돕는 자처럼 그분을 돕는 자라고 말하지 않을 것입니다. 그는 구원자 또는 우리를 구원하는 자라는 의미에서 돕는 자입니다. 그러므로 당신은 하와가 여기 아래에 있다는 사실을 이용할 수 없습니다. 왜냐하면 그러면 신도 복종해야 할 것이기 때문입니다. 우리는 그가 그렇지 않다는 것을 압니다. 그래서 그 주장은 통하지 않습니다.
 여기에 또 다른 주장이 있습니다. 아담은 하와라는 이름을 지었고 아담은 동물의 이름을 지었습니다. 그래서 그가 "왕"임을 나타냅니다. 명명은 동물에 대한 그의 지배권을 보여주며, 그가 그녀의 이름을 지었기 때문에 그는 그녀에 대한 지배권을 가집니다. 그러나 1장과 2장에는 하와의 이름이 언급되지 않습니다. 다만 하나님께서 그들을 남자와 여자로 만드셨다고 말합니다. 그의 이름은 Adam으로 지정되었지만 그녀의 이름은 언급되지 않았습니다. 그녀의 이름은 Adam이 "먼지, 먼지, 흙으로 돌아갈 것입니다. "라는 말을 들었을 때 처음 나타납니다. 그가 죽을 것이라는 말을 듣자마자 그는 그 시점에서 그의 아내에게 돌아서서 그녀의 이름을 지었다. "당신은 죽음의 여자, 당신은 여자를 저주합니다." 아, 실례합니다. 그것이 아담이 하는 일입니까? 여기서 타이밍은 매우 중요합니다. 그는 저주를받은 직후에 그녀의 이름을지었습니다. 3장 20절에서 “아담이 그 아내의 이름을 *하와라 이름하였더라* ”. 여러분 모두 *Havah가 우리가 lehayim* 이전에 이 일을 했다는 것을 알고 있습니다 . 그분은 그녀를 “산 자” 곧 모든 산 자의 어머니라 부르십니다. 그는 그녀를 저주로 보지 않고 오히려 그녀를 통해 모든 산 자의 어머니로 여깁니다. 이 여자를 통해서 뱀의 머리를 상하게 할 씨가 태어날 것입니다. 그는 그의 아내를 보고 모든 산 자의 어머니를 본다. 그는 그녀의 이름을 짓는 데 자신의 지배력을 보여주고 있습니까, 아니면 오히려 그녀의 성격과 운명을 인식하고 있습니까? 그는 그녀의 성격을 인식하고 있고 나는 여기서 성격보다 그녀의 운명을 더 좋아합니다. 즉 뱀의 머리를 상하게 할 씨가 그녀를 통하여 올 것이다. 그는 이것을 통해 그녀를 기리고 있기 때문에 아름답습니다. 특히 "아담, 당신은 죽었고 먼지로 돌아갈 것입니다." Eve에서는 언젠가 이것이 반전될 것이라는 희망이 표현되고 그는 아내에게서 그것을 봅니다. 그곳은 아름다운 통로입니다.

 그러면 성경의 다른 부분은 어떻습니까? 신약성경에서는 신약성경에서 두 구절만 하고 구약성경으로 돌아가겠습니다. 갈라디아서에서 “이와 같이 율법이 우리를 그리스도께로 인도하는 일을 맡았”습니다. 그런 다음 갈라디아서 3장 28절에서 그리스도의 교회에는 “유대인도 헬라인도 없고(구약에 유대인인 것이 나으니 그들은 하나님의 약속을 가졌고 이방인은 외인이었더라) 종이나 자유인이 아니요( 그리스도 안에서 우리는 부자나 가난한 자나 그리스도 안에서 형제 자매입니다.) 남자나 여자나… 여러분은 모두 그리스도 예수 안에서 하나입니다.” 이 권력 구조에 대한 힌트는 없습니다.
 에베소서 5장 22절은 내가 자라면서 함께 한 구절입니다. 아버지는 그리스 모델에 적합했습니다. 내가 자란 교회에서는 “아내들은 남편에게 복종하기를 주께 하듯 하라”는 말씀을 자주 했습니다. 나는 평생 그렇게 배웠다. “아내들은 남편에게 복종하십시오.” 나는 이제 남편입니다. 너무 잘 진행되지 않았습니다. 아니요, 사실은 정말 잘 진행되었습니다. 제 아내는 매우 순종적인 사람이었습니다. 그녀는 나에게 많은 것을 가르쳐주었다. 나는 그녀가 나에게 가르친 것을 당신에게 가르치려고 노력하고 있습니다. 그것은 또 다른 토론입니다. 그것에 대한 다른 이야기가 있습니다. 그녀는 갈등을 일으키지 않았습니다. 그녀는 머리를 돌리는 목이었습니다. 머리는 자신이 머리인 줄 알았는데 목이 머리를 돌렸다. 그런데 흥미로운 점은 내가 이 수업에서 가르치려고 했던 것처럼 성경을 해석할 때 단어의 의미를 어떻게 해석하느냐는 것입니다. 문맥. 문맥이 의미를 결정합니다. 당신이 에베소서 5:22에 있을 때, 5:21이 문맥에 상당히 가깝다고 제안하시겠습니까? 전적으로. 왜 내가 젊었을 때 나는 에베소서 5장 21절에 대한 설교를 거의 듣지 못했습니다. 앞 구절입니다. “그리스도를 경외함으로 피차 복종하라”는 말씀입니다. 아내가 남편에게 복종해야 합니까? 예. 서로 복종해야 한다고 여기에서 말씀하고 있습니다. 남편이 아내에게 복종해야 합니까? 예. 그래서 질문은 제 아내가 저를 섬기나요? 그것이 얼마나 이기적이고 나르시시즘적인지 아십니까? 문제는 오히려 아내를 어떻게 섬길 것인가 하는 것입니다. 그녀의 질문은 남편에게 어떻게 봉사해야 하느냐입니다.
 질문은 배우자를 어떻게 섬겨야 합니까? 이에 비추어 볼 때 권력 투쟁은 어떻게 될까요? 당신은 권력을 움켜쥐지 않고 권력을 포기함으로써 저주에 맞서 싸운다. 내 모델은 누구입니까? 여기 Grace Brethren이 있습니까? 예수께서 내려오셔서 “나는 우주의 왕이니 엎드려 경배하라. 나는 우주의 왕이다. 아버지와 나는 하나입니다. 너희들은 하인이고 나는 우주의 왕이다 . ” 아닙니다. 예수님은 제자들에게 차를 세우시고 그들이 저녁을 먹으러 가는데 “ 신발을 벗으 십시오 ”라고 말씀하십니다. 당신이 Grace Brethren이라면 그들은 오늘날까지도 이것을 하고 있습니다. 그러면 예수님은 어떻게 하십니까? 그는 그들의 발을 씻어줍니다. 권력 투쟁은 끝났습니까? 여기 천하의 왕이 내려와 제자들의 발을 씻기신다. 권력 투쟁? 아니, 자신의 권세를 버리고 제자 들의 발을 씻기실 때에 진정으로 왕이 되신다. 그게 리더십인가요? 제자들이 기꺼이 나가서 그리스도를 위해 죽으려 했던 것은 이와 같은 행위 때문이었습니다. 내가 말하는 것은 여기 이 구절에 대해 조심하라는 것입니다. 결혼 갈등에서 권력을 잡는 것을 조심하십시오. 처음 결혼했을 때 저는 처음에는 권력을 움켜쥐는 매우 불안한 사람이었지만 제가 제안하는 것은 그리스도처럼 되고 그것을 포기하는 법을 배우라는 것입니다. 그러므로 권력은 갈등에서 비롯되지 않습니다. 어떻게 하면 그녀를 섬길 수 있습니까? 그게 당신이 저주에 맞서 싸우는 방법입니까? 저주는 결혼 생활에서 이러한 권력 투쟁이 있을 것이라는 것입니다. 해결책은 권력을 장악하는 것이 아니라 상대를 섬기는 것으로 맞서는 것이다.

**G. 사람에 대한 저주** [45:57-52:59]

 이제 인간의 저주를 살펴보자. 인간은 자신의 저주에 직면해야 합니다. 노동은 저주인가? 창세기 3장에 “아담에게 이르시되 네가 네 아내의 말을 듣고 내가 너더러 먹지 말라 한 나무 실과를 먹었은즉 땅은 너로 말미암아 저주를 받고 너는 평생토록 수고하며 그것을 먹으리라. 땅이 네게 가시덤불과 엉겅퀴를 내고 너는 들의 채소를 먹을 것이다. 너는 이마에 땀을 흘려야 땅으로 돌아갈 때까지 음식을 먹을 것이다.” 노동은 저주인가? 당신은 " 예 , 일은 저주입니다."라고 말합니다 . 아니요, 타락하기 전에 아담과 이브가 유혹이 있기 전에 동산에 있었을 때 아담에게 할 일이 주어졌습니까? 아담은 동산을 돌보고 경작해야 했습니까? 아담과 이브는 타락하기 전에 동산에서 일을 했습니까? 예. 일은 저주가 아닙니다. 저주는 일의 무익함입니다. 무언가를 위해 일한 다음 모든 것이 무너지는 것을 본 적이 있습니까? "어차피 해"라는 멋진 컨트리송이 있습니다. 그녀는 “다음날 아무도 기억하지 못할 노래를 밖에 나가서 부를 건데, 그래도 “어쨌든 한다”고 말한다. 어차피 해야 하는 그런 삶이 많은 것 같아요. 무언가를 위해 정말 열심히 일한 다음 그것이 무너지는 것을 볼 수 있습니다. 일의 무익함; 여러분 중 일부는 그 무익함을 알고 있습니까? 마음과 영혼을 무언가에 쏟은 다음 그것이 무너지는 것을 지켜봐야 하는 일이 발생하면 참담합니다 . 문제는 작업의 무익함입니다.
 여러분 중 일부는 "내 인생에서 무엇을 할 것인가?"라고 묻고 있습니다. 내가 제안하고 싶은 것은 당신이 어떤 유형의 직업을 찾는다는 것입니다. 매일 9시에서 5시까지 일하고 자신의 일을 싫어하는 사람들을 본 적이 있습니까? 그들은 5시에 퇴근하기를 기다릴 수 없습니다. 그들에게는 자유입니다. 주말에는 더 이상 일할 필요가 없습니다. 그냥 그 일이 싫습니다. 그들은 월요일에 일터로 돌아가야 한다는 것을 알기 때문에 파티를 합니다. 어떤 사람들은 그 존재를 살고 있습니까? 내 동생은 대형 지하철 시스템의 Buffalo 부사장이며, 이제 우리 둘 다 노인이기 때문에 큰 토론을 했습니다. 우리는 인생을 돌아보았습니다. 이제 저는 여기 Gordon College에서 제가 하는 일을 사랑합니다. 그것은 내 인생에서 내가 할 수 있는 최선의 일이며 하나님은 이 일을 하도록 나를 부르셨습니다. 저는 매일 5시나 5시 30분에 일어나 작업을 하고, 이 수업이 끝나면 내일 아침에 올릴 수 있도록 자정쯤까지 이 비디오를 편집할 것입니다. 난 내가하는 일이 좋아. 동생은 “나는 내가 하는 일이 싫다. 은퇴를 기다릴 수 없습니다.” 내 말은: 너희들이 좋아하는 일을 찾는 것이 가능할까? 네, 당신의 소명과 당신의 열정이 융합되면 시너지가 발생합니다. 그래서 나는 당신의 열정과 당신의 직업의 융합을 찾고 그것을 위해 가는 것을 추천합니다.

 따라서 쓸데없는 일이 문제이며 우리 모두를 괴롭힙니다. 사람은 먼지와 씨름합니다. 기본적으로 우리는 모두 먼지가 되어 죽을 것입니다. 여러분 중 일부는 아버지와 어머니를 떠나보냈기 때문에 죽음이 어떤 것인지 알고 있습니다. 보기 어렵다. 몇 년 전에 아버지가 암으로 돌아가셨고, 나는 아버지의 모든 과정을 도와야 했습니다. 끔찍했다. 다른 분들은 자동차 사고로 사망한 친구가 있습니다. 아버지, 어머니, 할아버지, 할머니, 세상을 떠난 친구가 있습니다. 죽음이 문제인가? 죽음은 큰 문제입니다. 나는 죽음이 싫어. 나는 암이 아버지에게 한 일을 싫어합니다. 싫어. 그러나 내가 말하고 싶은 것은 예수님이 오시면 무엇을 하느냐는 것입니다. 마치 예수님이 이 땅에 오셔서 “너희들에게 가장 큰 문제가 무엇이냐?”라고 말씀하시는 것과 같습니다. 큰 문제는 무엇입니까? 그것은 일의 허무함이 아니라 죽음이다. 예수께서 말씀하셨습니다. 나는 무엇을 함으로써 죽음을 정복할 것인가? 나는 죽음으로 죽음을 정복할 것입니다. 나는 죽었다가 죽은 자 가운데서 다시 살아날 것입니다.” 그리스도인으로서 우리에게는 무덤 너머의 희망이 있습니까 ? 죽음이 최종 답인가 ? 죽음은 이 일의 끝이 아닙니다. 그래서 우리 그리스도인들은 예수님을 바라봅니다. 예수님은 죽음에서 부활하셨습니다. 예수님은 그가 다시 오실 때 우리가 그를 볼 때 그의 있는 그대로를 볼 것이기 때문에 우리가 그와 같을 것이라고 말씀하십니다. 언젠가는 아버지도 일어설 것이다. 저는 항상 제가 이 수업을 가르칠 때 그가 무슨 생각을 하는지 궁금합니다. 그는 아마도 거기에서 웃고있을 것입니다. 언젠가 아버지께서 다시 살아나셔서 우리는 주님과 영원히 함께 할 것입니다. 그게 무슨 개념이야? 이것은 우리가 영원히 하나님과 동산으로 돌아가는 임마누엘 개념입니다. 그래서 성경은 그런 식으로 시작하고 성경은 우리가 예수님처럼 죽은 자 가운데서 살아나 그분과 영원히 함께 살기 위해 우리 몸으로 하나님께 돌아가는 식으로 끝납니다. 아름다운 이야기입니다. 최고입니다. 죽음은 승자가 아닙니다. 예수님께서 그것을 날려버리셨습니다. 이것은 좋은 소식입니다. 예, 인간은 투쟁할 것이고 우리는 모두 죽을 것입니다. 나는 너희들보다 시간이 적지만 괜찮아 .

 이제 조금 더 빠르게 움직여보겠습니다. 창세기 1-3장은 성경의 나머지 부분을 구성합니다. 그래서 시간을 많이 들였습니다. 창조 이야기와 동산은 우리를 그분께로 되돌리는 하나님의 구속 사업인 성경의 나머지 부분을 설정합니다. 여러분은 이것을 출애굽기에서 보았습니다. 거기에서 구속을 보았습니까? 이스라엘이 애굽에서 노예가 되었을 때 하나님은 어떻게 하셨습니까? 그는 내려와 그의 종들을 풀어주고 그들을 데려다가 그들에게 그의 법을 주었습니다. 그는 그들을 그의 땅에서 자유롭게 했습니다. 그래서 하나님은 자기 백성을 애굽에서 구해내시고, 자기 백성을 바벨론의 속박에서 건져내어 다시 데려오실 것입니다. 예수님 안에서 그분은 우리를 자신에게로 되돌리실 것입니다. 궁극적으로 언젠가는 영원히 대면하게 될 것입니다. 그래서 이것은 모든 것이 움직이는 곳입니다. 그래서 창세기 1-3장은 그것을 설정하고 그 후에 당신은 그의 백성을 계속해서 구속하는 하나님의 구속 운동을 보게 됩니다. 그의 백성들은 항상 “오, 이제 하나님께서 우리를 구속하시고 우리는 이제 영원히 당신을 섬기겠습니다”라고 말합니까? 그의 백성은 무엇을 합니까? 만나를 주시니 그들이 무엇을 합니까? 마치 레인 푸드처럼 “이거 지겨워. 항상 같은 음식.” 캠퍼스에 살지 않는 우리 대부분은 오늘밤 집에 가서 닭고기와 브로콜리를 요리해야 하기 때문에 정말 좋을 것이라고 말합니다. 요리를 해야 하는데 요리를 할 수 없는 시간이 지나면 오래갑니다.

 **H. 가인과 아벨** [53:00-61:29]

 Cain과 Able 이야기로 넘어 갑시다 . 이것은 성경에서 살인에 대한 첫 번째 기록입니다. 가인은 아벨을 죽이려고 합니다. 누가 소제를 드리는가, 아벨인가, 가인인가? 아벨은 소제를 드린다. 소제는 피 흘림과 함께 드려야 합니까? 소제는 피 흘림과 함께 드리는 것이다. 소제라고 하면 소제에 무슨 문제가 있느냐? Cheerios에 대해 말하는 것이 아닙니다. 고대 근동에서 곡물에 대해 이야기할 때 그것은 기본적으로 밀과 보리입니다. 그런데 가인이 땅의 소산인 밀과 보리를 바치느냐? 예. 어느 것이 하나님께 받아들여졌습니까? 아벨의 제사는 받아들여졌습니다. 내가 자랄 때 사람들은 아벨의 제사를 받을 만한 이유가 피의 제사이기 때문이라고 했습니다. “피 흘림이 없은즉 죄 사함이 없느니라.” 아벨의 제물은 피 흘림이었기 때문에 열납되셨고 따라서 열납되셨습니다. 반면에 가인의 것은 피 흘린 헌물이 아니었으므로 그의 것이 받아들여지지 않았습니다. 가인의 것은 피를 흘린 것이 아니라 곡식과 곡식이었습니다. 그러나 가인의 것은 피를 드리는 제사가 아니므로 버림을 받지 않았습니다. 그것이 하나님께서 아벨의 제물은 받으시고 가인의 제물은 거절하신 진짜 이유가 아닙니까? 내 대답은 아니오 야." 하나님께서 이스라엘에게 소제를 드리라고 명령하셨습니까? 예, 그는 레위기 2장에서 그렇게 했습니다. 레위기 2장으로 가보면 하나님은 이스라엘에게 그들의 수확의 첫 열매인 곡식을 바치라고 명령하십니다. 곡식은 하느님께 합당한 제물이었습니다. 가인의 문제는 그가 제공한 자료에 있지 않았습니다. 가인은 동생에 대한 마음이 좋지 않았고 미워했습니까? 문제는 그가 제공한 것이 아니라 그의 마음이었습니다. 그러므로 곡식제물을 바치라고 하신 하나님의 말씀에 미혹되지 마십시오.
 그녀는 아벨이 가장 좋은 것을 바쳤다고 말합니다. 그것은 헌금 자체가 아니라 헌금을 가져오는 사람의 마음이었을 때 범죄를 헌금으로 옮기는 것이기 때문에 반대하고 싶습니다 . 성경 전체에서 그것은 헌금의 세부 사항보다 더 중요합니다. 그래서 제 생각에는 우리가 헌금의 유형으로 낮추려고 할 때 잘못 인도되고 있다고 생각합니다. 나는 그것이 요점을 놓치고 있다고 생각합니다. 하나님은 여러 곳에서 “나는 자비를 원하고 제사를 원하지 아니하노라”고 말씀하셨습니다. 그래서 문제는 때때로 우리가 희생에 초점을 맞추고 그가 진정으로 요구하는 것이 자비, 공의, 의라는 것을 깨닫지 못한다는 것 입니다 .
 그래서 하나님은 가인에게 오셔서 “가인아, 네가 이렇게 하면 몸이 나빠질 것이다”라고 말씀하십니다. 가인이 동생 아벨에게 “들로 나가자”고 말했습니다. 그들이 들에 있을 때 가인이 동생 아벨을 쳐죽였습니다. 여호와께서 가인에게 이르시되 네 아우 아벨이 어디 있느냐 "모르겠어요." 그가 말했다. 그런 다음 그는 이 클래식 라인을 만듭니다. 이것은 모두가 알아야 할 고전적인 대사입니다. "나는 내 형제를 지키는 사람입니까?" 이것은 성경의 고전적인 구절입니다. 가인은 하나님께 “내가 아우를 지키는 자니이까?”라고 물었습니다. 그가 하나님께 제시한 대답은 무엇이었습니까? Cain은 대답이 다음과 같다고 생각했습니다. 아니요, 저는 제 동생을 지키는 사람이 아닙니다. 이것이 가인이 이 수사적 질문에서 암시한 것입니다. 가인은 이 질문에 대한 답이 자신이 동생을 지키는 자가 아니라는 것이라고 생각했습니다.
 그러나 실제로는 우리가 형제를 지키는 자입니까? 예. 그래서 가인은 동생을 죽입니다. 이것은 창세기의 구성 측면에서 많은 것을 제시합니다. 가족의 좋은 형제/나쁜 형제 상황을 본 적이 있습니까? 형제 자매의 경쟁적인 성격에서 이와 같은 다른 일이 발생합니까? 가족의 형제 자매 사이에 경쟁이 있습니까? 나는 다섯 자녀를 둔 가정에 있었고 내가 맏이였습니다. 마지막 누나는 우리보다 5~6년 늦게 태어났습니다. 그래서 제 아버지는 제가 자랄 때 당신의 문화에서 이것을 어떻게 말해야 하는지조차 몰랐습니다. 아버지는 엄격한 분이었다. 나는 그를 벨트의 남자라고 부를 것입니다. 이제 내가 너희들에게 말하고“학대, 학대. 그는 실제로 당신을 벨트로 때렸습니다.” 그 당시 우리는 그것을 학대가 아니라 징계라고 불렀습니다. 아버지는 나를 사랑했을까? 대답은 "예"입니다. 그래서 그가 그렇게 한 것입니다. 그는 우리에게 엄격했습니다. 그는 형과 나에게 매우 엄격했지만, 그곳에서 5년의 간격을 둔 여동생이 있을 즈음, 누나, 남동생과 나는 뒤로 물러서서 그녀가 어떻게 모든 것을 감당할 수 있었는지 궁금해했습니다. 그녀는 아버지에게 새끼손가락을 감쌌습니다. 우리가 질투 했나요? 우리는 그 차이를 볼 수 있었습니다. 여기 뭔 일 있었 니? 여기서 일어난 일은 아버지가 나이가 들면서 느슨해 졌다는 것입니다. 여기에서 보는 경쟁적 성격은 창세기에서도 볼 수 있습니다.
 창세기에 나오는 형제자매 경쟁에 대해 말해주세요. 창세기에 나오는 형제간 경쟁의 예를 들어 주십시오. Leah와 Rachel은 형제간 경쟁이 컸습니다. 야곱과 에서라고 말씀하셨습니다. 다른 사람이 있습니까 ? 요셉과 그의 형제들이 좋은 본보기입니다. 형제간의 경쟁 이라는 주제는 창세기에서 반복되는 큰 주제입니다. 내가 어렸을 때, 형과 나는 항상 싸우곤 했다. 한 번은 그가 나에게 정말 화를 내더니 버터 나이프를 들고 있는 힘껏 나에게 던졌습니다. "거룩한 암소, 칼로 뭐하는거야?" 그래서 나는 보호하려고 팔을 위로 던졌고 칼은 내 팔에 떨어졌고 거기 매달린 내 팔에 꽂혔습니다. 이 칼이 내 팔에 매달려 있는 느낌을 결코 잊지 못할 것입니다. 내 동생은 세상에서 가장 위대한 사람입니다. 그는 미쳤지만 훌륭합니다. 그래서 그 후 우리 둘 다 즉시 생각했습니다. “아빠가 집에 오면. 이것은 나쁘다. 그는 집에 도착하면 우리를 죽일 것입니다.” 그래서 그는 그것을 잡아당기려고 하지만 우리는 그것을 빼낼 수 없습니다. 그래서 우리는 어머니에게 갔다. 왜 우리 어머니를 거기에 데려왔습니까? 우리는 아버지와 대면해야 하며 그것은 절대적인 공포입니다. 그래서 우리는 어머니를 편들기 위해 어머니에게 갔습니다. 그녀도 그것을 뽑을 수 없습니다. 그럼 어떻게 될까요? 내가 직접 뽑아야 했다. 그러면 어떻게 됩니까? 아빠가 집에 오시면 차 소리가 들리고 우리는 이층 침대 밑에 숨어 언덕을 향해 달려갑니다. 우린 준비되었다. 아빠는 집에 오시고 엄마는 최선을 다해 이 문제를 해결하기 위해 밖으로 나갑니다. 갑자기 우리 아빠가 소리를 지르기 시작했습니다. 그는 소리를 지르기 시작했고 우리는 지하실에서 그 소리를 듣습니다. "카인! 카인! 동생을 죽이려고 했어요!” 이제 형과 나는 둘 다 노인이 되었습니다. 그래서 이 두 노인은 우리가 아버지와 함께 한 일을 기억하기 때문에 그냥 웃고 있습니다. 이것은 항상 나에게 매우 특별한 통로였습니다. 내 동생은 내 인생에서 가장 친한 친구라고 말해야 합니다. 그러나 버터 나이프를 던지는 것은 권장하지 않습니다.
 **I. 가인에 대한 저주** [61:18-64:41]

 이제 가인의 저주에 대해 이야기해 봅시다. 카인은 저주를 받고 카인의 저주는 어떻게 됩니까 ? 가인의 저주는 그가 방황하는 것입니다. 그는 저주의 일부로 이곳저곳을 떠돌아다니는 방랑자로 정죄받습니다. Cain은 남은 생애 동안 그렇게 될 것입니다. 방랑자, 즉 그는 남은 생애 동안 거의 혼자가 될 것입니다. 그래서 우리는 이 외로움으로 돌아왔습니다. 외로움은 세상에서 가장 나쁜 것 중 하나입니까? 내 인생의 많은 시간을 혼자 보냈고 우주 전체에 혼자있는 것 같은 최악의 감정 중 하나이기 때문에 이렇게 말합니다. 내 인생에서 경험한 가장 우울한 일 중 하나입니다. 사람들이 방랑자일 때 우리 문화에 문제가 있습니까? 우리 문화에서 사람들이 많이 움직이나요? 젊을 때는 꽤 정착하지만 나이가 들면 많이 움직이기 시작한다. 아내와 나는 결혼 생활의 첫 8년 동안 여덟 번 이사를 했습니다. 이동 중 하나는 이스라엘로, 다른 하나는 테네시 주 브리스톨로 돌아갔습니다. 어쨌든, 내 말은 우리가 이사를 여덟 번 하고 얼마 지나지 않아 이사를 하고 또 이사를 했다는 것입니다. 여행하는 것도 좋은데, 여행을 너무 많이 해서 늘 여행하는 것에 지쳐서 그냥 집에 가고 싶은 적 있으신가요? 집이란 무엇입니까? 아내와 나는 지금 집이 어디에 있는지 이해하는 데 어려움을 겪었습니다. 우리의 뿌리가 잘린 것과 거의 같습니다. 집이 어디야? 당신이 있는 곳이 집인 것과 같습니다 . 우리는 뿌리가 없기 때문에 그런 것입니다. 나는 당신이 그것에 대해 생각하기를 바랍니다. 나는 이것에 대해 어떻게 해야할지 모르겠습니다. 당신은 집에 대한 감각, 장소와 소속감이 있고 거기에 자신의 뿌리를 두고 있습니다. 우리 문화가 다 방황하는 건 알지만 제가 말하고자 하는 것은 평생 방황하게 될 수 있기 때문에 방황을 조심하라는 것입니다. 가인은 이 방황으로 저주를 받았습니다. 탐험을 할 때 방황하는 것은 괜찮지만 고향, 뿌리, 소속감 또는 장소 감각을 잃지 않도록 주의해야 합니다.
 그래서 가인은 방랑자가 됩니다. 4장에 “가인이 여호와 앞에서 물러갔다”고 했습니다. 그래서 당신이 얻는 것은 Cain이 무엇으로 움직이는 것입니까? 그는 하나님을 향해 움직이고 있습니까, 아니면 멀어지고 있습니까? 그는 하나님에게서 멀어지고 하나님에게서 숨어 있습니다. 그래서 거기에 있는 것이 가인의 문제입니다.

 그래서 가인의 이야기는 성경에서 최초의 살인자로서 오히려 비극적입니다. 그런데 가인이 “잠깐만, 내가 내 동생을 죽였는데 당신이 아직 십계명을 주지 않았다. 그들은 출애굽기 20장까지 오지 않습니다. 나는 아무 잘못도 하지 않았습니다. 당신은 그를 죽이지 말라고 말하지 않았습니다. 나는 그것이 무엇을 의미하는지, 그것이 잘못되었다는 것을 몰랐습니다.” 가인은 그의 마음에 기록된 하나님의 율법을 알고 있었습니까? 인간에게 양심이 있는가? 예, 하나님의 율법이 그들의 마음에 기록되어 있습니다(롬 2장). 그는 그것이 틀렸다는 것을 알았습니다. 당신은 역사 속에서 하나님의 계시라는 측면에서 그것을 가지고 일해야 합니다.

**J. 홍수: 하나님의 아들과 사람의 딸** [64:42-68:25]

여기 또 다른 것이 있습니다: 대홍수입니다. 이것을 소개하고 싶습니다. 창세기 6장에서 하나님의 아들들이 사람의 딸들과 결혼한 홍수가 있습니다. 하나님의 아들들은 누구였습니까? “이제 땅 위에 사람이 번성하기 시작할 때에 그들에게서 딸들이 나더라. 하나님의 아들들이 사람의 딸들의 아름다움을 보고 자기들이 좋아하는 모든 자로 아내를 삼았더라 하나님이 이르시되 내 영이 영원히 사람과 함께 하지 아니하리니 이는 그가 육신이 됨이라 그의 날은 120년이 될 것이다.'” 그래서 그는 그것을 제한하고 있습니다. 나중에 성경은 하나님의 아들들이 사람의 딸들과 결혼하는 것을 한탄하셨다고 말합니다. 이 하나님의 아들들과 이 사람의 딸들은 누구인가? 나는 이에 대해 세 가지 해결책을 제시하고 싶다. 나는 내 인생의 여러 시점에서 이것들을 각각 가르치고 믿었다고 말하고 싶습니다. 따라서 100% 보장되는 답이 무엇인지 확신할 수 없습니다. 저는 이러한 "대답"이 가능한 솔루션이라고 말하고 있습니다.
 하나님의 아들들이 사람의 딸들과 결혼하는 것에 대해 하나님은 왜 그렇게 진노하셨습니까? 그들은 왜 거인족이나 네피림 같은 아이를 낳았습니까 ? 그들의 아이들은 왜 그렇게 특별했을까? 그건 그렇고, 대부분의 사람들은 항상 이것을 건너뛰었습니다. 이 사람들이 누구인지 확실히 알 수 있는 사람은 아무도 없습니다. 그러나 모든 사람들은 "그들 때문에 강포가 땅에 가득 찼다"는 말을 건너뜁니다. 하나님은 “내가 반드시 땅을 멸하리라”고 말씀하십니다. 그는 하나님의 아들들 때문만이 아니라 강포가 땅에 가득했기 때문에 땅을 멸망시킵니다. 폭력에 대한 히브리어 단어는 무엇입니까? 이제 *Hamas* 라고 하면 어려운 "h"입니다. Nate는 부식질을 좋아한다고 말합니다. 당신은 *부식질을* 좋아 하지만 미국에서는 끔찍합니다. 그러나 이스라엘에서는 진짜 음식을 먹습니다. 놀랍다. 필라델피아 밖에서 필라델피아 치즈 스테이크를 먹는 것과 같습니다. 그것은 단지 동일하지 않습니다. 이스라엘에는 세계에서 부식질이 가장 좋은 특정 장소가 있습니다. 또 다른 것은 바클라바를 가끔 먹어야 한다는 것입니다. 어쨌든, *Hamas* , 음식에서 내리자. 그 히브리어가 무슨 뜻인지 왜 아십니까? 하마스라는 단체를 들어보셨기 때문입니다. 오늘날 이스라엘의 그룹은 하마스라고 불립니다. 그 단어는 아랍어와 히브리어로 무엇을 의미합니까? 그것은 "폭력"을 의미합니다. 그들에게 무슨 일이 일어나고 있는지 실마리를 얻었습니까? 폭력은 그들의 이름에 포함되어 있기 때문에 그들의 것입니다. 우리에게는 하나님의 아들과 사람의 딸이 있고 이것은 내가 원하는 것보다 오래 걸릴 것입니다. 그래서 나는 토론을 중단하고 싶지 않습니다. 내가 당신에게 바라는 것은 창세기 전체를 60초 안에 끝내는 것입니다. 60초 안에 바이블 로빅을 하면 끝입니다.

 Dave Clemmer 및 Ted Hildebrandt
작성 Ted Hildebrandt가 대략적으로 편집함 -2