**Доктор Роберт Чисхолм, 1 и 2 Царств, Занятие 22,
2 Царств 12**

© 2024 Роберт Чисхолм и Тед Хильдебрандт

Это доктор Боб Чизхолм в своем учении по 1 и 2 Царств. Это сеанс 22, 2 Царств 12. Твой грех тебя обнаружит.

Господь противостоит своему грешному рабу. Во 2 Царств 11 мы видим, что Давид сильно согрешил. Он совершил прелюбодеяние, а затем убийство.

Он говорит Иоаву: пусть не будет злом в твоих глазах факт смерти Урии. Вот так обстоят дела на поле боя. Меч пожирает и одного, и другого.

Будет сопутствующий ущерб. В конце 11 главы мы читаем, что дело было худо в очах Господа. Здесь, во 2-й книге Царств, 12-й главе, мы увидим, как Господь привлечет Давида к ответственности за его грех.

Я назвал эту главу «Твой грех тебя обнаружит». Твой грех обнаружит тебя. Затем с подзаголовком: «Господь противостоит своему грешному слуге».

Мы увидим, что Господь наказывает Своих грешных слуг, но также дарует прощение и милость. В этой конкретной главе, которую во многих отношениях будет очень больно читать, есть положительный момент. Есть свет в конце туннеля, и мы увидим начало Божьего прощения и милости, а также Его сурового наказания Давида.

В 11-й главе Давид много посылал. Он послал за Урией, чтобы замести свои греховные следы после того, как послал за Вирсавией. Он осуществляет свою королевскую власть.

Но здесь, в главе 12, стих 1, кто-то другой может что-то послать, потому что есть кто-то другой, у кого больше власти, чем у Давида. Фактически, он имеет власть над Давидом. И послал Господь Нафана к Давиду.

И когда он пришел к нему, он сказал это. И что Натан собирается сделать, он не собирается просто ворваться сюда и сказать: «Дэвид, ты виновен». Вы сделали это, и это, и это.

Он собирается поймать Дэвида в ловушку. Он расскажет Дэвиду небольшую историю, чтобы увидеть, какой ужасный поступок он совершил. Дэвид настолько бессердечен, что изначально он не собирается видеть себя в этой истории, а заставляет Дэвида фактически произнести свое собственное наказание.

И тогда Нафан собирается как бы затянуть петлю на шее Давида и сказать: ты и есть тот человек. Итак, он приходит к Дэвиду и рассказывает небольшую историю. Давид думает, что это правдивая история, рассказ о том, что произошло где-то в королевстве, и ему нужно править и вынести по этому поводу судебное решение.

Мы не уверены, это просто выдумка Натана или это действительно имеет какие-то корни в реальности. Мы не уверены. Но он рассказывает об этом Дэвиду, потому что хочет, чтобы Дэвид увидел, что он совершил тяжкое преступление.

Он говорит, что в одном городе было два человека: один богатый, а другой бедный. У богача было очень большое количество овец и крупного рогатого скота. Итак, у богатого человека есть всякий скот.

Но у бедняка не было ничего, кроме одной маленькой овечки, которую он купил. Он вырастил его, и он вырос вместе с ним и его детьми. Он делился с ним едой, пил из его чашки и даже спал у него на руках.

И есть такое слово, спать. Именно это сделал Давид с Вирсавией. Это то, что Урия отказался сделать со своей женой.

Итак, здесь есть отголосок преступления Дэвида. Это очень тонко. Для него это было как дочь, бот.

Это перекликается с Вирсавией, именем Вирсавии. Итак, этот маленький ягненок, который есть у бедняка, он выращивает этого ягненка не для еды. Это домашний питомец.

Это часть семьи. А если вы любитель животных и у вас есть домашнее животное, такое как кошка или собака (у меня четыре собаки), эти домашние животные действительно становятся членами семьи. И здесь есть эмоциональная связь.

Вот и вся предыстория этой истории. И вот к богачу пришел путник. И вот, богач собирается попытаться проявить гостеприимство.

Но богач воздержался от того, чтобы взять одну из своих овец или крупного рогатого скота, чтобы приготовить еду для пришедшего к нему путника. Несмотря на то, что у него есть весь этот домашний скот, он легко мог бы приготовить еду из одного из своих собственных животных. Вместо этого он взял овцу, принадлежавшую бедняку.

Он украл у мужчины домашнее животное и приготовил его для пришедшего к нему. Он крадет любимого ягненка бедняка, убивает его, а затем ест вместе с путешественником. Вы, вероятно, сами очень злитесь на это, когда слышите историю Натана.

И Дэвид был очень расстроен. В стихе 5 Давид разгневался на этого человека и сказал Нафану: он клянется, так как жив Господь, человек, который сделал это, должен умереть. Он заслуживает смерти.

Текст буквально гласит: сын смерти — это человек, который сделал это. Эта фраза указывает на то, что кто-то заслуживает смерти. И Дэвид считает, что это похоже на преступление, караемое смертной казнью.

И я думаю, что это преувеличено, это преувеличено. Он не выносит смертный приговор этому человеку, но он заслуживает смерти. И тогда Дэвид выносит решение.

Он говорит, что должен заплатить за этого ягненка вчетверо, потому что он сделал такое и не пожалел. Итак, вы знаете, и я знаю, что Дэвид — богатый человек. Обратите внимание, как Дэвид характеризует это.

Он совершил ужасный поступок, достойный смерти, и ему не было жалости. Он не пожалел беднягу. Он был мозолистым.

Никакой жалости. И Дэвид говорит четыре раза. Откуда он это берет? Он просто выдумывает это? Нет, он не.

Дэвид знает закон. По иронии судьбы, он только что нарушил четыре из Десяти заповедей, но он знает закон, его технические детали. А правовая основа четырехкратного заявления Давида находится в Исходе 22:1, где мы читаем: если человек украдет вола или овцу и зарежет или продаст, то это то, что сделал богатый человек в этой истории, он должен заплатить пять голов крупного рогатого скота за вола и четыре овцы за овцу.

Итак, Дэвид знает закон. Овца была украдена, и поэтому богатый человек должен вернуть бедняку четыре овцы в качестве платы, в качестве возмещения. И Дэвид только что вынес свой приговор.

И Дэвид говорит, и по ходу истории вы можете их подсчитать, Давид потеряет четырех сыновей. В этой главе ребенок анонимный, мы не знаем его имени. В главе ему не названо имя, потому что он не собирается оставаться здесь надолго.

Ребенок, рожденный в результате прелюбодейных отношений, умрет. Итак, это ребенок номер один. В следующей главе сын Давида, а на тот момент был его любимый сын Амнон.

Его собирается убить его сводный брат Авессалом, еще один из сыновей Давида. Это два сына. Позже им станет Авессалом, который пытается занять трон Давида и разжигает восстание в Израиле.

Авессалом будет убит в бою, угадайте, кто? Иоав, орудие смерти Урии. Итак, на данный момент у нас трое сыновей. Если мы можем назвать первого анонимным, то все мы начинаем с А. Анонима, Амнона и Авессалома.

И это происходит после смерти Дэвида. Когда Соломон вступает на трон, другой сын Давида, Адония, попадает в плохую сторону Соломона, переспав с одной из жен Давида, и Соломон рассматривает это как попытку занять трон. На самом деле Адония хотел быть царем, и поэтому Соломон казнил Адонию.

Итак, последствия преступления Дэвида — четырехкратная плата — выходят за рамки его жизни. Все четверо из этих сыновей умерли преждевременно. Последние три — насилием и убийством.

И Дэвиду предстоит обнаружить, что да, меч действительно поражает одного, а затем другого. Итак, Дэвид собирается заплатить эту четырехкратную плату, а остальная часть истории с этого момента частично представляет собой рассказ о том, как Дэвид заплатил очень, очень суровую цену за свое преступление. Все дело в Божьем наказании Давида.

Тогда Нафан сказал Давиду: значит, Нафан поймал Давида в ловушку. Он заставил Дэвида рассердиться на богача, а точнее, на самого себя, а также заставил Дэвида произнести свой собственный приговор. И в этот момент Натан говорит Дэвиду: ты тот мужчина.

Другими словами, вы богатый человек в этой истории. Разве ты этого не видишь? Так говорит Господь Бог Израиля. И это интересные слова.

Так говорит Господь Бог Израиля. В последний раз Давид слышал эту формулу, по крайней мере, согласно сюжетной линии Нафана, когда пророк объявил ему обещание Господа о вечной династии, еще во 2 Царств 7, стихи 5 и 8, которые включали положения о том, как восстание будет происходить. быть обработаны. Итак, пришло время реализовать эти положения.

Итак, я думаю, эти слова отзовутся в сознании Дэвида. И вот что говорит Господь Бог Израиля. Я помазал тебя в царя над Израилем и избавил тебя от руки Саула.

Итак, Господь репетирует, что Он сделал для Давида и почему Давид должен быть благодарен. Я отдал тебе дом господина твоего, и речь идет о Сауле. И это шокирует некоторых людей, и жены вашего господина бросаются к вам в объятия.

Очевидно, когда Давид стал царем, он унаследовал все, что принадлежало Саулу, включая жен Саула. И видимо Дэвид взял их в свой гарем. И Господь говорит, что Я дал вам этих жен.

Я думаю, именно это беспокоит людей, потому что они думают: действительно ли Господь сделал бы это? Я думаю, что Господь здесь просто имеет в виду свое суверенитет. Он тот, кто дал Давиду Саулу трон и как бы царский двор Саула, и все, что из этого вытекало. Я не думаю, что это следует понимать как то, что Господь одобряет подобные вещи.

Я думаю, что в данном случае Господь просто действует в соответствии с культурной моделью. Я отдал тебе дом Саула и все, что с ним связано. А женщины и жены рассматривались в этой культуре как собственность.

Я дал вам всего Израиля и Иудею. И если бы всего этого было слишком мало, Я дал бы тебе еще больше. Итак, я дал вам так много.

Почему ты такой жадный? Я думаю, что здесь подразумевается неудовлетворенность. Почему ты пренебрег словом Господним, сделав зло в очах Его? Итак, Господь обвиняет Давида в пренебрежении словом Господним, что то же самое, что и пренебрежение самой его личностью, как мы увидим в стихе 10, где Господь собирается сказать: ты действительно презирал Меня. Когда вы пренебрегли моим словом, вы презирали меня.

И этот глагол, который используется здесь, база, также появляется в 1 Царств 2:30, когда Господь обличал Илия. Те, кто презирают меня, будут презираемы. Эта ассоциация с Илием и его сыновьями, которая здесь не сулит ничего хорошего Давиду, вообще не сулит ничего хорошего.

Господь продолжает, ты поразил Урию Хеттеянина мечом. И если вы хотите быть здесь по-настоящему техническим, вы могли бы сказать, что Дэвид не убивал его мечом. С точки зрения Господа, он так и сделал.

И ты взял его жену себе. Итак, здесь мы имеем убийство и воровство, в дополнение к прелюбодеянию и вожделению, которые имели место до этого. Ты убил его мечом Аммонитян.

Итак, Господь очень ясно дает понять, о чем Он говорит. Вы сделали зло в глазах Господа. Это интересная фраза, выражение, которое использовалось ранее.

Это происходит еще раз в 1 и 2 Царств. Самуил обвинил Саула в том, что он творил зло в глазах Господа, когда ему не удалось уничтожить амаликитян. Если вы вернетесь к книге «Судьи», вы увидите, что оно часто используется для характеристики грешного Израиля.

Эта интертекстуальная связь между Давидом и Саулом и идолопоклонническим Израилем периода Судей не сулит Давиду ничего хорошего. Давид похож на Илия и его сыновей. Он похож на грешного Савла.

Это совсем нехорошо. Даже Урия Хеттеянин, пораженный мечом, поразит мечом, это выражение встречается один раз перед этим в 1 и 2 Царств. Угадай где? 1 Царств 22:19, где Доик Идумеянин, действуя по приказу Саула, вырезал жителей Новея.

Итак, Давид похож на каких-то плохих парней из прошлого, Илия и его сыновей, на грешного Саула. И он на самом деле похож на Дога и Саула. Помните, Саул повелел сделать это Доику.

Это не сулит ничего хорошего Дэвиду. Здесь его связывают с действительно грешными людьми, и это совсем не сулит ничего хорошего. И Давид действительно убил Урию.

Да, аммонитяне были замешаны. Они убили его в бою, но это был Господь. Я имею в виду самого Давида, который владел мечом, и Господь призывает его к этому.

Стих 10: Итак, в наказании Господнем всегда есть такое: наказание соответствует преступлению. Что посеешь, то и пожнешь. Око за око, зуб за зуб.

Именно так работает Божье правосудие. Итак, теперь меч никогда не отойдет от вашего дома. Итак, ты воспользовался мечом как бы аммонитян, чтобы убить Урию.

Теперь меч никогда не покинет ваш дом. Ты мечом неправильно пользуешься, увидишь меч в своем доме, потому что ты презирал Меня, говорит Господь. Ты презрел меня и взял себе жену Урии Хеттеянина.

И здесь есть некоторые переводы, которые идут в другом направлении. Говорят о том, что ты вызываешь презрение врагов Господних или что-то в этом роде, но текст лучше всего понимать так, как хочешь, ты презирал меня. Итак, я собираюсь привлечь вас к ответственности за ваши грехи.

И на самом деле это альтернативное прочтение происходит в стихе 14. Итак, я немного забежал вперед, как мы иногда делаем. Итак, так говорит Господь: из твоего дома Я наведу на тебя бедствие.

На твоих глазах я возьму твоих жен и отдам их тому, кто близок тебе. Итак, в грехе Давида был сексуальный аспект, и теперь он есть, Господь собирается взять жен Давида и отдать их тому, кто близок вам, и исполнение этого наступит, когда Авессалом насилует наложниц Давида позже в история, и мы укажем на это, когда доберемся туда. Вы сделали это тайно, а Я сделаю это средь бела дня перед всем Израилем.

Авессалом собирается поставить шатер, и наложницы Давида будут находиться внутри этого шатра, и Авессалом войдет в него и вступит с ними в сексуальные отношения, как бы говоря: «Теперь я главный, я новый царь». Я только что унаследовал гарем своего отца. Именно так это и будет происходить. И, конечно же , в этих вещах всегда участвуют невиновные люди, и эти наложницы будут побочным ущербом, невинные люди, ставшие жертвами силы других, Давида и Авессалома.

Итак, Дэвид на самом деле не пытается защитить себя. К его чести, в стихе 13 он говорит: «Я согрешил пред Господом». И эти слова: «Я согрешил», до этого еще несколько раз появлялись у прежних пророков.

Ахан, после того как согрешил, похитив добычу из Иерихона, принадлежавшую Господу, сознался: согрешил. Савл признался, что согрешил пару раз. В главе 15, когда Самуил противостоял ему после того, как он не повиновался Господу и полностью истребил амаликитян.

А затем в 26-й главе он признался Давиду, что согрешил, когда Давид противостоял ему. Итак, вот Давид, приравненный к Ахану и Саулу. Но надо отдать должное Дэвиду, он не предпринял никаких попыток защитить себя.

В этом случае он признает свой грех. И конечно, он написал об этом знаменитый псалом, который вы можете прочитать, Псалом 51, где он просто изливает свое сердце пред Господом, не делая никаких попыток оправдаться. И я думаю, здесь вы видите сердце Давида, обращенное к Богу.

Обратите внимание на ответ Нафана: Господь забрал ваш грех. Вы не умрете. Дэвид убил человека.

Дэвид совершил преступление, караемое смертной казнью. Итак, Натан произносит здесь прощение. Он говорит, что Господь забрал твой грех.

А это означает, что вы не получите полного наказания, которого заслуживаете. Вы не умрете. Но заметьте, он не говорит, и на все последствия, которые я только что изложил, наложено вето.

По вашему опыту, этого не произойдет. Нет-нет-нет-нет-нет. Стих 14, но за то, что, сделав это, ты проявил крайнее презрение к Господу, то сын, рожденный тобой, сын, рожденный тобой, умрет.

Ты не умрешь, но этот ребенок умрет. И это тот стих, о котором я думал ранее. Стих 14, я думаю, следует перевести: вы отнеслись к Господу с крайним пренебрежением.

В некоторых переводах говорится: «Вы заставили врагов Господа проявить крайнее презрение». Я думаю, что это попытка смягчить то, что здесь происходит. Потому что глагольная форма на иврите, используемая здесь и в других местах, означает презрительное отношение к объекту.

Это не значит, что нужно заставить кого-то относиться к этому объекту с презрением. И есть целая куча стихов, где вы можете увидеть это слово, употребленное таким образом. Итак, я думаю, что добавление врагов — это эвфемистическое дополнение.

Но на самом деле произошло то, что Давид отнесся к Господу с презрением. И будут последствия, за которые придется расплачиваться. Возможно, это не окончательное последствие, но последствия будут.

И снова мы имеем отголосок более ранних текстов. Есть отголосок описания рассказчиком сыновей Илия. Они отнеслись к жертве Господа с презрением.

И это серьезное обвинение, потому что, если мы найдем в других местах Священных Писаний, где кто-то относится к Господу с презрением, то это злые враги Бога, и они получают за это суровое наказание. И Дэвид тоже. Итак, то, что мы видим здесь, связано с природой прощения.

Я думаю, что у многих людей есть идея, что прощение, даже Божьее прощение, — это просто все с чистого листа. Другими словами, Бог прощает нас, и Он просто прощает и забывает, и за это не приходится платить. Я просто исповедую свои грехи.

Бог говорит, что я прощаю тебя. Никаких последствий. Это не правда.

Если вы изучите идею, концепцию прощения в Ветхом Завете, вы увидите, что иногда прощение просто означает смягчение приговора. И здесь дело обстоит именно так. Итак, Бог справедлив, и справедливость должна быть реализована.

Итак, Бог собирается заставить Давида понести наказание за свои преступления. И на самом деле, самопровозглашение Дэвида о четырехкратной выплате сыграет само собой. И этот ребенок, который скоро родится, станет взносом номер один.

Но тем не менее Господь прощает Давида в том смысле, что не вызывает его казни. Но возвращаясь к заветному обетованию, да, Господь никогда не истребит Давида, как он сделал с Саулом, но Он будет строго наказывать его, используя жезл человеческий, — это была метафора, образ, потому что это отношения отца и сына и отец будет наказывать сына. И вот, произнеся, что ребенок умрет, обратите внимание, что произойдет дальше.

После того как Нафан ушел домой, Господь поразил ребенка, которого жена Урии родила Давиду, и он заболел. Господь поразил ребенка. Раньше Господь поразил Навала, злого Навала, глупца, мужа Авигеи.

Запомнить его? Господь поразил его. И Давид предвидел возможность, по крайней мере, когда он говорил о Сауле, что Господь может поразить Саула. И Господь действительно убрал Саула из этой картины.

Но теперь Господь поражает собственного ребенка Давида. В стихе 16 Давид умолял Бога за ребенка. Он постился и проводил ночи, лежа во вретище на земле.

И старейшины дома его стояли рядом с ним, чтобы поднять его с земли, но он отказался и не стал есть с ними никакой еды. Итак, Давид умоляет Господа: Господи, пожалуйста, оставь ребенка в живых. Я думаю, Дэвид понимает, что ему придется внести четырехкратный платеж, но я думаю, он молится: пожалуйста, пусть этот ребенок не станет первым взносом.

И Натан сказал, что ребенок умрет, но не было никаких указаний на то, что это обязательно был безоговорочный указ. Итак, Дэвид не уверен и знает, что Господь иногда смягчает наказание, и поэтому умоляет Господа пощадить ребенка. Но на седьмой день ребенок умер.

И боялись слуги Давида сказать ему, что ребенок умер, ибо думали, что пока ребенок еще жив, он не будет слушать нас, когда мы будем говорить с ним. Как мы можем теперь сказать ему, что ребенок мертв? Он может совершить что-то отчаянное, может быть, самоубийственное, кто знает. Итак, они рассуждают так: он так расстроен, когда ребенок болен, что произойдет, когда ребенок действительно умрет? Он выйдет из себя, перейдет через край, поэтому мы не можем ему сказать.

Но Дэвид очень наблюдателен и замечает, что его слуги перешептываются между собой, и понимает, что ребенок мертв. «Ребёнок умер?» — спросил он. Да, ответили, он умер.

И тут Дэвид их удивляет. Давид встал с земли и, умывшись, намазавшись и переодевшись, вошел в дом Господень и поклонился. Давид, как мы знаем из Псалма 51, это действительно затронуло его сердце, и он снова на правильном пути в плане своего отношения к Господу.

И здесь он делает то, что мы увидим в других частях истории. Когда придут эти суды, он будет временами очень эмоционально расстроен, но, тем не менее, в конце концов он примет наказание Господа. А потом он пошел к себе домой, и по его просьбе ему накормили, и он поел.

И его слуги спросили его: почему ты так поступаешь? У него, должно быть, были довольно близкие отношения с некоторыми из этих людей, чтобы они могли задавать ему подобные вопросы. Пока ребенок был жив, вы постились и плакали, а теперь ребенок умер, вы встаете и едите. Мы этого не понимаем.

Итак, Давид собирается дать им объяснение в стихе 22. Пока ребенок был еще жив, я постился и плакал. Я подумал: кто знает? Господь может быть милостив ко мне и оставить ребенка в живых.

Потому что, хотя пророк и сказал, что сын умрет, в этом заявлении не было никаких указаний на то, что это исправлено. Итак, Дэвид знает, как это работает. Иногда Господь смягчается, и поэтому он молился об этом.

Но теперь, когда он умер, зачем мне продолжать поститься? Что хорошего в этом будет сейчас? Очевидно, что Господь постановил. Он не просто условно объявлял, что ребенок умрет. Он постановил, что ребенок умрет, и этот указ вступил в силу.

Могу ли я вернуть его снова? Нет. Значение. И тогда Давид говорит: я пойду к нему, но он не вернется ко мне.

И многие люди используют это как утешительный стих. Я думаю, что это, вероятно, не тот способ, которым его следует использовать. Другими словами, он на небесах, и я когда-нибудь попаду к нему на небеса.

Я не уверен, что у Дэвида было такое же понимание загробной жизни. Я думаю, что слова Дэвида просто уместны здесь в контексте. Могу ли я вернуть его снова? Нет.

Я пойду к нему. Я умру. Все умирают.

Я умру и пойду в место мёртвых, в землю, куда уходят мёртвые. Но он не вернется ко мне. «Люди не возвращаются из мертвых», — думаю, говорит здесь Дэвид.

Итак, путешествие между живыми и мертвыми, царством живых и мертвых, строго в одну сторону. В древних месопотамских текстах подземный мир мертвых фактически называется страной невозврата. И семь врат закрываются за входящим в эту землю, не давая ему вернуться в землю живых.

Помните, у Ионы, во второй главе, в песне на День Благодарения, после того, как рыба освободила его как инструмент Господа, он описывает, как он был готов умереть. И он сказал, что ворота за мной закрываются. И поэтому он отражает эту точку зрения.

Итак, в древнем ближневосточном мире идея заключается в том, что вы умираете и отправляетесь в страну мертвых, но никто не возвращается из этого места. Я думаю, это все, что говорит Дэвид. Он просто смиряется с тем фактом, что все кончено.

Ребенок не вернется. В конце концов я умру и отправлюсь туда, где он, но он не вернется. Итак, какая польза для меня от поста и молитвы? Нам нужно продолжать жить.

Затем Давид утешил свою жену Вирсавию, которая явно была в смятении. Мать будет горевать из-за потери ребенка. И он подошел к ней и занялся с ней любовью.

И родила она сына, и назвали его Соломоном, Шломо, имя которого происходит от корня «мир». Итак, это имя имеет такой оттенок. И это интересно.

Господь любил его. И поскольку Господь любил его, он послал через пророка Нафана слово назвать его Иедедией. А имя Джедедия означает «возлюбленный Господом, возлюбленный Яхвом, возлюбленный Господом».

Итак, я думаю, что именно так Господь говорит Давиду: тебя нужно наказать. Тебе придется понести наказание за свой грех. Вы должны знать, каково это, когда людей насилуют.

И ты насиловал Урайю, и тебе нужно знать, как это чувствуется. Я справедливый Бог, и мы не собираемся стирать с лица земли все это. Но в то же время я хочу, чтобы ты знал, что я все еще люблю тебя и по-прежнему предан тебе и твоей династии.

И этого ребенка, я хочу, чтобы его назвали Джедедия. В следующей истории его назовут Соломоном. Но иногда в этой культуре, в древнем Израиле, у ребенка могло быть более одного имени.

Я имею в виду, что Иисус — это Эммануил. Но, тем не менее, в Евангелиях его называют Иисусом. Но в каком-то смысле он Эммануил, Бог с нами.

Итак, Соломон, мир, есть и Иедедия, возлюбленный Господом. Итак, это способ Господа напомнить Дэвиду, что я все еще предан тебе и твоей династии. И я приложил свою любовь, я предан тебе.

Я привязал свою любовь к этому ребенку. Между тем, теперь мы как бы возвращаемся к тому, на чем история закончилась. Помните, Иоав сражался с аммонитянами.

Если бы Давид не стал жертвой своей власти и жадности, история могла бы продолжаться прямо с конца 10-й главы или прямо до этого момента. Тем временем Иоав сражался с Раввой аммонитянином и захватил царскую цитадель. И послал Иоав послов к Давиду сказать: я воевал против Раввы.

Я забрал его запас воды. Теперь соберите остальные войска, осадите город и захватите его. В противном случае я возьму город, и он будет назван в мою честь.

Здесь используется выражение для имени. Идея состоит в том, что если Иоав возьмет его, он переименует его, чтобы показать суверенитет Израиля над ним. Естественно, он будет назван в его честь, потому что он его завоеватель.

По сути, он говорит Дэвиду: тебе нужно спуститься сюда. Его нужно переименовать в честь тебя, короля. Итак, Давид возвращается к тому, что у Давида получается лучше всего: послушанию Господу и ведению войн Господних.

И Давид собирает все войско, идет к Равве, нападает на нее, захватывает ее и устанавливает свою власть над аммонитянами. Итак, Дэвид снова на правильном пути. Он идет и атакует, точно так же, как он поступил с Голиафом, точно так же, как он поступил с филистимлянами в Кеиле.

Он захватывает врага точно так же, как он это сделал в Иерусалиме, а также с арамейским царем во 2 Царств 8. Итак, здесь используется язык, который связывает то, что Давид совершает в этот момент, с некоторыми из его лучших дней до этого. Итак, мы видим, что Давид восстановлен. Он — инструмент Господа в обеспечении безопасности и победы израильтянам.

Тем не менее, нам еще предстоит выплатить три взноса за этого украденного ягненка. И об одном из них мы прочтем на следующем уроке, где мы будем рассматривать 2 Царств, 13 главу.

Это доктор Боб Чизхолм в своем учении по 1 и 2 Царств. Это сеанс 22, 2 Царств 12. Твой грех тебя обнаружит.